
Das Kırchenrecht ım Diıenste der Seelsorge
Rückblick

1e jubilierende 1NZer „Theologisch-praktische Quartalschri£ft” W  Jar immer bestrebt,
ihrem Namen zu entsprechen und der Praxis der Seelsorge dienen. Das Kirchen-
recht wird in einer derzeit üblichen Einteilung ZU „praktischen eologie”“ gerech-
net; ın dieser Disziplin hat Ja ımmer der Grundsatz gegolten Suprema lex salus
aNnımarum. Darum ist nich‘  er verwunderlich, der jubilierenden Zeitschrift die
Beiträge mıf kirchenrechtlichem und pastoraltheologischem Inhalt 1mMmMer einen beson-
deren Platz einnahmen. Die den 125 Jahren erschienenen Abhandlungen spiegeln
zudem ın den pastoralen Anleitungen und der Beschreibung der seelsorglichen
Methoden deutlich die geistige und LE  rel  igiöse Entwicklung der katholischen Welt
der.
Die ersten Jahre des Erscheinens dieser Zeitschrift standen ım Zeichen der Loslösung
Om Kirchenrecht des Josephinismus, von seelsorglichen Praxis, die VOIL den
Theologen der Aufklärung und zugleich E Staatskirchentum cehr stark beeinflußt
y Nach dem Umsturzjahr und nach dem Abschlufß des Wiener Konkordates
von 18 V  VarTr allenthalben eın rasches Au$f£blühen der religiösen und kirchlichen
Gesinnung festzustellen, die ihren Niederschlag in der Gründung vVon zahlreichen
Vereinen, Bruderschaften und anderen HP  reli  giösen und karitativen Gemeinschaften fand.
Der Verlust des Kirchenstaates und das Vatikanum (1869/70) leiteten eine Periode
der „Spiritualisierung” der Kirche und ihres Rechtes e1n  w Damals, 1in der eit der
Kodifizierung des zivilen Rechtes vielen Staaten, setzten auch die ersten Bemühun-
en eın LeuUuUes kirchliches Gesetzbuch ein.

eın Recht des Friedens 1mm Widerhall der Geschütze des Weltkrieges konnte
Benedikt am Pfingstfest 1917 die moderne Fassung des chenrechtes der
Form des „Codex Iuris Canoni  Cı  Add promulgieren, ein Jahr später, Pfingsten
1918, b  b  S das freudig begrüßte, große Gesetzeswerk Kraft? Die „Theologisch-
praktische Quartalschrift“ cah e1ne hrer Hauptaufgaben darin, die Seelsorger
das „NEUe rchenrecht“ einzuführen. Bekannte Fachleute un! namhafte Autoren auf
dem Gebiete des Kirchenrechtes, der Moral- und Pastoraltheologie schrieben ihre Bei-
träge für diese Zeitschrift ist unmöglich, Jer auch z die Namen der Autoren
oder die Titel ihrer Abhandlungen, Beiträge oder Anleitungen anzuführen; Cie bisher
erschienenen General-Register geben darüber beredten Aufschluß.
Dem e1ste und dem Bestreben, den Seelsorgern praktische Hilfen zZ.Uu bieten, blieb
die „Quartalschrif 0S auch nach ihrem Wiederaufleben 1m Jahre 1947 treu. Seither
bieten die „Römischen Erlässe Uun! Entscheidungen‘“‘, die schon seit 1930 als
„Erlässe des Apostolischen Stuhles‘“ erschienen Waren, aufend Informationen LA  ber die
einschlägigen Verordnungen der römischen Dikasterien. D  1e5e Reihe findet große
Beachtung und eın gutes Echo, WIıe zahlreiche Zuschriften und nfragen auch dem
Ausland bezeugen Natürlich wurde z  r versäumt, die Leser eingehend zZu informie-
ren und auf dem aufenden ZUu halten ber die Zielsetzung, den Verlauf und die
Ergebnisse des IT Vatikanums.

Ausblick
Jubiläum bedeutet nicht sehr einen Schlußstrich unter die Vergangenheit,

sondern noch viel mehr eınen Autftrag für die Zukunft. S99 will auch die „Quartal-
Da Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte; Die katholische Kirche, Aufl.,, öln Wien 1972,

702  W. M PIlöchl, es des Kirchenrechts, IN., Wien Müiünchen 1959, 45,

55

PETER GRADAUER 

Das Kirchenrecht 1m Dienste der Seelsorge 

I. Rückblick 
Die jubilierende Linzer „Theologisch-praktische Quartalschrift" war immer bestrebt, 
ihrem Namen zu entsprechen und der Praxis in der Seelsorge zu dienen. Das Kirchen­
recht wird - in einer derzeit üblichen Einteilung - zur „praktischen Theologie" gerech­
net; in dieser Disziplin hat ja immer der Grundsatz gegolten: Suprema lex salus 
animarum. Darum ist es nicht verwunderlich, da8 in der jubilierenden Zeitschrift die 
Beiträge mit kirchenrechtlichem und pastoraltheologischem Inhalt immer einen beson­
deren Platz einnahmen. Die in den 125 Jahren erschienenen Abhandlungen spiegeln 
zudem in den pastoralen Anleitungen und in der Beschreibung der seelsorglidten 
Methoden deutlidt die geistige und religiöse Entwicklung in der katholisdten Welt 
wider. 
Die ersten Jahre des Ersdteinens dieser Zeitschrift standen im Zeichen der Loslösung 
vom Kirchenrecht des Josephinismus, von einer seelsorglichen Praxis, die von den 
Theologen der Aufklärung und zugleich vom Staatskirchentum sehr stark beeinflußt 
war. Nadt dem Umsturzjahr 1848 und nadt dem Abschluß des Wiener Konkordates 
von 185S war allenthalben ein rasches Aufblühen der religiösen und kirchlidten 
Gesinnung festzustellen, die ihren Niederschlag in der Gründung · von zahlreichen 
Vereinen, Brudersdtaften und anderen religiösen und karitativen Gemeinschaften fand. 
Der Verlust des Kirchenstaates und das I. Vatikanum (1869/70) leiteten eine Periode 
der „Spiritualisierung" der Kirdte und ihres Redttes ein1• Damals, in der Zeit der 
Kodifizierung des zivilen Rechtes in vielen Staaten, setzten audt die ersten Bemühun­
gen um ein neues kirchlidtes Gesetzbuch ein. 
Als ein Recht des Friedens im Widerhall der Geschütze des I. Weltkrieges konnte 
Benedikt XV. am· Pfingstfest 1917 die moderne Fassung des Kirchenrechtes in der 
Form des „Codex luris Canonici" (CIC) promulgieren, ein Jahr später, zu P.6ngsten 
1918, trat das freudig begrüßte, große Gesetzeswerk in Kraft2• Die „Theologisch­
praktisdte Quartalschrift" sah nun eine ihrer Hauptaufgaben darin, die Seelsorger in 
das „neue Kirdtenredtt" einzuführen. Bekannte Fachleute und namhafte Autoren auf 
dem Gebiete des Kirchenrechtes, der Moral- und Pastoraltheologie schrieben ihre Bei­
träge für diese Zeitschrift. Es ist unmöglich, hier audt nur die Namen der Autoren 
oder die Titel ihrer Abhandlungen, Beiträge oder Anleitungen anzuführen; die bisher 
erschienenen General-Register geben darüber beredten Aufschluß. 
Dem Geiste und dem Bestreben, den Seelsorgern praktische Hilfen zu bieten, blieb 
die „Quartalschrift" auch nach ihrem Wiederaufleben im Jahre 1947 treu. Seither 
bieten z. B. die „Römischen Erlässe und Entscheidungen", die schon seit 1930 als 
„Erlässe des Apostolischen Stuhles" erschienen waren, laufend Informationen über die 
einschlägigen Verordnungen der römischen Dikasterien. Diese Reihe .findet große 
Beachtung und ein gutes Echo, wie zahlreiche Zuschriften und Anfragen auch aus dem 
Ausland bezeugen. Natürlidt wurde nicht versäumt, die Leser eingehend zu informie­
ren und auf dem laufenden zu halten über die Zielsetzung, den Verlauf und die 
Ergebnisse des II. Vatikanums. 

II. Ausblick 
Ein Jubiläum bedeutet nicht so sehr einen Schlußstrich unter die Vergangenheit, 
sondern noch viel mehr einen Auftrag für die Zukunft. So will auch die „Quartal-

1 H. E. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte; Die katholische Kirche, 5. Aufl., Köln - Wien 1972, 
702. 

! W. M. Plöchl, Geschichte des Kirchenrechts, III., Wien - München 1959, 45. 

5S 



schrift” weiterhin der Bezeichnung „theologisch-praktisch” entsprechen, will also auch
weiterhin mıit den jeweils geltenden Normen des Kirchenrechtes machen. Wie

sich aber das Kirchenrecht entwickeln? ] ist Ja allgemein bekannt, d  laß einem
„Neuen Codex” gearbeitet wird Wie wird dieser auf die seelsorglichen Belange Rück-
sicht nehmen? Es soll NUun versucht werden, die bisher bekannten ebnisse der
Codex-Reform urz ZUu skizzieren, soweiıt arüber schon e[was gesagt werden kann

Brauchen WIr überhaupt ein Kirchen f T
Die Änregung rA| einer Revision des kirchlichen esetzbuches gab Johannes X XII

25. Januar 1959 1n derselben nsprache, der 12e Abhaltung eines Sökumeni-
schen Konzils ankündigte. Dieses sollte Linie eın Pastoralkonzil sein, also
der Seelsorge nNeue Impulse und Anregungen geben. wurde daraufhin allen Ernstes
die Frage estellt Brauchen überhaupt noch eın Kirchenrecht, geht nicht der Weg
von einem SIarren Kirchenrecht eiıner nicht SC en Kirchenordnung®, enügen
Z  er allgemeine Anweisungen für die Seelsorge oder wenigstens sehr „weitmaschige“
Rahmengesetze? Dazıu tauchten die durchaus nicht] Redewendungen wieder auf,
welche die „Rechtskirche“ en die „Liebeskirche“ ausspielen wollten. Man machte
ferner eltend, d  laß die Entwicklung UuUNSeITtE agen wegführe der Staats-
kirche, von der Volkskirche hin ZUrC kleineren Gemeindekirche, der sich nach der
Betonung der Religions- und Gewissensfreiheit die Menschen Ar noch geringerer

zuwenden würden.
Gleichsam als Antwort auf ese Fragen und Einwände £ührt der Kirchenrechtler Hans
Heimerl! aus Seelsorge und Kirchenrecht v bisher tatsächlich ZUM großen
auf den Typus der Volkskirche aufgebaut, die besonders dadurch charakterisiert ist,
daß 61e praktisch das BanzZeC Volk Landes umfaßt. 1es trifft csicher heute und in
Zuk; nicht ehr en usmafß in allen Ländern ZU., Die Kirche bleibt aber
weiterhin wesenna katholisch, universal, .. alle Menschen da Und wenn s1ie auch
iınmiıtten der Menschheit eine eiıne Herde bildet, ist doch D-  er csich da, SOoN-
dern als ‚„universale salutis sacramentum“ für alle und gewissermaßen schon allen
Menschen. diesem Sinn wird s1e immer Volkskirche sein, sie sollte PS dankbar
annehmen, W  ın e5 da und dort auch die außeren Gegebenheiten erlauben, noch

irgendeiner We  155e die Kirche der Massen sein.
Wird sich das chenrecht der „Freiwilligkeitskirche“ derart wesentlich ..  an!  dern,
d  L aufhörte, Rech  . zu sSein Die Kirche und damit auch Recht werden sich noch
weiter Von der Verfiechtung mit der weltlichen Gesellschaft und damit auch von PIO-
fanen Rechtsmodellen entfernen. Das ıst aber als Entwicklung der bisher schon
anerkannten Eigenständigkeit des Kirchenrechtes anzusehen. he Versuche, dem Kir-
chenrecht die „Juridizität” abzusprechen, können als widerlegt gelten. Die Besonder-
heit des kanonischen 'es ist heute anerkannte Tatsache
Die Autorität der Kirche wird mehr als Dienst aufgefaßt und ausgeübt werden: der
Gehorsam SCHEN S1e und das Kirchengesetz werden stärker auf der Basis der
Freiwilligkeit auf gesellschaftlichem Druck beruhen. Damit kommt aber eigentlich
HUr in den Vordergrund, s jeher der Grundsatz der rche, allerdings manı
arg verdunkelt \l  W  JSal: Die Freiwilligkeit der Zugehörigkeit Zu ihr und die Anwendung

der hrer geistlichen Natur entsprechenden Sanktionen. So groß auch die Gestalt-
änderung des Kirchenrechtes der Zukunft SP1IN aB, S1e WITI  d keine Wesensänderung
bedeuten
Die Kirche hat eın menschliches Element analog der wahren Menschennatur Jesu:
GSie ist eINe wahre menschliche, darum äußere und sichtbare Gemeinschaft Sie ıst
ebensosehr vom Geist beseelt, hat e1n übernatürlich-gznadenhaftes Element. D:  1ese
beiden „Naturen“ der Kirche stehen aber icht nebeneinander, sondern bilden eine

Vgl Müller/Elsener/Huizing, VYom enre! ZUr Kirchenordnung? Einsiedeln 19683,

56

schrift" weiterhin der Bezeichnung „theologisch-praktisch" entsprechen, will also auch 
weiterhin mit den jeweils geltenden Normen des Kirchenredttes vertraut machen. Wie 
wird sich aber das Kirchenrecht entwickeln? Es ist ja allgemein bekannt, daß an einem 
,,neuen Codex" gearbeitet wird. Wie wird dieser auf die seelsorglichen Belange Rück­
sicht nehmen? Es soll nun versucht werden, die bisher bekannten Ergebnisse der 
Codex-Reform kurz zu skizzieren, soweit darüber schon etwas gesagt werden kann. 

1. Brauchen wir überhaupt ein Kirchen r e c h t 7 
Die Anregung zu einer Revision des kirchlichen Gesetzbuches gab Johannes XXIII. 
am 25. Januar 1959 in derselben Ansprache, in der er die Abhaltung eines ökumeni­
schen Konzils ankündigte. Dieses sollte in erster Linie ein Pastoralkonzil sein, also 
der Seelsorge neue Impulse und Anregungen geben. Es wurde daraufhin allen Ernstes 
die Frage gestellt: Brauchen wir überhaupt noch ein Kirchenrecht, geht nicht der Weg 
von einem starren Kirchenrecht zu einer nicht so straffen Kirchenordnung3, genügen 
nicht allgemeirie Anweisungen für die Seelsorge oder wenigstens sehr „weitmaschige" 
Rahmengesetze? Dazu tauchten die durchaus nicht neuen Redewendungen wieder auf, 
welche die „Rechtskirche" gegen die „Liebeskirche" ausspielen wollten. Man machte 
ferner geltend, daß die Entwicklung in unseren Tagen wegführe von der Staats­
kirche, von der Volkskirche - hin zur kleineren Gemeindekirche, der sich nach der 
Betonung der Religions- und Gewissensfreiheit die Menschen nur noch in geringerer 
Zahl zuwenden würden. 
Gleichsam als Antwort auf diese Fragen und Einwände führt der Kirchenrechtler Hans 
Heimerl aus: Seelsorge und Kirchenrecht waren bisher tatsächlich zum großen Teil 
auf den Typus der Volkskirche aufgebaut, die besonders dadurch charakterisiert ist, 
da8 sie praktisch das ganze Volk eines Landes umfa8t. Dies trifft sicher heute und in 
Zukunft nicht mehr im gleichen Ausmaß in allen Ländern zu. Die Kirche bleibt aber 
weiterhin wesenhaft katholisch, universal, für alle Menschen da. Und wenn sie auch 
inmitten der Menschheit eine kleine Herde bildet, ist sie doch nicht für sich da, son­
dern als „universale salutis sacramentum" für alle und gewissermaßen schon in allen 
Menschen. In diesem Sinn wird sie immer Volkskirche sein, und sie sollte es dankbar 
annehmen, wenn es ihr da und dort auch die äußeren Gegebenheiten erlauben, noch 
in irgendeiner Weise die Kirche der Massen zu sein. 
Wird sich das Kirchenrecht in der „Freiwilligkeitskirche" derart wesentlich ändern, 
da8 es aufhörte, Recht zu sein 7 Die Kirche und damit auch ihr Recht werden sich noch 
weiter von der Verflechtung mit der weltlichen Gesellschaft und damit auch von pro­
fanen Rechtsmodellen entfernen. Das ist aber nur als Entwicklung der bisher schon 

· anerkannten Eigenständigkeit des Kirchenrechtes anzusehen. Die Versuche, dem Kir­
chenrecht die „J uridizität" abzusprechen, können als widerlegt gelten. Die Besonder­
heit des kanonischen Rechtes ist heute anerkannte Tatsache. 
Die Autorität in der Kirche wird mehr als Dienst aufgefaßt und ausgeübt werden; der 
Gehorsam gegen sie und gegen das Kirchengesetz werden stärker auf der Basis der 
Freiwilligkeit als auf gesellschaftlichem Druck beruhen. Damit kommt aber eigentlich 
nur in den Vordergrund, was von jeher der Grundsatz der Kirche, allerdings manchmal 
arg verdunkelt war: Die Freiwilligkeit der Zugehörigkeit zu ihr und die Anwendung 
nur der ihrer geistlichen Natur entsprechenden Sanktionen. So groß auch die Gestalt­
änderung des Kirchenrechtes in der Zukunft sein mag, sie wird keine Wesensänderung 
bedeuten. 
Die Kirche hat ein menschliches Element analog der wahren Menschennatur J esu: 
Sie ist eine wahre menschliche, darum äußere und sichtbare Gemeinschaft. Sie ist 
ebensosehr vom HI. Geist beseelt, hat ein übematürlich-gnadenhaftes Element. Diese 
beiden „Naturen" der Kirche stehen aber nicht nebeneinander, sondern bilden eine 

3 Vgl. Müller/Elsener/Huizing, Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung7 Einsiedeln 1968, 
bes. 55 ff. 

56 



Einheit, wobei das menschlich-gemeinschaftliche Element (ähnlich wie das cakra-
mentale Zeichen der Sakramente eNgeren iınne ein Hinweis auf das CÖöttliche
der Kirche ist und als nstrument Zu seiner Verwirklichung dient. Das Kirchen-
recht ıst zunächst sichtbar-gesellschaftlichen Aspekt der Kirche beheimatet UÜbi
tas ibi 1US. ist also kein Fremdkörper der Kirche, sondern ein notwendiger
Ausdruck ihrer enschlichkeit 5o WIe die Kirche eiıne wahrhaft menschliche eme1n-
sch; ist, muß auch ihr Recht ein wahres Recht sein, mit allen wesentlichen Elemen-
ren und Erscheinungsformen einer Rechtsordnung, auch mıit ihren möglichen Unvoll-
kommenheiten.
Dieses echte Recht steht aber nich  Pr beziehungslos neben dem geistlich-gnadenhaften
en der Kirche:;: ©5 1st vielmehr n ihm erFfüllt und dient ihm. Das Kirchenrecht hat
seine ontologische urzel ın Christus, der die eigentliche Autorität der Kirche ist;
- dient dem übernatürlichen Ziel der Kirche. Im BAnNZEN und mit dem mensch-
lich-gesellschaftlichen Element ist e5 Instrument des Geistes Christi.
AÄAus der Stellung des Rechtes 1in der csakramentalen Struktur der Kirche ergeben sich
Prinzipien Gestaltung Das Kirchenrecht 1st eın wahres Recht und muß
solches formuliert sein. Der juristische arakter des reformierten ist von daher
durchaus ZU bejahen. Eine spiritualisierende Auflösung des Kirchenrechtes widerspricht
der Na:  g der Kirche. Würde kirchliches „Gese 0  -  .Bu sehr MUTLT Wiedergabe
der Grundsätze des Evangeliums sein oder Lebensregel, ware  e kein Gesetzbuch
mehr Ja, bestünde die Gefahr, der ausweichen möchte, Rechtsordnung
und Moral verwechseln und letztlich doch der Übung christlicher Tugenden einen
Rahmen vorzuschreiben, der nich!  er rechtlich seın will und von dem sich agt,
welchen Verpflichtungscharakter als Rahmen eigentlich hat. Das Kirchenrecht coll
eın Hinwe:  15  z auf den Geist der Kirche se1in, aber ihn P celbst auSSagen; ©5 coll die

Gittlichkeit und das (GGewissen des einzelnen fördern, aber nicht bis in das
letzte Det.  e, regeln.

‚„‚yuristisches” Recht soll das Kirchenrech aber auch se1ne ENSE Verbindung Ill"!
dem gnadenhaft-göttlichen Element der durchscheinen lassen. Dieser Grundsatz
Jäß+t eıne juristische Substantivierung und Blickverengung Z als ob das Recht der
Kirche für sich selbst bestünde. Man muß vielmehr anmerken, laß 65 das Recht
der geisterfüllten Kirche Christi ist. Dadurch erhält ©5 seiın Spezifikum VOT allen
anderen Rechtsordnungen?.
2. Die Leitprinzipien für das neue Kirchenrecht
1963 hat Johannes XXIIT eine Kommission die Revision des Kirchenrechtes 1ns  .
Leben gerufen, die allerdings nach Abschluß des onzils die Arbeit aufnahm.
Der derzeitige Präsident dieser Kommission, Pericle Felici, legte E Ja-

1974 be; der Hauptversammlung der „Osterreichischen Gesellschaft Kirchen-
recht“” iın Wien die 1967 erarbeiteten Leitprinzipien für e1ine Reform des kirchlichen
Rechtsbuches ÖT ; insbesondere wurden folgende Grundsätze aufgestellt: das 3
kanonische Recht soll der Geisteshaltung angepaßt werden, cie dem Il. atikanum
eigen ist, soll ctärker auf pastorale Erfordernisse ausgerichtet werden:; der
Neute eX soll den Charakter e1ınes esetzbuches beibehalten, wıe dies dem Postulat
der sozialen Natur der Kirche selbst entspricht; allerdings sollen jene Regelungen,
die das £orum betreffen, mıit denen des forum internum oordiniert werden
(dieser Begriff ist 1m traditionellen Sinn ZU verstehen), besonders Sakramenten-
und 1 Strafrecht: den Gesetzen coll der Geist der Liebe, der Mäßigung,
der Humanitas und des Madßthaltens besser hervorleuchten. Die angeführten über-
natürlichen Tugenden sollen den qcQharismatischen arakter der Kirche unterstreichen
und das Kirchenrecht von jedem menschlichen oder profanen Recht unterscheiden;

w Heimerl, Das Kirchenrecht im PUuen chenbild, in ECCLESIA ET JUS, F5. Scheuer-
Mann, München Paderborn Wien 1968, 13—15,

57

enge Einheit, wobei das menschlich-gemeinschaftliche Element (ähnlich wie das sakra­
mentale Zeichen der Sakramente im engeren Sinne) ein Hinweis auf das Göttliche in 
der Kirche ist und ihm als Instrument zu seiner Verwirklidtung dient. Das Kirchen­
recht ist zunädtst im sidttbar-gesellsdtaftlichen Aspekt der Kirche beheimatet: Ubi 
societas ibi ius. Es ist also kein Fremdkörper in der Kirche, sondern ein notwendiger 
Ausdruck ihrer Menschlichkeit. So wie die Kirche eine wahrhaft menschliche Gemein­
schaft ist, muß auch ihr Recht ein wahres Recht sein, mit allen wesentlidten Elemen­
ten und Erscheinungsformen einer Rechtsordnung, auch mit ihren möglichen Unvoll­
kommenheiten. 
Dieses echte Recht steht aber nidtt beziehungslos neben dem geistlidt-gnadenhaften 
Leben der Kirdte; es ist vielmehr von ihm erfüllt und dient ihm. Das Kirchenrecht hat 
seine ontologische Wurzel in Christus, der die eigentliche Autorität in der Kirche ist; 
es dient dem übernatürlichen Ziel der Kirche. Im ganzen und mit dem ganzen mensdt­
lich-gesellschaftlichen Element ist es Instrument des Geistes Christi. 
Aus der Stellung des Redttes in der sakramentalen Struktur der Kirche ergeben sidt 
Prinzipien für seine Gestaltung. Das Kirchenrecht ist ein wahres Recht und muß als 
solches formuliert sein. Der juristisdte Charakter des reformierten CIC ist von daher 
durdtaus zu bejahen. Eine spiritualisierende Auflösung des Kirchenredttes widerspridtt 
der Natur der Kirche. Würde ein kirchliches „Gesetz" -Buch zu sehr nur Wiedergabe 
der Grundsätze des Evangeliums sein oder Lebensregel, so wäre es kein Gesetzbudt 
mehr; ja, es bestünde die Gefahr, der man dodt ausweidten mödtte, Redttsordnung 
und Moral zu verwedtseln und letztlich doch der Obung christlicher Tugenden einen 
Rahmen vorzuschreiben, der nidtt rechtlich sein will und von dem man sich &agt, 
welchen Verpflichtungscharakter er als Rahmen eigentlich hat. Das Kirdtenredtt soll 
ein Hinweis auf den Geist der Kirche sein, aber ihn nidtt selbst aussagen; es soll die 
christliche Sittlidtkeit und das Gewissen des einzelnen fördern, aber nicht bis in das 
letzte Detail regeln. 
Als „juristisches" Recht soll das Kirchenrecht aber auch seine enge Verbindung mit 
dem gnadenhaft-göttlichen Element der Kirche durchscheinen lassen. Dieser Grundsatz 
läßt keine juristische Substantivierung und Blickverengung zu, als ob das Recht in der 
Kirche für sidt selbst bestünde. Man muß ihm vielmehr anmerken, daß es das Redtt 
der geisterfüllten Kirdte Christi ist. Dadurch erhält es sein Spezifikum vor allen 
anderen Rechtsordnungen'. 

2. Die Leitprinzipien für das neue Kirchenrecht 
1963 hat Johannes XXIII. eine Kommission für die Revision des Kirchenrechtes ins 
Leben gerufen, die allerdings erst nach Abschluß des Konzils die Arbeit aufnahm. 
Der derzeitige Präsident dieser Kommission, Kardinal Pericle Felid, legte am 17. Ja­
nuar 1974 bei der Hauptversammlung der „Österreichischen Gesellschaft für Kirchen­
recht" in Wien die 1967 erarbeiteten Leitprinzipien für eine Reform des kirchlichen 
Rechtsbuches vor; insbesondere wurden folgende Grundsätze aufgestellt: 1. das neue 
kanonische Recht soll der Geisteshaltung angepaßt werden, die dem II. Vatikanum 
eigen ist, d. h. es soll stärker auf pastorale Erfordernisse ausgerichtet werden; 2. der 
neue Codex soll den Charakter eines Gesetzbuches beibehalten, wie dies dem Postulat 
der sozialen Natur der Kirche selbst entspricht; allerdings sollen jene Regelungen, 
die das forum extemum betreffen, mit denen des forum internum koordiniert werden 
(dieser Begriff ist im traditionellen Sinn zu verstehen), besonders im Sakramenten­
und im Strafrecht; 3. aus den neuen Gesetzen soll der Geist der Liebe, der Mäßigung, 
der Humanitas und des Maßhaltens besser hervorleuchten. Die angeführten über­
natürlichen Tugenden sollen den charismatischen Charakter der Kirche unterstreidten 
und so das Kirchenrecht von jedem menschlichen oder profanen Recht unterscheiden; 

4 H. Heimerl, Das Kirchenrecht im neuen Kirchenbild, in ECCLESIA ET JUS, FS. f. A. Scheuer­
mann, München - Paderborn - Wien 1968, 13-15, 22-23. 

57 



A_ die Spezialvollmachten, elche die höchste Autorität bereits erteilt at,
Oder die SIe erteilen pflegt, collen den Codex selbst aufgenommen werden;

das Prinzip der Subsidiarität soll erweitertem Umfang S Anwendung kommen,
wobei beachten ist, laß den Bischöfen unter Wahrung der Rechte des römischen
Papstes jene pote ordinaria und immediata kraft ihres Amtes zusteht, die en-
iber der ihnen vertrauten Herde Ausübung ihres Hirtenamtes erforderlich ist;
6. unter Anerkennung der grundsätzlichen Gleichheit, die Un den Christgläubigen
sowohl Hinblick auf die gleiche menschliche Würde als auch auf die empfangene
Taufe verwirklicht werden muß, wird 1Im zukünftigen Codex zuerst allen eın gemein-
62  nNer juristischer Status zuerkannt. Frst dann werden die und die Pflichten
behandelt werden, die mut bestimmten kirchlichen Ämtern oder Funktionen verbunden
SIM  d . die subjektiven Rechte sowohl physischer als auch juristischer (moralischer)
Personen sollen 202el Codex einen angemeSSCHECN und wirksamen Rechtsschutz
genießen, sel e7el!| der Rechtsprechung, Se1 der Verwaltung; die „Teile
des Gottesvolkes” sollen einer Weise umschrieben werden, die G-  pr ausschließlich
nach territorialen Gesichtspunkten rfolgt. Neben territorialen sollen also auch andere
Kriterjien die Bildung bestimmter emeinschaften VvVon Gläubigen ermöglichen,

das Wohl der Gläubigen erfordert; chließlich collen die 'aten allgemein redu-
ziert und vVor allem jene, die „POcCNae latae sententiae”“ heißen, auf ein Minimum
eingeschränkt werden. Gtrafen sollen gemäß der Natur und dem Zweck der irche

mehr bisher dem eelenheil dienen®.
Derselbe Präsident konnte Oktober 1976 auf dem internationalen Kongreß
kanonisches Recht Pamplona Spanien) berichten, die usarbeitung aller
Canones des geplanten Neuen Kirchenre:  es abgeschlossen sel; nach den vorliegenden
Entwürfen enthalte das neue Gesetzbuch bis jetzt 1440 Canones oder Gesetzespara-
graphen (2414 Canones CIC), die insgesamt Bücher unterteilt cind (5 CIC)
denn e5s kommen o das „Grundgesetz der Kirche“ und eın „Verwaltungs-
recht‘®.
3 Das „Grundgesetz der Kirche”

Ergebnis der Codex-Reform sind bereits „Schemata“” für einige Teilgebiete
veröffentlich‘ worden bzw. die ÖOffentlichkeit gelangt.
Diese Entwürte werden der Pontificia mmissio Codici Iuris Canonici recognoscendo
den Vorsitzenden der nationalen Bischofskonferenzen zugesandt mıit dem Ersuchen I

ungnahme. Die Entwürfe sind mit dem ermer‘ „Reservatum“” versehen; könnte
auf den auf eine Geheimhaltungspflicht hindeuten und ZUum@ı heutigen Zeitpunkt
noch jede ffentliche Erörterung verwehren; eser Vermerk nicht dem „sub secreto”
gleichzusetzen; denn das Mitteilungsorgan der Codex-Reform-Kommission mit dem

gemein Titel „Communicationes” erichtet seit 1969 aufend über den Stand der Revi-
102 des chen Gesetzbuches; zudem wurden Schemata auch VOo manchen Zeit-
schriften (ganz oder teilweise) schon ım vollen ortlaut veröffentlicht.
Zu Beginn der siebziger Jahre sind die und Fassung („Textus Pr10r emenda-
tus”) einer geplanten „Lex Ecclesiae fundamentalis”, e1nes „Grundgesetzes der che“”,

Indiskretion bekannt geworden. Es gab dann eiıne cehr TegEe Diskussion den
Fachzeitschriften vieler Länder, sodaß darüber bereits eine eigene Bibliographie be-
steht?. Dieses „Grundgese! der Kirche“” soll dem neuen exX vorangestellt werden,

soll gleichsam eine verbindende Klammer en zwischen dem Entstehen
begriffenen Codex der westlichen, ateinischen Kirche und dem ebenfalls geplan-
ten Gesetzeswerk für die unmjerten christlichen Kirchen des Ostens; denn hat cich
nach einigen Überlegungen entschlossen, nicht eın einheitliches Gesetzbuch für die
gesamte Kirche ZU schaffen, sondern die Kodifizierun getrennt durchzuführen.

OAKR, Jg., 1974, 106 f, 171
G Kathpress Nr. 199 VOD Oktober 1976.

Bibliographia „Lege fundamentali Fcclesiae” hg. VO'  ”3 der Pontificia Universitas Gre-
gorilana, Omae 1974.

52}

4. die Spezialvollmachten, welche die höchste kirchliche Autorität bereits erteilt hat, 
oder die sie zu erteilen pflegt, sollen in den Codex selbst aufgenommen werden; 
5. das Prinzip der Subsidiarität· soll in erweitertem Umfang zur Anwendung kommen, 
wobei zu beachten ist, daß den Bischöfen unter Wahrung der Rechte des römischen 
Papstes jene potestas ordinaria und immediata kraft ihres Amtes zusteht, die gegen­
über der ihnen anvertrauten Herde zur Ausübung ihres Hirtenamtes erforderlich ist; 
6. unter Anerkennung der grundsätzlichen Gleichheit, die unter den Christgläubigen 
sowohl in Hinblick auf die gleiche menschliche Würde als auch auf die empfangene 
Taufe verwirklicht werden muß, wird im zukünftigen Codex zuerst allen ein gemein­
samer juristischer Status zuerkannt. Erst dann werden die Rechte und die Pffichten 
behandelt werden, die mit bestimmten kirchlichen Ämtern oder Funktionen verbunden 
sind; 7. die subjektiven Rechte sowohl physischer als auch juristischer (moralischer) 
Personen sollen im neuen Codex einen angemessenen und wirksamen Rechtsschutz 
genießen, sei es im Bereich der Rechtsprechung, sei es in der Verwaltung; 8. die „Teile 
des Gottesvolkes" sollen in einer Weise umschrieben werden, die nicht ausschließlich 
nach territorialen Gesichtspunkten erfolgt. Neben territorialen sollen also auch ·andere 
Kriterien die Bildung bestimmter Gemeinschaften von Gläubigen ermöglichen, wenn 
es das Wohl der Gläubigen erfordert; 9. schließlich sollen die Strafen allgemein redu­
ziert und vor allem jene, die „poenae Iatae sententiae" heißen, auf ein Minimum 
eingeschränkt werden. Strafen sollen - gemäß der Natur und dem Zweck der Kirche 
- mehr als bisher dem Seelenheil dienen5• 

Derselbe Präsident konnte im Oktober 1976 auf dem internationalen Kongreß für 
kanonisches Recht in Pamplona (Spanien) berichten, daß die erste Ausarbeitung aller 
Canones des geplanten neuen Kirchenrechtes abgeschlossen sei; nach den vorliegenden 
Entwürfen enthalte das neue Gesetzbuch bis jetzt 1440 Canones oder Gesetzespara­
graphen (2414 Canones im CIC), die in insgesamt 7 Bücher unterteilt sind (5 im CIC): 
denn es kommen neu hinzu das „Grundgesetz der Kirche" und ein „Verwaltungs­
recht"8. 

3. Das „Grundgesetz der Kirche" 
Als Ergebnis der Codex-Reform sind bereits neue „Schemata" für einige Teilgebiete 
veröffentlicht worden bzw. an die Öffentlichkeit gelangt. 
Diese Entwürfe werden von der Pontißcia Commissio Codici Iuris Canonici recognoscendo 
den Vorsitzenden der nationalen Bisdtofskonferenzen zugesandt mit dem Ersudten um 
Stellungnahme. Die Entwürfe sind mit dem Vermerk „Reservatum" versehen; das könnte 
auf den ersten Blick auf eine Geheimhaltungspflidtt hindeuten und zum heutigen Zeitpunkt 
nodt jede öffentliche Erörterung verwehren; dieser Vermerk ist jedoch nidtt dem „sub secreto" 
gleichzusetzen; denn das offizielle Mitteilungsorgan der Codex-Reform-Kommission mit dem 
allgemeinen Titel „Communicationes" beridttet seit 1969 laufend über den Stand der Revi­
sion des kirchlidten Gesetzbuches; zudem wurden die Sdtemata auch von mandten Zeit­
schriften (ganz oder teilweise) sdton im vollen Wortlaut veröffentlidtt. 
Zu Beginn der siebziger Jahre sind die 3. und 4. Fassung (,,Textus prior et emenda­
tus'') einer geplanten „Lex Ecclesiae fundamentalis", eines „Grundgesetzes der Kirche", 
durch Indiskretion bekannt geworden. Es gab dann eine sehr rege Diskussion in den 
Fachzeitschriften vieler Länder, sodaß darüber bereits eine eigene Bibliographie be­
steht7. Dieses „Grundgesetz der Kirche" soll dem neuen Codex vorangestellt werden, 
es soll gleichsam eine verbindende Klammer bilden zwischen dem im Entstehen 
begriffenen neuen Codex der westlichen, lateinischen Kirche und dem ebenfalls geplan­
ten Gesetzeswerk für die unierten christlichen Kirchen des Ostens; denn man hat sich 
nach einigen Oberlegungen entschlossen, nicht ein einheitliches Gesetzbuch für die 
gesamte Kirche zu schaffen, sondern die Kodifizierung getrennt durchzuführen. 

5 ÖAKR, 25. Jg., 1974, 106 f, 117-128. 
° Kathpress Nr. 199 vom 13. Oktober 1976. 
7 Bibliographia de „Lege fundamentali Ecclesiae", hg. von der Pontiflcia Universitas Gre­

goriana, Romae 1974. 

58 



Der „JTextus emendatus‘” zählt 95 Canones und gliedert 61 in 4 Hauptteile, Der
träagt die Überschrift: „Die Kirche oder Volk Gottes” und behandelt Natur,
Zweck und der Kirche Dabei wird die Einheit der Kirche und ihre Vielfalt

Teilkirchenverbänden behandelt Art. .  ber das Volk Gottes Banzes geht
zunächst auf die rage eın, Wer 'olk Gottes gehört; dann folgt 21n Katalog der
allen Gläubigen der Kirch:  m zukommenden Grundrechte und -pflichten. In 2
folgen rundaussagen iber die kirchliche Hierarchie, SO weilt auf göttliche Anord-
NUun zurückgeführt werden: Papst, Bischöfe (Bischofskollegium, einzelne Bischöfe),
Priester und Diakone. Der 2 Hauptteil behandelt die Ämter in der Kirche, wobei
das Gliederungs-Schema des IT Vatikanums Lehramt, Heiligungsamt, irtenamt
(trıa InuNeTa 15 docendi, sanctificandi, regendi) verwendet wird
Der Hauptteil hat die erschrift: „Die Kirche und die weltliche Gemeinschaft”.
Die beiden ersten Teile decken sich grundsätzlich mit der Thematik, 1e und
3, Kap S „Lumen gentium“”, der Konstitution iber die Kirche, entwickelt wird,
Shrend der letzte Teil die Ideen der Pastoralikonstitution „Gaudium spes“ über
die Kirche der Welt aufnimmt. Gerade dem zuletzt genannten Dokument
Gnden sich zahlreiche Zitate. „Man glaubt also zunächst, eine Arbeit Vo 51 haben,
welche die grundlegenden Prinzipien des IT Vatikanums 1n Ausdrücke des Kirchen-
rechts überträgt‘8,
Das auch der hauptsächlichste Ansatzpunkt für die Kritik Dem Vernehmen nach sollen
die ersten weı Entwürfe, nie recht an Offentlichkeit gelangt sind, knappen,
streng echtlichen Formulierungen abgefa CWesen sein;: dann soll die Absicht aufgetaucht
sein, auch ogmatische Aussagen er Kirche, 'aps! mit einzubeziehen; und dazu habe
INan exte des il Vatikanums NOMMEN, 61e aber u Teil gekürzt, unnn das „Grundgesetz“
nicht allzu ausgedehn! werden Zzu lassen: daraus Ge1i der ungute entstanden, das
„Grundgesetz“” ache einen deutlichenehinter das Oonzil zurül
anche Kritiker meldeten n der Opportunität ıner solchen „Lex
Ecclesiae fundamentalis‘ ziemlich allgemein wurde die Forderung ausgesprochen, eın
Grundgesetz der Gesam: sollte als „lex”” einen  S uridischen arakter haben, auch wenn
der Inhalt Teil auf theol  ischen Grundlagen beruht.
arı Pericle Feli teilte auf dem schon genannten Kanonistenkongreß in Pamplona mit,
1 sich £eses geplante Grundgesetz der Kirche, das die wichtigsten gemeinen Prin-
zipien der Kirchenverfassung enthalten soll, in ıner  ‚V „fortgeschrittenen Beratungsphase“
F  In ©  o

Kirchliche Verwaltung
Erstmals sollen den ] Codex auch Bestimmungen über kirchliche Verwaltung
und Verwaltungsgerichtsbarkeit aufgenommen werden.

Leben der Staatsbürger nummt die Verwaltung und die diese ordnende Gesetz-
gebung einen breiten Raum eın edem orf sıtzt eın Bürgermeister eın staat-
liches, mıit oheitlicher Rechtsbefugnis ausgestattetes Verwaltungsorgan Wenn Gtaats-
bürger sich benachteiligt oder ungerecht behandelt fühlen, wıssen und finden S1e auch
den Weg zZzu höheren Instanzen Beschwerden und Rekurse Ebenso hat jeder
Mensch, der der Kirch  m aktiv mitarbeitet, vorab jeder Priester, muit Verwaltungs-
akten der kirchlichen Behörden, Z mi1t Erlässen, Bescheiden, Verordnungen und
Weisungen des bischöflichen Ordinariates, rAN Grundsätze für die Überprüfung
der kirchlichen Verwaltung 711 bisher Kirchenrecht ZW  ß grundsätzlich nich:  eb
unbekannt: ihre konkrete rechtliche Ausgestaltung und Verwirklichung VAar jedoch
bisher 1Ur csehr rudimentär entwickelt ; der rund efür liegt einem guten 'eil in
der Tatsache, die 1m modernen CGtaatswesen übliche Gewaltentrennung dem
Kirchenrecht unbekannt ist, außerdem scheint die nnahme oder Voraussetzung ZU

obwalten, bei der kirchlichen Machtausübung nach dem enre auf rund
Se1Nes vorwiegend pastoralen Charakters Mißbräuche vorneherein weithin
geschlossen sind.

Orijentierung, Ig. 1971, 86; siehe dazu HerKorr, Jg. 1970, eft 6, 1971, Heft 5 Ü, 6,
C»  C» Kathpress Nr. 199 il 13. Oktober 1976.

59

Der „Textus emendatus" zählt 95 Canones und gliedert sich in 3 Hauptteile. Der 1. 
·trägt die Oberschrift: ,,Die Kirche oder das Volk Gottes" und behandelt Natur, 
Zweck und Struktur der Kirche. Dabei wird die Einheit der Kirche und ihre Vielfalt 
in Teilkirchenverbänden behandelt. Art. 1 über das Volk Gottes als ganzes geht 
zunächst auf die Frage ein, wer zum Volk Gottes gehört; dann folgt ein Katalog der 
allen Gläubigen in der Kirche zukommenden Grundrechte und -pflichten. In Art. 2 
folgen Grundaussagen über die kirchliche Hierarchie, soweit sie auf göttliche Anord­
nung zurückgeführt werden: Papst, Bischöfe (Bischofskollegium, einzelne Bischöfe), 
Priester und Diakone. - Der 2. Hauptteil behandelt die Ämter in der Kirche, wobei 
das Gliederungs-Schema des II. Vatikanums: Lehramt, Heiligungsamt, Hirtenamt 
(tria munera: munus docendi, sanctificandi, regendi) verwendet wird. 
Der 3. Hauptteil hat die Oberschrift: ,,Die Kirche und die weltliche Gemeinschaft". 
Die beiden ersten Teile decken sich grundsätzlich mit der Thematik, die im 2. und 
3. Kap. von „Lumen gentium", der Konstitution über die Kirche, entwickelt wird, 
während der letzte Teil die Ideen der Pastoralkonstitution „Gaudium et spes" - über 
die Kirche in der Welt - aufnimmt. Gerade aus dem zuletzt genannten Dokument 
finden sich zahlreiche Zitate. ,,Man glaubt also zunächst, eine Arbeit vor sich zu haben, 
welche die grundlegenden Prinzipien des II. Vatikanums in Ausdrücke des Kirchen­
rechts überträgt"8• 

Das war auch der hauptsächlichste Ansatzpunkt für die Kritik. Dem Vernehmen nach sollen 
die ersten zwei Entwürfe, die nie recht an die Öffentlichkeit gelangt sind, in knappen, 
streng rechtlichen Formulierungen abgefaßt gewesen sein; dann soll die Absicht aufgetaucht 
sein, auch dogmatische Aussagen (über Kirche, Papst ••• ) mit einzubeziehen; und dazu habe 
man Texte des II. Vatikanums genommen, sie aber zum Teil gekürzt, um das „Grundgesetz" 
nicht allzu ausgedehnt werden zu lassen; daraus sei der ungute Eindruck entstanden, das 
,,Grundgesetz" mache einen deutlichen Schritt hinter das Konzil zurück. 
Manche Kritiker meldeten Bedenken an hinsichtlich der Opportunität einer solchen „Lex 
Ecclesiae fundamentalis"; ziemlich allgemein wurde die Forderung ausgesprochen, ein 
Grundgesetz der Gesamtkirche sollte als „lex" einen juridischen Charakter haben, auch wenn 
der Inhalt zum Teil auf theologischen Grundlagen beruht. 
Kardinal Pericle Fellei teilte auf dem schon genannten Kanonistenkongreß in Pamplona mit, 
daß sich dieses geplante Grundgesetz der Kirche, das die wichtigsten allgemeinen Prin­
zipien der Kirchenverfassung enthalten soll, in einer „fortgeschrittenen Beratungsphase'· 
beflnde0• 

4. Kirchliche Verwaltung 
Erstmals sollen in den neuen Codex auch Bestimmungen über kirchliche Verwaltung 
und Verwaltungsgerichtsbarkeit aufgenommen werden. 
Im Leben der Staatsbürger nimmt die Verwaltung und die diese ordnende Gesetz­
gebung einen breiten Raum ein; in jedem Dorf sitzt ein Bürgermeister als ein staat­
liches, mit hoheitlicher Rechtsbefugnis ausgestattetes Verwaltungsorgan. Wenn Staats­
bürger sich benachteiligt oder ungerecht behandelt fühlen, wissen und finden sie auch 
den Weg zu höheren Instanzen für Beschwerden und Rekurse. Ebenso hat jeder 
Mensch, der in der Kirche aktiv mitarbeitet, vorab jeder Priester, mit Verwaltungs­
akten der kirchlichen Behörden, z. B. mit Erlässen, Bescheiden, Verordnungen und 
Weisungen des bischöflichen Ordinariates, zu tun. Grundsätze für die Oberprüfung 
der kirchlichen Verwaltung waren bisher im Kirchenrecht zwar grundsätzlich nicht 
unbekannt; ihre konkrete rechtliche Ausgestaltung und Verwirklichung war jedoch 
bisher nur sehr rudimentär entwickelt; der Grund hiefür liegt zu einem guten Teil in 
der Tatsache, daß die im modernen Staatswesen übliche Gewaltentrennung dem 
Kirchenrecht unbekannt ist, außerdem scheint die Annahme oder Voraussetzung zu 
obwalten, daß bei der kirchlichen Machtausübung nach dem Kirchenrecht auf Grund 
seines vorwiegend pastoralen Charakters Mißbräuche von vomeherein weithin aus­
geschlossen sind. 

8 Orientierung, Jg. 1971, 86; siehe dazu HerKorr, Jg. 1970, Heft 6, Jg. 1971, Heft 5 u. 6. 
g Kathpress Nr. 199 vom 13. Oktober 1976. 

59 



Nach dem geltenden Recht des steht unen Verwaltungsakt des Bischofs oder
Gener.  ars keine Möglichkeit eıiner rechtlichen Anfechtung offen: 1601 CIC betont
drücklich, daß sich gegen Verfügungen der en ni  San C  & n ota wenden
könne, und ZWäar weder auf den Appellationswege noch auf dem Rekurswege; SO Ver-
fügungen können elmehr Aur auf dem Rekurswege ıIn allein b der
betreffende Angelegenheit zuständigen ongregation angefochten werden. ] Inanspruch-
nahme eines 50 Rechtsmittels müssen aber ogleich einige Schwierigkeiten und Nach-
teile bedacht und en  S n} werden: Die römische ]  nÖ „weit ß  > uß”,

kennt den F: der herangetragen P vorher meis! überhaupt nicht und
mufß erst mühsam informiert werden estehen keine absolut iındenden Rechtsvor-
schriften, daß den Fall erhaup behandeln oder wie sie behandeln soll römische
hörde muß die Sache nicht untz Zugrundelegung es!  mter Rechtsnormen entscheiden,
sie kann vielmehr den Parteien auch einen Vergleich auferlegen, also S1e zu einer Bereinigung
des es K aCqQuUO e} bono“” Gegen Entscheidungen der römischen Kongrega-
tionen steht dann kein 'eıteres ehr Verfügung, höchstens das SUS. „bene-
ficium nOvVae audientiae”, das aber keinS! Recht edeutet.
Mit esem Übelstand der kirchlichen Verwaltung hat sich bereits die Kurienretorm
Pauls VI vVvVon ugus 1967 befaßt und Abhilfe geschaffen In der DOS Konsti-
tution „Regimini Ecclesiae universae“” wird (in Nr. 106) festgelegt, daß IL GCektion
der DOS Signatur iıber die durch Berufung S1ie herangetragenen Streitfälle ent-
cheidet, die sich 3 der kirchlichen Verwaltung ergeben, cobald der Berufungswerber
eine Gesetzesverletzung behauptet. diesen Fällen befindet die pOos Signatur
wohl über die Rechtmäßigkeit der Berufung als auch über die behauptete Unrecht-
mäßigkeit des angefochtenen Aktes eines römischen Dikasteriums. Damit ıst also
grundsätzlich die Möglichkeit einer gerichtlichen Überprüfung Von kirchlichen Ver-
waltungsakten römischer Dikasterien! geschaffen worden. In Weiterführung die-

Bestrebungen wurde der Codex-Reform-Kommission eın „Schema InNnuhl
de procedura administrativa ausgearbeitet und 1972 den Vorsitzenden der nationalen
Bischofskonferenzen Stellungnahme zugesandt: die kirchliche ng hat sich also
entschlossen, Verwaltungsrecht und eine Verwaltungsgerichtsbarkeit auf breiterer
AaSs1ıs5 einzuführen.
D wichtigsten Bestimmungen besagen: Jeder Obere, der iınen Verwaltungsakt
(Befehl, Dispens, Erlaubnis . . .} erläßt, hat vorher notwendigen kundigungen und
Beweise einzuholen: sofern B-  r unmög ich oder überflüssig erscheint, coll wenigstens
jene anhören, deren Rechte verletzt werden k  onnen.  . Dem Bittsteller bzw. Rekurswerber und
jenen, die einem bereits erlassenen Verwaltungsakt widersprochen haben, sind alle Unter-
lagen und Beweismittel ZUr Verfügung vA stellen, soweit dies ohne Geftfahr eiınes öffent-
chen oder privaten Schadens geschehen Gleichermaßen Sin! den Genannten Ben
hre assung tehenden Gründe egen, wobei ihnen Gelegenheit ZUr. tellungna!
ZUu bieten ist. Ebenso wird den Betroffenen das Recht eingeräumt, sich eines Anwalts oder
Sachverständigen bedienen. Der ere ict codann verpflichtet, auf eın bei ihm einlan-
gendes eSUl oder einen ekurs -gen Verwaltungsmaßnahmen erhalb 7on 60 agen
${tiziell m einem Bescheid Stellung zu nehmen. Geschieht dies nicht und esteht der
Antragsteller bzw. Rekurswerber auf uner Erledigung seines Ansuchens, dann t, wWenn
weitere 0 Tage ohne Antwort beren verstrichen in das SUYl DZw. der Rekurs
als zie| abgewiesen, SO| die BCEH einen abweisenden Bescheid zustehenden echts-
mittel ergriffen werden können. Bescheid hat ndsätzlich schriftlich zu ergehen,
wobei wenigstens summarisch Entscheidungsgründe anzugeben sind.)
Die Z7Wel Rechtsmittel, die grundsätzlich £  S kirchliche Verwaltungsmaßnahmen
eingeräumt werden, sind der Rekurs an den hierarchischen Oberen desjenigen, der
einen Verwaltungsakt gesetzt hat, und der Rekurs Ün 21n Verwaltungsgericht. Der
gEeNaAUETEN Darlegung für die Durchführung der Verfahren sind noch einige Mahnun-
gEeN und Hinweise vorangestellt: Bevor eın Rechtsstreit über eine kirchliche erwal-
tungsmaßnahme Vom Zaun gebrochen wird, sollen csich die Parteien gütlich einigen,
wobei die eventuelle Vermittlung besonnener Männer eigens hervorgehoben wird.
Auf ese Weise sollen Rechtshändel tunlichst vermieden werden bzw. bereits ent-
standene gütli beigelegt werden. Auych VÖ bereits der uUurs gen Verwaltungs-
maßnahmen eingelegt wurde, wird dem Oberen bzw dem Richter, der über den

S  S0

Nach dem geltenden Recht des CIC steht gegen einen Verwaltungsakt des Bischofs oder 
Generalvikars keine Möglichkeit einer rechtlichen Anfechtung offen: c. 1601 CIC betont aus­
drücklich, daß man sich gegen die Verfügungen der Ordinarien nicht an die Rota wenden 
könne, und zwar weder auf dem Appellationswege noch auf dem Rekurswege; solche Ver­
fügungen können vielmehr nur auf dem Rekurswege einzig und allein bei der für die 
betreffende Angelegenheit zuständigen Kongregation angefochten werden. Bei Inanspruch­
nahme eines solchen Rechtsmittels müssen aber sogleich einige Schwierigkeiten und Nach­
teile bedacht und in Kauf genommen werden: Die römische· Behörde ist „weit vom Schuß", 
d. h. sie kennt den Fall, der an sie herangetragen wird, vorher meist iiberhaupt nicht und 
muß erst mühsam informiert werden; dann bestehen keine absolut bindenden Rechtsvor­
schriften, daß sie den Fall überhaupt behandeln oder wie sie ihn behandeln soll: die römische 
Behörde muß die Sache nicht unter Zugrundelegung bestimmter Rechtsnormen entscheiden, 
sie kann vielmehr den Parteien auch einen Vergleich auferlegen, also sie zu einer Bereinigung 
des Falles „ex aequo et bono" verpflichten. Gegen Entscheidungen der römischen Kongrega­
tionen steht dann kein weiteres Rechtsmittel mehr zur Verfügung, höchstens das sog. ,,bene­
flcium novae audientiae", das aber kein strenges Recht bedeutet. 

Mit diesem Obelstand in der kirchlichen Verwaltung hat sich bereits die Kurienreform 
Pauls VI. vom 15. August 1967 befaßt und Abhilfe geschaffen: In der Apost. Konsti­
tution „Regimini Ecclesiae universae" wird (in Nr. 106) festgelegt, daß die II. Sektion 
der Apost. Signatur über die durch Berufung an sie herangetragenen Streitfälle ent­
scheidet, die sich aus der kirchlichen Verwaltung ergeben, sobald der Berufungswerber 
eine Gesetzesverletzung behauptet. In diesen Fällen befindet die Apost. Signatur so­
wohl über die Rechtmäßigkeit der Berufung als auch über die behauptete Unrecht­
mäßigkeit des angefochtenen Aktes eines römischen Dikasteriums. Damit ist also 
grundsätzlich die Möglichkeit einer gerichtlichen Überprüfung von kirchlichen Ver­
waltungsakten - römischer Dikasterien! - geschaffen worden. In Weiterführung die­
ser Bestrebungen wurde von der Codex-Reform-Kommission ein „Schema canonum 
de procedura administrativa" ausgearbeitet und 1972 den Vorsitzenden der nationalen 
Bischofskonferenzen zur Stellungnahme zugesandt: die kirchliche Leitung hat sich also 
entschlossen, ein Verwaltungsrecht und eine Verwaltungsgerichtsbarkeit auf breiterer 
Basis einzuführen. 
Die wichtigsten Bestimmungen besagen: Jeder kirchliche Obere, der einen Verwaltungsakt 
(Befehl, Dispens, Erlaubnis .•• ) erläßt, hat vorher die notwendigen Erkundigungen und 
Beweise einzuholen; sofern es nicht unmöglich oder überflüssig erscheint, soll er wenigstens 
jene anhören, deren Rechte verletzt werden können. Dem Bittsteller bzw. Rekurswerber und 
jenen, die einem bereits erlassenen Verwaltungsakt widersprochen haben, sind alle Unter­
lagen und Beweismittel zur Verfügung zu stellen, soweit dies ohne Gefahr eines öffent­
lichen oder privaten Schadens geschehen kann. Gleichermaßen sind den Genannten die gegen 
ihre Auffassung stehenden Gründe darzulegen, wobei ihnen Gelegenheit zur Stellungnahme 
zu bieten ist. Ebenso wird den Betroffenen das Recht eingeräumt, sich eines Anwalts oder 
Sachverständigen zu bedienen. Der Obere ist sodann verpflichtet, auf ein bei ihm einlan­
gendes Gesuch oder einen Rekurs gegen Verwaltungsmaßnahmen innerhalb von 60 Tagen 
offiziell mit einem Bescheid Stellung zu nehmen. Geschieht dies nicht und besteht der 
Antragsteller bzw. Rekurswerber auf einer Erledigung seines Ansuchens, dann gilt, wenn 
weitere 30 Tage ohne Antwort des Oberen verstrichen sind, das Ansuchen bzw. der Rekurs 
als offiziell abgewiesen, sodaß die gegen einen abweisenden Bescheid zustehenden Rechts­
mittel ergriffen werden können. (Ein Bescheid hat grundsätzlich schriftlich zu ergehen, 
wobei wenigstens summarisch die Entscheidungsgründe anzugeben sind.) 

Die zwei Rechtsmittel, die grundsätzlidt gegen kirchliche Verwaltungsmaßnahmen 
eingeräumt werden, sind der Rekurs an den hierarchischen Oberen desjenigen, der 
einen Verwaltungsakt gesetzt hat, und der Rekurs an ein Verwaltungsgericht. Der 
genaueren Darlegung für die Durchführung der Verfahren sind noch einige Mahnun­
gen und Hinweise vorangestellt: Bevor ein Rechtsstreit über eine kirchliche Verwal­
tungsmaßnahme vom Zaun gebrochen wird, sollen sich die Parteien gütlich einigen, 
wobei die eventuelle Vermittlung besonnener Männer eigens hervorgehoben wird. 
Auf diese Weise sollen Rechtshändel. tunlichst vermieden werden bzw. bereits ent­
standene gütlich beigelegt werden. Auch wo bereits der Rekurs gegen Verwaltungs­
maßnahmen eingelegt wurde, wird dem Oberen bzw. dem Richter, der über den 

60 



Rekurs befinden at, yaufgetragen‚ mit dem Rekurswerber einen Schlichtungsver-
such 711 unternehmen.
Der Rekurs den hierarchisch höherstehenden beren csteht innerhalb einer Frist
VvVon 10 agen jenem Z der sich durch einen Verwaltungsakt e5chwer‘! z  r Das
zweıte Rechtsmittel, der Rekurs Verwaltungsgerichtshof, cetzt zunächst e1N-
mal die Schaffung solcher kirchlicher Verwaltungsgerichte VOTITaUs, (Ihre Einrichtung
wird angesichts des Mangels einschlägig vorgebildeten chtern auf nich:  zn geringe
Schwierigkeiten stoßen.) Die Bischofskonferenzen sollen daher eınen Verwaltungs-
gerichtshof oder eventuell mehrere für verschiedene Territorien zuständige erwal-
tungsgerichtshöfe erster Instanz In ihrem Jurisdiktionsbereich einrichten:;: außerdem

die Bischofskonferenz auch einen Verwaltungsgerichtshof zweiter Instanz auf-
ct+ellen. Drittinstanzliches Gericht ıst auf jeden Fall die Signatura Apostolica Rom.
Gegen Z7weı gleichlautende Urteile ıs$ edoch ke  ıne weiıtere Berufung mehr möglich,
der nstanzenzug ist SOM abgeschlossen.
Die Verwaltungsgerichtshöfe der ers: Instanz mussen  ar mıit Richterkollegium
vVon drei Richtern besetzt Sein, jener der zweıten Instanz mit einem Richterkollegium
von drei oder chtern Die Bischofskonferenz bei ange. anl geeigneten
chtern festlegen, 7 entweder alle oder doch bestimmte Gtreitfälle erster Instanz
VO  S eiınem Finzelrichter entschieden werden. dagegen eıne Prozeßpartei einen
Einwand, dann col] der ZUT erstinstanzlichen Behandlung das unmittelbar
übergeordnete Gericht überwiesen werden.
hese Regelungen sind derzeit noch „JAus condendum Da das egen aber aktuell
ist, haben manche D  10z7zesen  . gleichsam als Zwischenlösung bereits Schlichtungsstellen
eingesetzt!®.
5 Sakramentenrecht
Eine Hauptaufgabe der Seelsorge ist die Verwaltung der Sakramente, was auch die
Wichtigkeit eines Sakramentenrechtes untermawuert. Über dieses Sachgebiet wurde den
Vorsitzenden der nationalen Bischofskonferenzen Grundlage eıne Meinungs-
bildung im Februar 1975 eın „Schema documenti Pontificii quO disciplina Cand  ()—>
nica de Sacramentis recognoscitur” zugesandt. ] Vergleich mit dem Text des CIC
zeigt, daß die den letzten Jahren getroffenen Neuregelungen, B. betreffend Cdie
Firmung und die Patenschaft, die Bußordnung und die Möglichkeit eginer General-
absolution besonderen Fällen, aufgenommen und eingearbeitet wurden, laß aber
SONSt die Systematik des geltenden Sakramentenrechtes UD allergrößten unan-
getaste! blieb, Von den einen begrüßt, von den anderen aber mit Vorwürfen
bedacht wird.
L- wird eilich allgemein bedauert, laß die Ideen und Zielsetzungen des IT Vatika-
n  I1l wenig Niederschlag gefunden haben SO wurde die „Verdinglichung” der Sakra-
mente &1  u€el Schema nicht oder kaum abgebaut; die Hinführung den Sakra-
menten Zu eıner Sakramentenkatechese SOWI®Ee eine weiterführende Betreuung
werden G-  P oder doch ZuUu wenig betont; auf die pastorale Note der Sakramenten-
spendung wird zi wenig hingewiesen. In den „Praenotanda” ZUum „Ordo“ der einzel-
nen eile des inzwischen erschienenen römischen Rituales dieses egen
ausführlich berücksichtigt. Es sollte und könnte also eine bessere Koordinierung der
Abstimmung zwischen des „Canones generales” Sakramentenrecht und den „Prae-
notanda” des Rituales vorgenOmMmMen werden. Beispiel mögen Bestimmungen
über den der Beichte (Schema UD akramentenrecht, C:, 157) dienen: durch die
nführung vVon eicht- und Aussprachezimmern entsprechen 61e keineswegs den
heutigen twicklungen und Verhältnissen, Ja widersprechen SOBAT dem] „Ordo
10 Für Hinweise eser Sapgc ich dem Herrn O, Univ.-Prof. Dr. Primetshofter,

Linz, aufrichtigen Dan

Rekurs zu befinden hat, aufgetragen, mit dem Rekurswerber einen Schlichtungsver­
such zu unternehmen. 
Der Rekurs an den hierarchisch höherstehenden Oberen steht innerhalb einer Frist 
von 10 Tagen jenem zu, der sich durch einen Verwaltungsakt beschwert fühlt. Das 
zweite Rechtsmittel, der Rekurs an einen Verwaltungsgerichtshof, setzt zunächst ein­
mal die Schaffung solcher kirchlicher Verwaltungsgerichte voraus. {Ihre Einrichtung 
wird angesichts des Mangels an einschlägig vorgebildeten Richtern auf nicht geringe 
Schwierigkeiten stoßen.) Die Bischofskonferenzen sollen daher einen Verwaltungs­
gerichtshof oder eventuell mehrere für verschiedene Territorien zuständige Verwal­
tungsgerichtshöfe erster Instanz in ihrem Jurisdiktionsbereich einrichten; außerdem 
kann die Bischofskonferenz auch einen Verwaltungsgerichtshof zweiter Instanz auf­
stellen. Drittinstanzliches Gericht ist auf jeden Fall die Signatura Apostolica in Rom. 
Gegen zwei gleichlautende Urteile ist jedoch keine weitere Berufung mehr möglich, 
der Instanzenzug ist somit abgeschlossen. 
Die Verwaltungsgerichtshöfe der ersten Instanz müssen mit einem Richterkollegium 
von drei Richtern besetzt sein, jener der zweiten Instanz mit einem Richterkollegium 
von drei oder fünf Richtern. Die Bischofskonferenz kann bei Mangel an geeigneten 
Richtern festlegen, daß entweder alle oder doch bestimmte Streitfälle in erster Instanz 
von einem Einzelrichter entschieden werden. Erhebt dagegen eine Prozeßpartei einen 
Einwand, dann soll der Fall zur erstinstanzlichen Behandlung an das unmittelbar 
übergeordnete Gericht überwiesen werden. 
Diese Regelungen sind derzeit noch „Ius condendum". Da das Anliegen aber aktuell 
ist, haben manche Diözesen gleichsam als Zwischenlösung bereits Schlichtungsstellen 
eingesetzt10• 

5. Sakramentenrecht 
Eine Hauptaufgabe der Seelsorge ist die Verwaltung der Sakramente, was auch die 
Wichtigkeit eines Sakramentenrechtes untermauert. Ober dieses Sachgebiet wurde den 
Vorsitzenden der nationalen Bischofskonferenzen als Grundlage für eine Meinungs­
bildung im Februar 1975 ein neues „Schema documenti Pontißcii quo disciplina cano­
nica de Sacramentis recognoscitur" zugesandt. Ein Vergleich mit dem Text des CIC 
zeigt, daß die in den letzten Jahren getroffenen Neuregelungen, z. B. betreffend die 
Firmung und die Patenschaft, die Bußordnung und die Möglichkeit einer General­
absolution in besonderen Fällen, aufgenommen und eingearbeitet wurden, daß aber 
sonst die Systematik des geltenden Sakramentenrechtes zum allergrößten Teil unan­
getastet blieb, was von den einen begrüßt, von den anderen aber mit Vorwürfen 
bedacht wird. 
Es wird freilich allgemein bedauert, daß die Ideen und Zielsetzungen des II. Vatika­
nums wenig Niederschlag gefunden haben: so wurde die „Verdinglichung" der Sakra­
mente im neuen Schema nicht oder kaum abgebaut; die Hinführung zu den Sakra­
menten und zu. einer Sakramentenkatechese sowie eine weiterführende Betreuung 
werden nicht oder doch zu wenig betont; auf die pastorale Note der Sakramenten­
spendung wird zu wenig hingewiesen. In den „Praenotanda" zum „Ordo" der einzel­
nen Teile des inzwischen erschienenen neuen römischen Rituales wird dieses Anliegen 
ausführlich berüd<sichtigt. Es sollte und könnte also eine bessere Koordinierung oder 
Abstimmung zwischen des „Canones generales11 im Sakramentenrecht und den „Prae­
notanda11 des Rituales vorgenommen werden. Als Beispiel mögen die Bestimmungen 
über den Ort der Beichte {Schema zum Sakramentenrecht, c. 157) dienen: durch die 
Einführung von Beicht- und Aussprachezimmem entsprechen sie keineswegs den 
heutigen Entwicklungen und Verhältnissen, ja widersprechen sogar dem neuen „Ordo 

1° Für Hinweise zu dieser Materie sage ich dem Herrn o. Univ.-Prof. Dr. B. Primetshofer, 
Linz, aufrichtigen Dank. 

61 



paenitentiae” nach dem Ordo sieht die Normalform der Einzelbeichte Schriftlesung
und Handauflegung etc. VOoT, die den bisher üblichen Beichtstühlen cht durchführ-
bar sind darum Uußte die auscrückliche Forderung nach einem fixen Gitter („crates“‘)
fallen gelassen werden.

Eherecht
Auch beim des Eherechtes erFfüllten die Mitglieder der Studiengruppe
den Grundauftrag des il atikanums, das geltende echt den gewandelten Zeit-
erfordernissen aNZUDasSsecN, und befolgten dazu die Mahnung Pauls VIL., besonders
1er „adhibita prudentia” vorzugehen; S1e brachten deshalb inhaltliche Korrekturen
AUr dort an, z sich solche unbedingt notwendig erwılesen, dazu nahmen sie
verschiedene sprachliche Glättungen und Vereinfachungen VOoTrL, die dem Verständnis
des 1lextes förderlich seiın können und sollen.
Die Vorlage enthält 120 Canones (12 weniıger der C1IC) Manche Aussagen
des geltenden Rechtes können ohnehin ohne Schaden ın Wegfall kommen: einzelne,
bisher allgemein geregelte Rechtsmaterien werden der Ordnung durch die Bischofs-
konferenzen überantwortet, S0 die Angelegenheiten m das Eheversprechen, die ehe-
vorbereitenden Maßnahmen wıe Brautexamen, Aufgebot, Erforschung Von Ehehinder-
nıssen, Feststellung des rechten Ehewillens, Prüfung der Glaubenslehre; ebenso wird
ihnen die eWw. übertragen, für Gebiet aufschiebende oder +rennende Ehehinder-
NiSse aufzustellen, 61e wieder aufzuheben oder abzuändern: dazu die Festsetzung des
Ehemündigkeitsalters, die liturgische Form der Eheschließung, die Matrikulierung und
die Aufhebung der ehelichen Lebensgemeinschaft. Die Regelung der Mischehenfrage
ist durch das otuproprio „Matrimo:  mıa  H mixta““ bereits 1970 erfolgt und ebenso
hier Aufnahme Die Diözesanbischöfe erhalten bestimmte Vollmachten ür die Befrei-

von Ehehindernissen, Erlaubnis der Gewissensehe („matrimonium secretum“‘
Jautet der Fachausdruck), eauflösung zu Gunsten des wahren Glaubens
und 3 Heilung 1n der Wurzel In Anlehnung an die Pastoralkonstitution „Gaudium
et spes“, I1ın 48, 50, wird erstmals eine Definition der Ehe geboten; dafür wird die
hierarchische Abstufung vVon Hauptzweck und Nebenzwecken der EI-J (c 1013 b
CIC), die ohn! durch das personalistische Eheverständnis zunehmend problematisch
geworden ist, aufgegeben. Beachtung verdient sodann die Aufhebung aller Ehehinder-
N1ISSP des niederen Grades und die Bestimmung, d  laß die FEhehindernisse des
lichen Rechtes ausschließlich für Katholiken gelten, cht jedoch icht-
katholiken und jene Katholiken, die csich eine ausdrückliche Erklärung vVon
der Kirche Josgesagt haben D:  Hese Bestimmung spiegelt eiınen Wandel der
fassung des Verpflichtungsbereiches wieder.
In der modernen Industriegesellschaft sehen WIr häufiger als früher breites Spek-
tru geistiger und PDSYy  er Erkrankungen auftreten. Die kirchliche Rechtsprechung
und mıit die Seelsorge empfanden Gesetzeslücke, daß darüber keine eigenen
Normen bestanden und Canones herangezogen werden mußten, die eses Problem
eigentlich NUur am Rande“ berührten. Das Ne  D erech!‘ diesen Problemkreis
eingehend behandeln; dazu werden drei ormen der Konsensunfähigkeit unterschie-
den a) Geisteskrankheit oder schwere Geistesstörung einem usmaß, laß eın
Ehewerber infolge Fehlens des Vernunftgebrauches -  er der Lage ist, einen gen
Ehewillen abzugeben; schwerwiegender Mangel A  - Urteilsvermögen hinsichtlich
des esensinhaltes der Ehe; C) Moralısches Unvermögen, auf einer schweren
psychosexuellen Anomalie beruht und 25 verwehrt, die wesentlichen Verpflichtungen
der Ehe zu übernehmen. Die praktische Anwendung wird .freilich den Richtern noch
manche Überlegungen abverlangen oder auch Schwierigkeiten bereiten, Dienst an
den Gläubigen ist diese Regelung als Fortschritt ZUuU betrachten. Dasselbe gilt VO  _ der
schon Jahren gewünschten des es bzw. Tatbestandes der „al'g'
listigen Täuschung“ in das Eherecht kEine Ehe ommt demnach nich!  er gültig zustande,

paenitentiae": nach dem Ordo sieht die Normalform der Einzelbeichte Schriftlesung 
und Handauflegung etc. vor, die in den bisher üblichen Beichtstühlen nicht durchführ­
bar sind: darum müßte die ausdrüddiche Forderung nach einem .6.xen Gitter (,,crates") 
fallen gelassen werden. 

6. Eherecht 
Auch beim Entwurf des neuen Eherechtes erfüllten die Mitglieder der Studiengruppe 
den Grundauftrag des II. Vatikanums, das geltende Recht den gewandelten Zeit­
erfordernissen anzupassen, und befolgten dazu die Mahnung Pauls VI., besonders 
hier „adhibita prudentia" vorzugehen; sie brachten deshalb inhaltliche Korrekturen 
-nur dort an, wo sich solche als unbedingt notwendig erwiesen, dazu nahmen sie 
verschiedene sprachliche Glättungen und Vereinfachungen vor, die dem Verständnis 
des Textes förderlich sein können und sollen. 
Die neue Vorlage enthält 120 Canones (12 weniger als der CIC). Manche Aussagen 
des geltenden Rechtes können ohnehin ohne Schaden in Wegfall kommen; einzelne, 
bisher allgemein geregelte Rechtsmaterien werden der Ordnung durch die Bischofs­
konferenzen überantwortet, so die Angelegenheiten um das Eheversprechen, die ehe­
vorbereitenden Maßnahmen wie Brautexamen, Aufgebot, Erforschung von Ehehinder­
nissen, Feststellung des rechten Ehewillens, Prüfung in der Glaubenslehre; ebenso wird 
ihnen die Gewalt übertragen, für ihr Gebiet aufschiebende oder trennende Ehehinder­
nisse aufzustellen, sie wieder aufzuheben oder abzuändern; dazu die Festsetzung des 
Ehemündigkeitsalters, die liturgische Form der Eheschließung, die Matrikulierung und 
die Aufhebung der ehelichen Lebensgemeinschaft. Die Regelung der Mischehenfrage 
ist durch das Motuproprio „Matrimonia mixta" bereits 1970 erfolgt und .6.ndet ebenso 
hier Aufnahme. Die Diözesanbischöfe erhalten bestimmte Vollmachten für die Befrei­
ung von Ehehindernissen, zur Erlaubnis der Gewissensehe (,,matrimonium secretum" 
lautet der neue Fachausdruck), zur Eheauflösung zu Gunsten des wahren Glaubens 
und zur Heilung in der Wurzel. In Anlehnung an die Pastoralkonstitution „Gaudium 
et spes", nn. 48, 50, wird erstmals eine De.6.nition der Ehe geboten; dafür wird die 
hierarchische Abstufung von Hauptzwed< und Nebenzwecken der Ehe (c. 1013 § 1 
CIC), die ohnehin durch das personalistische Eheverständnis zunehmend problematisch 

· geworden ist, aufgegeben. Beachtung verdient sodann die Aufhebung aller Ehehinder­
nisse des niederen Grades und die Bestimmung, daß die Ehehindernisse des kirch­
lichen Rechtes künftig ausschließlich für Katholiken gelten, nicht jedoch für Nicht­
katholiken und für jene Katholiken, die sich durch eine ausdrückliche Erklärung von 
der Kirche losgesagt haben. Diese Bestimmung spiegelt einen Wandel in der Auf­
fassung des VerpBichtungsbereiches wieder. 

In der modernen Industriegesellschaft sehen wir häu.6.ger als früher ein breites Spek­
trum geistiger und psychischer Erkrankungen auftreten. Die kirchliche Rechtsprechung 
und mit ihr die Seelsorge empfanden es als Gesetzeslüd<e, daß darüber keine eigenen 
Normen bestanden und Canones herangezogen werden mußten, die dieses Problem 
eigentlich nur „am Rande" berührten. Das neue Eherecht will diesen Problemkreis 
eingehend behandeln; dazu werden drei Formen der Konsensunfähigkeit unterschie­
den: a) Geisteskrankheit oder schwere Geistesstörung in einem Ausmaß, daß ein 
Ehewerber infolge Fehlens des Vernunftgebrauches nicht in der Lage ist, einen gültigen 
Ehewillen abzugeben; b) schwerwiegender Mangel an Urteilsvermögen hinsichtlich 
des Wesensinhaltes der Ehe; c) moralisches Unvermögen, das auf einer schweren 
psychosexuellen Anomalie beruht und es verwehrt, die wesentlichen Verp.Bichtungen 
der Ehe zu übernehmen. Die praktische Anwendung wird .freilich den Richtern noch 
manche Oberlegungen abverlangen oder auch Schwierigkeiten bereiten, im Dienst an 
den Gläubigen ist diese Regelung als Fortschritt zu betrachten. Dasselbe gilt von der 
schon seit Jahren gewünschten Einführung des Begriffes bzw. Tatbestandes der „arg­
listigen Täuschung" in das Eherecht: Eine Ehe kommt demnach nicht gültig zustande, 

62 



”  vAJ  J/enn Partner ZU Ehewillensabgabe dadurch veranlaßt WIT!  d bezüglich einer
Eigenschaft des anderen Partners arglistig getäuscht wird und diese Eigenschaft Ter
Natur nach geeignet ist, die eheliche Lebensgemeinschaft schweren elastungen aus-
ZUSe{izen. Beim Ehenichtigkeitsgrund „Furcht und Zwan!  M7 coll D nicht mehr wesent-

sein, daß die Furcht von außen her eingeflößt WIF'|  d; entscheidend soll ceın die
Schwere der Furcht, 56 soll also der Erkenntnis e  ung werden, auch
unbewußte psychische Zwangsimpulse durchaus die freie Willenszustimmung verhin-
dern können.
Eine Quelle der Rechtsunsicherheit und des Verdrusses mancher Seelsorger 15 die
Supplierung der fehlenden Delegation Trauungsassistenz. Nun ist vorgesehen,
< eine Ehe, cdie VOT einem Priester oder Diakon ohne Trauungsvollmacht eingegan-
CI wird, von der Kirche bereits Augenblick der Eheschließung der Wurzel
geheilt WwIr:  d: Voraussetzung 1Sst, daß die Ehe einer Kirche (oder Kapelle) geschlos-

WIT!  d und lafß der Geistliche nich:  er einem Assistenzverbot unterliegt. Da diese
Konstruktion nich  en allseits befriedigt, wird eın Alternativvorschlag geboten, nach
welchem die Kirche des allgemeinen atsachen- oder Rechtsirrtums die ehlende
Traugewalt gesetzlich ergäanzt
Zur Einhaltung der kanonischen Eheschließungsform sind Zukunft alle der
katholischen Kirche getauften oder ihr en Christen verpflichtet, aber nicht
mehr Katholiken, die sich formell oder offenkundig VÖOÖ der osgesagt haben.
Mit der Enthebung dieses Personenkreises bezwecken, la auch außer-
halb der katholischen irche ei1ne gültige Ehe eingehen kann, da er der Regel nicht
zZu eıner kirchlichen Eheschließung bereit seın wird.
Dieser kurze Überblick zeigt auf, H{4 An bestrebt ist, das Eherecht den gewandelten
Zeiterfordernissen assen, auch behutsam; denn wesentlichen bleibt
die Grundstruktur des Eherechtes des CIC unangetastet. Wenn eıne weiteren großen

„Schema“” VOTgeENOHNUNEN werden, bleibt gerade dem Praktiker der
Seelsorge mühevoller Umlernungsprozeß csich mıit dem ZLeuen
Eherecht machen bzw. muß11
An das Eherecht Dzw. Prozeßrecht wurde seit Jahren kein Wunsch Sa und vordringlich
vorgetragen wıe der Bes eunigung der chen E TOZECES5SEC; cei untragbar
die Betroffenen und el eine Belastung für Glau!  gkei: Kirche, die
Ehever: Vor den kirchlichen Gerichten sich ht selten urch mehrere Jahre hin-
schleppten. Wenn auch Feststellung der Nichtigkeit einer Ehe in der Regel gewisse
eit beansprucht, Wa jedem Einsichtigen klar ist, kann doch die Berechtigung des Einwurfes
für manche Fälle nicht geleugnet werden. Ohne geplante Reform des gesamten kanoni-
schen Rechtes abzuwarten, hat Paul dieses Anliegen gesondert geg:  en und dazu
das Otuproprio „Causas matrimoniales” S März 19'  N erlassen, das seit Oktober
19'  Y Kraft ist. ] ändert einigen Punkten das sherige Prozeßrecht und bringt VOr
allem in vier Punkten konkrete Erleichterungen gegenüber dem bisherigen Recht, nämlich
hinsichtlich Zuständigkeit und Zusammensetzung des Gerichtes sowie Möglichkeit von Kurz-
verfahren Sonderfällen und VOr allem in der ereinfachung Appellationsverfahrens.
Es liegt n  _ mehr als 4l den rganen der chen Gerichte 5  c ber, i  c dpe-
werber durch un mögliche raschere Prozeßführung den Genuß dieser aßnahme
kommen Zu lassen!?.
P Das leirchliche Strafrecht
Mehr Belastung denn als Hiltfe der Seelsorge 15 heute vielfach das
liche Gtrafrecht empfunden!S; durch cdie Verquickung mut dem sakrament kann

11 Wirth, Das kirchliche Eherecht, OAKR, Jg., 1975, 324—344; Navarrete,
Schema 1Ur15 recogni „De matrimonio“”, i  e9 observationes: Periodica 63 (1974)
611—658; Communicationes (1971), 68—81; (1973), 70—93; (1976), S Da 7R
Siehe dazu Flatten, Das Ärgernis der kirchlichen Eheprozesse, aderborn 1965 Ders.,
Zur Retorm des kirchlichen Eheprozesses, in der Joseph Kardinal Höffner P  1e
Kirche m der Zeit”, Köln 1971, Dordett, Kirchliche Ehegerichte ın
der Krise, 1en 1971.,

15 Zapp, Zur kanonischen Strafrechtsreform nach dem Entwurf der Kodexkommission,

wenn ein Partner zur Ehewillensabgabe dadurch veranlaßt wird,. daß er bezüglich einer 
Eigenschaft des anderen Partners arglistig getäuscht wird und diese Eigenschaft ihrer 
Natur nach geeignet ist, die eheliche Lebensgemeinschaft schweren Belastungen aus­
zusetzen. Beim Ehenichtigkeitsgrund „Furcht und Zwang" soll es nicht mehr wesent­
lich sein, daß die Furcht von außen her eingeflößt wird; entscheidend soll sein die 
Schwere der Furcht, es soll also der Erkenntnis Rechnung getragen werden, daß auch 
unbewußte psychische Zwangsimpulse durchaus die freie Willenszustimmung verhin­
dern können. 
Eine Quelle der Rechtsunsicherheit und des Verdrusses mancher Seelsorger ist die 
Supplierung der fehlenden Delegation zur Trauungsassistenz. Nun ist vorgesehen, 
daß eine Ehe, die vor einem Priester oder Diakon ohne Trauungsvollmacht eingegan­
gen wird, von der Kirche bereits im Augenblick der Eheschließung in der Wurzel 
geheilt wird; Voraussetzung ist, daß die Ehe in einer Kirche (oder Kapelle) geschlos­
sen wird und daß der Geistliche nicht einem Assistenzverbot unterliegt. Da diese 
Konstruktion nicht allseits befriedigt, wird ein Alternativvorschlag geboten, nach 
welchem die Kirche im Fall des allgemeinen Tatsachen- oder Rechtsirrtums die fehlende 
Traugewalt gesetzlich ergänzt. 
Zur Einhaltung der kanonischen Eheschließungsform sind in Zukunft alle in der 
katholischen Kirche getauften oder zu ihr bekehrten Christen verpBichtet, aber nicht 
mehr Katholiken, die sich formell oder offenkundig von der Kirche losgesagt haben. 
Mit der Enthebung dieses Personenkreises will man bezwecken, da8 er auch außer­
halb der katholischen Kirche eine gültige Ehe eingehen kann, da er in der Regel nicht 
zu einer kirchlichen Eheschließung bereit sein wird. 
Dieser kurze Oberblick zeigt auf, daß man bestrebt ist, das Eherecht den gewandelten 
Zeiterfordernissen anzupassen, wenn auch behutsam; denn im wesentlichen bleibt 
die Grundstruktur des Eherechtes des CIC unangetastet. Wenn keine weiteren großen 
Eingriffe im „Schema" vorgenommen werden, bleibt gerade dem Praktiker in der 
Seelsorge ein mühevoller Umlemungsprozeß erspart, wenn er sich mit dem neuen 
Eherecht vertraut machen will bzw. mu811• 

An das Eheredtt bzw. Prozeßredtt wurde seit Jahren kein Wunsdt so heftig und vordringlidt 
vorgetragen wie der nadt Beschleunigung der kirchlidten Eheprozesse; es sei untragbar für 
die Betroffenen und zugleidt eine Belastung für die Glaubwürdigkeit der I<irdte, wenn die 
Eheverfahren vor den kirchlidten Geridtten sidt nicht selten durch mehrere Jahre hin­
schleppten. Wenn auch die Feststellung der Nidttigkeit einer Ehe in der Regel eine gewisse 
Zeit beansprucht, was jedem Einsidttigen klar ist, kann doch die Beredttigung des Einwurfes 
für mandte Fälle nidtt geleugnet werden. Ohne die geplante Reform des gesamten kanoni­
sdten Redttes abzuwarten, hat Paul VI. dieses Anliegen gesondert aufgegriffen und dazu 
das Motuproprio „Causas matrimoniales" vom 28. März 1971 erlassen, das seit 1. Oktober 
1971 in Kraft ist. Es ändert in einigen Punkten das bisherige Prozeßrecht und bringt vor 
allem in vier Punkten konkrete Erleidtterungen gegenüber dem bisherigen Redtt, nämlidt 
hinsichtlich Zuständigkeit und Zusammensetzung des Gerichtes sowie Möglidtkeit von Kurz­
verfahren in Sonderfällen und vor allem in der Vereinfadtung des Appellationsverfahrens. 
Es liegt nun mehr als bisher an den Organen der kirchlidten Geridtte selber, die Klage­
werber durdt die nun möglidte rasdtere Prozeßführung in den Genuß dieser Maßnahme 
kommen zu lassen12• 

7. Das kirchliche Strafrecht 
Mehr als Belastung denn als Hilfe in der Seelsorge wird bis heute vielfach das kirch­
liche Strafrecht empfunden13; durch die Verquickung mit dem Bußsakrament kann es 

11 P. Wirth, Das neue kirchlidte Eherecht, in ÖAKR, 26. Jg., 1975, 324-344; U. Navarrete, 
Schema iuris recogniti „De matrimonio", textus et observationes: Periodica 63 (1974), 
611-658; Communicationes 3 (1971), 68-81; 5 (1973), 70-93; 8 (1976), 32-73. 

12 Siehe dazu: H: Flatten, Das Ärgernis der kirdtlidten Eheprozesse, Paderborn 1965: Ders., 
Zur Reform des kirchlichen Eheprozesses, in der FS. f. Joseph Kardinal Höffner: ,,Die 
Kirdte im Wandel der Zeit", Köln 1971, 609-630; A. Dordett, Kirchlidte Ehegeridtte in 
der Krise, Wien 1971. 

13 H. Zapp, Zur kanonisdten Strafredttsreform nadt dem Entwurf der Kodexkommission, 

63 



VOoOr allem zu eıner Qual den Beichtvater werden. heser soll die vielfältigen
Strafandrohungen, Regeln iber Strafeintritt, Rechtsfolgen und Gtrafnachlaß ken-
en, coll nach diesen den konkreten Fall beurteilen und dabei noch die psychologische
Geschicklichkeit aufbringen, den umkehrwilligen Ciünder G  er zusätzlich ZUu belasten
und zZu V  verargern ahrlich eine chwierige Aufgabe!
Das große Unbehagen kirchlichen Strafrecht ıst schr alt der Wunsch nach
einer vollständigen Überarbeitung und tiefgreifenden Beschneidung des chwerfälligen
und komplizierten kirchlichen Strafsystems unSerfeTt eit daher SoNnNders verständ-

< Codex-Reform-Kommission hat einen ausgearbeitet und dieses
„Schema documenti disciplina sanctionum POCHAaATUM clesia latina en u00
ordinatur” 1973 die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen ZUX Begutachtung
gesandt, Es fand aber heftige gerade auf diesem Gebiet steigert sich das
Spezifikum des kanonischen Rechtes, das Nebeneinander torum externum und
forum internum, um em, ZUT Möglichkeit VO Konfliktsituationen. Der (durch-
aus nicht neue Unterscheidungsversuch, daß der Staat das elikt, die Kirche aber die
Sünde verfolge, zeigt sich gerade hier unzutreffend. Insofern die Kirche mens:
Gesellschaft ist, muß si1e auch den „sozialschädlichen Charakter des verkehrten Tuns‘‘14
ahnden. „Der pastoralen Forderung die Kirche, auch und vielleil gerade dem
Verletzer des kirchlichen Rechts Hilfe die Erreichung seines und der Kirche Ziels,

der salus aeterna, sein, steht gleichberechtigt die Aufgabe des kirchlichen
Rechts gegenüber, anderen Glieder der Kirche Vor dem skandalon schützen und
ihnen ihrerseits die Erlangung S25 Zu erleichtern‘15.
Der ZUuHL Strafrecht stellt eıne bloße Überarbeitung des uches
des CIC dar, sondern U Strafrecht: gegenüber 0 CIC enthält

noch 73 Canones. den allgemeinen Normen werden wesentlichen die bis-
herigen Gtrafmittel genannft, also Beugestrafen (Zensuren), Sühnestrafen, Strafsiche-
rungsmittel und Strafbußen, ebenso bleibt die Unterscheidung Tatstraten (poenae
latae sententiae) und Urteilsstrafen (poenae ferendae sententiae). herrscht das
Bestreben OT, Tatstrafen zurückzudrängen und ctark reduzieren, dafür aber
die Urteilsstrafen mehr den Vordergrund ZzZu .  cken; diese werden dann VvVon rich-
terlichen Organen auferlegt: damit ertolgt die Verurteilung ım äußeren echts-
bereich, daß auch der Strafnachlafß NUr diesem Bereich gewährt werden
also eine stärkere rennung zwischen forum internum  S uncd externum zZu Gunsten

Aufwertung des ftorum externum.
überzeugend 52 Grundsätze klingen, en Schwierigkeiten S-  z übersehen

werden, die sich die Praxis en onnen,  . Die Vorherrschaft der Urteilsstrafe macht
das FEinschreiten der kirchlichen Autorität notwendig. Wenn schon G{Taa: Gtrafver-
olgung mit der Dunkelziffer man sich fragen müssen, elche Erhebungsorgane
der Kirche eDbo' stehen. Gel well ese Trage igender Weise klären
könnte, bleibt noch prüfen, ob Gerichte eser Belastung gewachsen sind .lllß.
Heutzutage werden ür gewöhnlich die von uıner Zensur Betroffenen VO dieser Kirchen-
strafe Zusamm mit einer  b sakramentalen B efreit. „FÜür den F: deı
Delinquent sich ZUTr Besserung entschließt, erwirkt sich Recht der Lossprechung. Was
heute Zuge der Rechtsfolgen mühevoll aufgebaut wurde, fällt durch die Lossprechung
37  Q uSsamme! S uelle des erlaufes des kirchlichen Strafrechtes wird hier die
Vermengung des außeren und inneren Rechtsbereiches betrachtet, die Verlegung der

..  ... OQAKR, 27, Jg., 1976, 36—59; dort weitere einschlägige Literatur angemerkt, besonders
seijen erwähnt Mörsdorf, Zur Neuordnung der Systematik des Codex Iur  S Canonicl,
..  . md AkathK R 137 1968), 3  23 ff,; Scheuermann, Erwägungen Ir kirchlichen Strafrechts-
reform, 131 (1962), ff.; Ders., Das Schema das kommende
kirchliche Strafrecht, 143 (1974), 3S—063; A, Dordett, B- zwischen Hierarchie
und Demokratie, Wien 1974, U7 ff.; Ders., rTwägungen ZUr etorm des Kanonischen
Strafrechts, in B. 'anzram: ‚AUSs salııs anımarum , Freiburg 1972, 207—3

Dordett, Kirche zwischen erarchie und Demokratie, 118.
Zapp, dı O., 40—41. Dordett, Kirche .7 Ders., Erwägungen 313

C

vor allem zu einer Qual für den Beichtvater werden. Dieser soll die vielfältigen 
Strafandrohungen, die Regeln über Strafeintritt, Redttsfolgen und StrafnadtlaB ken­
nen, soll nadt diesen den konkreten Fall beurteilen und dabei noch die psychologisdte 
Gestbid<lidtkeit aufbringen, den umkehrwilligen Sünder nicht zusätzlidt zu belasten 
und zu verärgern - wahrlich eine schwierige Aufgabe 1 
Das große Unbehagen am kirdtlichen 'Strafrecht ist sehr alt und der Wunsch nach 
einer vollständigen Oberarbeitung und tiefgreifenden Bes<:hneidung des schwerfälligen 
und komplizierten kirdtlichen Strafsystems in unserer Zeit daher besonders verständ­
lich. Die Codex-Reform-Kommission hat einen Entwurf ausgearbeitet und dieses 
„Schema documenti quo disdplina sanctionum seu poenarum in Ecclesia latina denuo 
ordinatur'' 1973 an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen zur Begutachtung aus­
gesandt. Es fand aber heftige Kritik; gerade auf diesem Gebiet steigert sich das 
Spezifikum des kanonisdten Rechtes, das Nebeneinander von forum extemum und 
forum intern um, zum Problem, zur Mögli<:hkeit von Konßiktsituationen. Der ( durch­
aus nicht neue) Unterscheidungsversuch, daB der Staat das Delikt, die Kirche aber die 
Sünde verfolge, zeigt sich gerade hier unzutreffend. Insofern die Kirche mensdtliche 
Gesellsdtaft ist, muß sie auch den „sozialschädlichen Charakter des verkehrten Tuns"14 

ahnden. ,,Der pastoralen Forderung an die Kirche, auch und vielleidtt gerade dem 
Verletzer des kirdtlichen Rechts Hilfe für die Erreichung seines und der Kirche Ziels, 
nämlidt der salus aetema, zu sein, steht gleichberedttigt die Aufgabe des kirdtlichen 
Rechts gegenüber, die anderen Glieder der Kirche vor dem skandalon zu schützen und 
ihnen ihrerseits die Erlangung dieses Ziels zu erleichtem"15• 

Der Entwurf zum neuen Strafrecht stellt keine bloße Oberarbeitung des 5. Buches 
des CIC dar, sondern ein ziemlich neues Strafrecht; gegenüber 220 im CIC enthält es 
nur noch 73 Canones. In den allgemeinen Normen werden im wesentlichen die bis­
herigen Strafmittel genannt, also Beugestrafen (Zensuren), Sühnestrafen, Strafsiche­
rungsmittel und Strafbußen, ebenso bleibt die Unterscheidung in Tatstrafen (poenae 
latae sententiae) und Urteilsstrafen (poenae ferendae sententiae). Es herrsdtt das 
Bestreben vor, die Tatstrafen zurückzudrängen und stark zu reduzieren, dafür aber 
die Urteilsstrafen mehr in den Vordergrund zu rücken; diese werden dann von rich­
terlidten Organen auferlegt: damit erfolgt die Verurteilung im äußeren Redtts­
bereidt, so daB audt der StrafnadtlaB nur in diesem Bereich gewährt werden kann -
also eine stärkere Trennung zwischen forum intemum und extemum zu Gunsten 
einer Aufwertung des forum extemum. 
„So überzeugend diese Grundsätze klingen, so dürfen die Schwierigkeiten nicht übersehen 
werden, die sich für die Praxis ergeben können. Die Vorherrschaft der Urteilsstrafe macht 
das Einschreiten der kirchlichen Autorität notwendig. Wenn schon die staatliche Strafver­
folgung mit der Dunkelziffer ringt, wird man sich fragen müssen, welche Erhebungsorgane 
der Kirche zu Gebote stehen. Selbst wenn man diese Frage in befriedigender Weise klären 
könnte, bleibt noch zu prüfen, ob die Gerichte dieser Belastung gewachsen sind ... 1118• 

Heutzutage werden - für gewöhnlich - die von einer Zensur Betroffenen von dieser Kirchen­
strafe im Zusammenhang mit einer sakramentalen Beichte befreit. ,,Für den Fall, daß der 
Delinquent sich zur Besserung entschließt, erwirkt er sich das Recht der Lossprechung. Was 
heute im Zuge der Rechtsfolgen mühevoll aufgebaut wurde, fällt durch die Lossprechung in 
sich zusammen • • • Als eine Quelle des Leerlaufes des kirchlichen Strafrechtes wird hier die 
Vermengung des äußeren und inneren Rechtsbereiches betrachtet, d. h. die Verlegung der 

in: ÖAKR, 27. Jg., 1976, 36-59; dort weitere einschlägige Literatur angemerkt, besonders 
seien erwähnt: K. Mörsdorf, Zur Neuordnung der Systematik des Codex luris Canonici, 
in: AkathKR 137 (1968), 23 ff.; A Sc:heuermann, Erwägungen zur kirchlichen Strafrechts­
reform, in: AkathKR 131 (1962), 393 ff.; Ders., Das Schema 1973 für das kommende 
kirchliche Strafrecht, in: AkathKR 143 (1974), 3-63; A. Dordett, Kirche zwischen Hierarchie 
und Demokratie, Wien 1974, 107 ff.; Ders., Erwägungen zur Reform des Kanonischen 
Strafrechts, in FS. f. B. Panzram: ,,ius et salus animarum", Freiburg 1972, 307-325. 

u A. Dordett, Kirche zwischen Hierarchie und Demokratie, 118. 
15 H. Zapp, a. a. O., 40-41. 111 A. Dordett, Kirche ••• , 120-Ul; Ders., Erwägungen ... , 313 f. 

64 



Strafpraxis in Sphäre des Bußsakramentes., S außeren Bereich auferlegt oder
nachgelassen zZu werden, kann Grund der gegenwärtigen Gesetzeslage die Tat-
strafe . ınner'| der Beichte nachgelassen werden

Sinne der Irennung S externum und forum iInternum bringt das
Otrafrecht einschneidende Anderung Die Exkommunikation untersagt ZWAar

nach WI€ VOTr die Teilnahme der Eucharistiefeier WI€ jedem SÖffentlichen Gottes-
dienst und verbietet den Sakramentenempfang und die Spendung VO)]  ; GCakramenten
und Sakramentalien, die — Regelung aber VO)]  w dem Verbot usdrücklich
den pfang des Bußsakramentes und der Krankens:  ung S Dieser Vorschlag hat
jed starke Bedenken auf den Plan gerufen die Lossprechung 1 Bußsakra-
ment k  Önnte die Versöhnung I Gott erlangt werden, bliebe weiterhin
der ‚ugang Eucharistie versperTt, bliebe der Bruch m der kirchlichen Gemein-
schaft bestehen Das verstößt die Lehre ber das Bußsakrament und verkennt

wesentlich ches Element das gerade I1 atikanum usdrücklich her-
ausgestellt wurdel18
Der zweıte, besondere Teil enthält 111 26 C anones die einzelnen strafbaren elikte,
25 15T also auch hier eiNne starke Reduzierung festzustellen Dazu Jäßt das geplante

Otrafrecht der partikulären Gesetzgebung breiten Raum, uHh.r der ers!
denartigkeit der eweiligen Verhältnisse ın der weltweiten Kirche Rechnung
und z größtmögliches Eingehen auf die konkrete Situation der einzelnen Teilkirchen

gewährleisten.
Zusammenfassen: also gesagt werden: Einerseits mufß gegenüber Über-
betonung des pastoralen Aspektes A der Eigenständigkeit des Kirchenrechtes fest.
gehalten werden und muß dessen „Juridizität auch 1n zukünftigen Formulierungen
ZUIZ Ausdruck kommen; anderseits wird jedoch der nach dem Vatikanum verstärkt
geäußerte Wunsch nach . „pastoralen Kirchenrecht‘“ Beachtung finden und wird
der AAACUEC Codex” noch ehr als das Jetzt Geltung stehende kirchliche Gesetzbuch
dem Seelsorger praktischen Arbeit ZUm Wohle der Gläubigen Hilfe

können

17 Dordett, Kirche P 114 f 18 Aapp, a 56

65

Strafpraxis in die Sphäre des Bußsakramentes. Statt im äußeren Bereich auferlegt oder 
nachgelassen zu werden, kann ja auf Grund der gegenwärtigen Gesetzeslage die Tat-
strafe ... innerhalb der Beichte nachgelassen werden"17• . 

Im Sinne der Trennung von forum externum und forum internum bringt nun .das 
neue Strafrecht eine einschneidende Änderung: Die Exkommunikation untersagt zwar 
nach wie vor die Teilnahme an der Eucharistiefeier wie an jedem öffentlichen Gottes­
dienst und verbietet den Sakramentenempfang und die Spendung von Sakramenten 
und Sakramentalien, die neue Regelung nimmt aber von dem Verbot ausdrücklich 
den Empfang des Bußsakramentes und der Krankensalbung aus. Dieser Vorschlag hat 
jedoch starke Bedenken auf den Plan gerufen: Durch die Lossprechung im Bußsakra­
ment könnte zwar die Versöhnung mit Gott erlangt werden, doch bliebe weiterhin 
der Zugang zur Eucharistie versperrt, bliebe der Bruch mit der kirchlichen Gemein­
schaft bestehen. Das verstößt gegen die Lehre über das Bußsakrament und verkennt 
sein wesentlich kirchliches Element, das gerade vom II. Vatikanum ausdrücklich her­
ausgestellt wurde18• 

Der zweite, besondere Teil enthält in 26 Canones die einzelnen strafbaren Delikte, 
es ist also auch hier eine starke Reduzierung festzustellen. Dazu lä8t das geplante 
neue Strafrecht der partikulären Gesetzgebung einen breiten Raum, um der Verschie­
denartigkeit der jeweiligen Verhältnisse in der weltweiten Kirche. Rechnung zu tragen 
und ein größtmögliches Eingehen auf die konkrete Situation der einzelnen Teilkirchen 
zu gewährleisten. 

Zusammenfassend kann also gesagt werden: Einerseits muß gegenüber einer Ober­
betonung des pastoralen Aspektes an der Eigenständigkeit des Kirchenrechtes fest­
gehalten werden und muß dessen „Juridizität" auch in zukünftigen Formulierungen 
zum Ausdruck kommen; anderseits wird jedoch der nach dem II. Vatikanum verstärkt 
geäußerte Wunsch nach einem „pastoralen Kirchenrecht" Beachtung finden und wird 
der „neue Codex" noch mehr als das jetzt in Geltung stehende kirchliche Gesetzbuch 
dem Seelsorger in seiner praktischen Arbeit zum Wohle der Gläubigen eine Hilfe 
sein können. 

11 A. Dordett, Kirche ... , 114 f. 18 H. Zapp, a. a. 0., 56. 

65 


