
ANS5 OLL  EG

Erneuerung 30 Einheit
S  E Fließers „Epistola actiıone liturgica”
Vor Jahren schrieb der Redakteur des „Linzer Kirchenblattes” 1N ; Brief
den Krankheit resignierten Bischof Linz, Joseph Calasanz Fließer 46—

ir  hne demUrteil der Geschichte vorgreifen wollen, dürfen WIT wohl heute
schoön Sagen, laß VOIL allem Ihre Tätigkeit auf liturgischem Gebiet uUNnNvVErTSCSSECIL bleiben
wird; S1e nahm iın der Mitarbeit z Kindergebetbuch und al Diözesangebetbuch in
der vorbischöflichen Zeit schon ihren Anfang, fand der orge @11 schönes,
würdiges eien 9} i5€eTenNn Kirchen, in der Förderung der Gemeinschaftsgottesdienste
und des kirchlichen Volksgesanges ihre Ortse  S und der Kodifizierung der
liturgischen Bestimmungen 1n der Epistola liturgica ihren Höhepunkt Seither cind
cht IT weitere 20 Jahre CIHANKHEN, sondern auch wichtige scheidungen gefallen

onzil hat die Anliegen der Liturgischen Bewegung LB) aufgegriffen, 171
der Konstitution iber die 1  'gie abgeschlossen und zugleich die Grundlage die
weıltere Entwicklung geschaffen. Damit gehört die der Geschichte hat
liturgischen Erneuerung Platz gemacht Dadurch können heute die entscheidenden
Vorgänge innerhalb der und ihre Konfrontation mıit ihren egnern, ihr
bruch und Anerkennung ; kritischen Urteil unterzogen werden A die
D  10zese  S, Linz dabei erhebliche Rolle gespielt hat, 1s6+ bekannt und braucht nicht
C1IgeNSs betont werden., 1es verdankt zunächst Bischof Fließer, der die Grund-
lagen die weitere Arbeit gelegt hat.
eine ersten Verdienste cie 1  'gıe erwarh sich Fließer indirekt ährend e1N€
Studienaufenthaltes 1n Rom, als bei der Rit  ongregation die Approbation des
Linzer Rituale VO: Jahre 1929 betrieb, bei dem i noch die rage offen ist, WI€
bereits damals ein Rituale mıf ; erheblichen Anteil ail muttersprachlichen
Texten genehmigt wurde Sein Geschick verhandeln dürfte dabei ein! wesentliche
Rolle gespielt haben Zu. ersten liturgischen Arbeiten, die die Diözese Linz
wirksam wurden, gehörte die Mitarbeit 21in Kindergebetbuch „Me  ın Meßbuch“? und
die Redaktion des Diözesangebetbuches „Vater unser“® die Bischof Gtöllner
übertragen hatte Da:  z 15t erstmals W eßordo aufgenommen, 111 dem die bis
erreichten Ergebnisse der voll und BanZ berücksichtigt sind
In der Diözese Linz fand die bedingt durch die vielen Ontakte TE Klosterneu-
burg, lebhaftes Echo Da Bischof es Ma:  T1a Gf£föllner (1915—1941) den e2uUe-
ITung! rese gegenüberstand und keinerlei Eigenbrötelei duldete, scheint cile vVvVon

Anfang b bestimmte Ordnung alc besonderes Merkmal gehabt haben Alc
1940 innerhalb der Fuldaer Bischofskonferenz, der damals auch die Öösterreichischen
Bischöfe zugeordnet aren, CIBENES Reterat für liturgische Fragen errichtet wurde,
nahm dies Bischof Gf£föllner - Anlaß für die Zeit des „Burgfriedens zwischen den
vorwärtsdrängenden und den hemmenden Kräften : Diözese CIHENE Weisun-
& erlassen* AÄAus ihnen kann deutlich der Ordinariatssekretär Fließer ihr
eigentlicher Vertacser herausgehört werden Nach der Herausgabe des Rituale und
des „Vater unser“ sollte, S{} heißt 6C diesem Schreiben, „„CÜür die Cftentlichkeit 11

BEeEWISSECS Ruhestadium erreicht Se1in  { Was icht ‚VoNn £211em wirklichen Nutzen für die
Aligemeinheit oder vVon der Notwendigkeit besonderen Anlasses“”“ gefordert wird
sollte 11 Interesse der wertvollen Einheitlichkeit zurückgestellt werden Eine

Vegl LD Linzer Diözesanblatt) (1926),
en| (1956) Nr K 15 jnl 1956 6

Vgl 1940),
(1940) 223— 225

84

HANS HOLLERWEGER · 

Erneuerung in .Einheit 
Bischof Rießers „Epistola de actione liturgica" 

Vor 20 Jahren . sdtri~~ der Redakteur des „Linzer Kirchenblattes" in einem Brief an 
den wegen Krankheit' resignierten Bischof von Linz, Joseph Calasanz Flie.Ber (1946-
1955): ,,Ohne dem Urteil der Geschichte vorgreifen zu wollen, dürfen wir wohl heute 
sdion sagen, d_a.B vor allem Ihre rätigkeit auf liturgischem Gebiet unvergessen bleiben 
wird; sie nahm in d~r Mitarbeit am Kindergebetbuch_ und am Diözesangebetbudt in 
der vorbischöflichen Zeit schon ihren Anfang, fand in der .Sorge um ein schönes, 
würdiges Beten. in .unseren Kirchen, in der Förderung der Gemeinschaftsgottesdienste 
und des kirchlichen Volksgesanges ihre Fortsetzung und in der Kodißzierung der 
liturgischen Bestimmungen in der Epistola liturgica ihren Höhepunkt"1• 'Seither sind 
nicht nur weitere 20 Jahre vergangen, sondern auch wichtige Entscheidungen gefallen: 
Ein Konzil hat die Anliegen der Liturgischen, Bewegung ( = LB) aufgegriffen, sie in 
der Konstitution · über die Liturgie abgeschlossen und-··zugleich die Grundlage für die 
weitere Entwicklung ·geschaffen. Damit gehört die LB der ·Geschichte an; sie hat einer 
liturgischen Erneuerung Platz gemacht. Dadurch · können · heute die entscheidenden 
Vorgänge innerhalb der LB und ihre Konfrontation· mit ihren Gegnern, ihr Durch­
bruch und ihre Anerkennung -einem · kritischen Urteil· unterzogen werden. Da.B die 
Diözese Linz dabei eine erhebliche Rolle gespielt hat, ist bekannt und braucht nicht 
eigens betont zu werden. Dies verdankt sie zunächst Bischof Flie.8er, der die Grund­
lagen für die weitere Arbeit gelegt hat. 
Seine ersten Verdienste um: die Liturgie erwarb sich Fließer indirekt während seines 
Studienaufenthaltes in Rom, als er bei der Ritenkongregation die Approbation des 
Linzer Rituale vom Jahre 1929 betrieb, bei dem. immer noch die Frage ·offen ist, wieso 
bereits damals ein Rituale mit einem so· erheblichen Anteil an muttersprachlichen 
Texten genehmigt· wurde. · Sein Geschick zu verhandeln dürfte dabei eine wesentliche 
Rolle· gespielt haben. Zu seinen ersten liturgischen Arbeiten, die für die Diözese Linz 
wirksam wurden, gehörte die Mitarbeit· am Kindergebetbuch ,;Mein Meßbuch"2 und 
die Redaktion des Diözesangebetbuches „Vater unser"3, die ihm Bischof Gföllner 
ü~ertragen hatte. Darin ist erstmals ein Meßordo aufgenommen, in dem die bis dahin 
erreichten Ergebnisse der LB voll und ganz berücksichtigt sind. 
In der Diözese Linz fand die LB, bedingt durch die vielen Kontakte mit Klosterneu­
burg, ein lebhaftes Echo. Da Bischof Johannes Maria Gföllner (1915-1941) den Neue­
rungen reserviert gegenüberstand und keinerlei Eigenbrötelei duldete, scheint sie von 
Anfang an eine bestimmte Ordnung als besonderes Merkmal gehabt zu haben. Als 
1940 innerhalb der Fuldaer Bischofskonferenz, der damals audt die österreichischen 
Bischöfe zugeordnet waren, ein eigenes Referat für liturgische Fragen errichtet wurde, 
nahm dies Bisdtof Gföllner zum Anlaß, für die Zeit des „Burgfriedens" zwischen den 
vorwärtsdrängenden und den hemmenden Kräften in seiner Diözese eigene Weisun­
gen zu erlassen4• Aus ihnen kann deutlich der Ordinariatssekretär Fließer als ihr 
eigentlicher Verfasser herausgehört werden. Nach der Herausgabe des Rituale und 
des „Vater unser" sollte, so heißt es in diesem Schreiben, ,,für die Öffentlichkeit ein 
gewisses Ruhestadium erreicht sein". Was nicht „von einem wirklichen Nutzen für die 
Allgemeinheit oder von der Notwendigkeit eines besonderen Anlasses" gefordert wird, 
sollte im Interesse der so wertvollen Einheitlichkeit zurückgestellt werden. Eine erste 

1 Linzer Kirchenblatt 12 (1956) Nr. 3 v. 15. 1. 1956, 6 f. 
2 Vgl. LD (= Linzer Diözesanblatt) 72 (1926), 60. 3 Vgl. LD 86 (1940), 10. 
4 LD 86 (1940), 223-225. 

84 



Zusammenfassung der liturgischen Weisungen erließ Bischof G£öllner März
1941, die vielen Belangen ereıts die Themen der „Epistola de actı liturgica”
vorausnımmt und daher ohne Zweifel der Hand Fließers stammt®. dieser
Gesinnungswandel des prinzipientreuen Bischofs auf den Ordinariatssekretär Fließer
zurückgeht, bestätigte Gföllner Monate vor seinem mit folgenden Worten
„Sie WI1SSen, da(s ich in liturgischer Hinsicht miıt Ihrer Arbeit nich‘  r,;. ganz inverstan-
den WAar. ber ich habe jetzt erkannt, Für die heutige Jugend notwendig ist.
Und ich danke Ihnen, Sije gearbeitet haben‘®
Der nlaß für die Abfassung
1939 his 1943 VarTr die LI  D eine entscheidende Phase geraten. Sie mußte sich miıt
verschiedenen Vorwürfen auseinandersetzen, die der Frzbischof Von Freiburg Breis-
gaqU, Conrad TODEer, ıIn einem Memorandum anfangs 1943 erhoben hatte Außerdem
griff Rom In die Streitfrage eın und verlangte einer Anfrage e1Nne Stellungnahme.
Diese Führte ZUN bekannten Schreiben des Gtaatssekretariates den Vorsitzenden
der eutschen Bischofskonferenz, Kardinal ertram, vom 1943, wodurch die

VvVon der höchsten kirchlichen Autorität ihre Bestätigung erlangt hat? Die Veröffent-
lichung dieses Schreibens ”n Bischof Fließer, der von 19417 bis 1946 die D  4H0Zese  ...

Kapitelvikar leitete, der Anlaß, seine D  10Zese  ... Durchführungsbestimmungen N

erlassen, die er der „Epistola de actıone liturgica” S  > Pfingstfest 1944 vorlegte®.
Um der diözesanen Situation gerecht werden können, richtete eıne Umfrage
25 Seelsorger, odurch sich „einen guten Überblick über das positive und NC}
tıve Extrem und auch über die dazwischen jegenden Stadien“” verschaffte. ] v
sSein egen, nicht durch Vorschriften ordnend die Situation eiNZUgrel-
fen, sondern die dahinterliegenden Ideen darzulegen. In den praktischen olgerungen
wollte weder Spitzenleistungen einzelner, noch die abwartende altung eıner ande-
ren ruppe chtschnur ehmen und cht durch starke Einengungen „den
notwendigen Lebensprozeß der gesunden Entwicklung” ersticken. Über alle dennoch
verbleibenden Unklarheiten und Schwierigkeiten ctellte fest, I5 bei der
Abfassung der Weisungen geleitet hat das aufrichtige, YrvV  Varme und starke Be-
kenntnis ZUTF: acH©o liturgica, die der Heilige Vater als ona audanda bezeichnet
at, und: die Sorge und Vorsorge, die actıo turgica ın keinem Belange eiıne
Fehlentwicklung ehme und atııch von jeder Verdächtigung und jedem ißkredit
bewahrt bleibe‘“
Das Schreiben des Gtaatssekretariates hatte ußerdem den Bischöfen konkrete Kon-
ZzZe: unter der wesentlichen Voraussetzung gewährt, s1e iber die wachen,
öffentliche Streitigkeiten und eigenmächtiges Vorgehen abstellen und iber die weitere
Entwicklung Bericht erstiatien. Diese eisung WAäar ur  . den Kapitelvikar eın weiterer
Grund, durch eine Epistola liturgica die Entwicklung k tfördern und lenken. Zu

Beratung und Unterstützung bestellte eın „Liturgisches Diözesanreterat“ mit
Mitgliedern. behielt sich die Approbation aller euen Andachten, Texte und

Lieder VOoTrL, ebenso mußten ihm Änderungen und Abweichungen, die Volk als
Neuerungen empfunden wurden, und Abhandlungen ber liturgische Fragen, die ur  a

LD (1941), 29—33,
ö Persönliche Mitteilung voaon Mons. ose. Huber 71 den Verfasser.
7 Dazu vgl Maas-Ewerd, Die Krise der Liturgischen Bewegung ın Deutschland. Studien

ZzZu den Auseinandersetzungen um „liturgische rage während des Welitkrieges auf
Grund bisher unveröffentlichter Dokumente ması München 1976; demnächst in der
eihe „Pastoralliturgische Studien‘
LD 78 (1944) Liturgische Pfingstbeilage 1—20. Zur Stellung Bischof Fließers in der
NS-Zeit Naderer, Bischof Fließer und der Nationalsozialismus, Jahresberis
des Bischöflichen Gymnasiums Kollegium Petrinum, Schuljahr 1974/75, L;  1inz 1975, 91—122;
ders., Zusammenbruch und Wiederaufbau der 1O07ese  S8S, Linz, ThPOQ 124 (1976),
273—279,

85

Zusammenfassung der liturgischen Weisungen erließ Bischof Gföllner am 1. März 
1941, die in vielen Belangen bereits die Themen der „Epistola de actione liturgica" 
vorausnimmt und daher ohne Zweifel aus der Hand Fließers stammt!'. DaB dieser 
Gesinnungswandel des prinzipientreuen Bischofs auf den Ordinariatssekretär Fließer 
zurückgeht, bestätigte Gföllner einige Monate vor seinem Tod mit folgenden Worten: 
,,Sie wissen, daB ich in liturgischer Hinsicht mit Ihrer Arbeit nicht ganz einverstan­
den war. Aber ich habe jetzt erkannt, daB es für die heutige Jugend notwendig ist. 
Und ich danke Ihnen, daB Sie so gearbeitet haben"0• 

Der Anlaß für die Abfassung 
1939 bis 1943 war die LB in eine entscheidende Phase geraten. Sie mußte sich mit 
verschiedenen Vorwürfen auseinandersetzen, die der Erzbischof von Freiburg im Breis­
gau, Conrad Gröber, in einein Memorandum anfangs 1943 erhoben hatte. Außerdem 
griff Rom in die Streitfrage ein und verlangte in einer Anfrage eine Stellungnahme. 
Diese führte zum bekannten Schreiben des Staatssekretariates an den Vorsitzenden 
der Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Bertram, vom 24. 12. 1943, wodurch die 
LB von der höchsten kirchlichen Autorität ihre Bestätigung erlangt hat7• Die Veröffent­
lichung dieses Schreibens war für Bischof Fließer, der von 1941 bis 1946 die Diözese 
als Kapitelvikar leitete, der Anlaß, für seine Diözese Durchführungsbestimmungen zu 
erlassen, die er in der „Epistola de actione liturgica" vom Pfingstfest 1944 vorlegte8• 

Um der diözesanen Situation gerecht werden zu können, richtete er eine Umfrage an 
25 Seelsorger, wodurch er sich „einen guten überblick über das positive und nega­
tive Extrem und auch über die dazwischen liegenden Stadien" verschaffte. Es war 
sein Anliegen, nicht nur durch bloße Vorschriften ordnend in die Situation einzugrei­
fen, sondern die dahinterliegenden Ideen darzulegen. In den praktischen Folgerungen 
wollte er weder Spitzenleistungen einzelner, noch die abwartende Haltung einer ande­
ren Gruppe zur Richtschnur nehmen und nicht durch allzu starke Einengungen „den 
notwendigen Lebensprozeß der gesunden Entwic:klung" ersticken. Ober alle dennoch 
verbleibenden Unklarheiten und Schwierigkeiten stellte er fest, daB ihn bei der 
Abfassung der Weisungen „nur geleitet hat das aufrichtige, warme und starke Be­
kenntnis zur actio liturgica, die der Heilige Vater als bona et laudanda bezeichnet 
hat, und die 'Sorge und Vorsorge, daB die actio liturgica in keinem Belange eine 
Fehlentwic:klung nehme und auch von jeder Verdächtigung und jedem Mißkredit 
bewahrt bleibe". 
Das Schreiben des Staatssekretariates hatte außerdem den Bischöfen konkrete Kon­
zessionen unter der wesentlichen Voraussetzung gewährt, daB sie über die LB wachen, 
öffentliche Streitigkeiten und eigenmächtiges Vorgehen abstellen und über die weitere 
Entwic:klung Bericht erstatten. Diese Weisung war für den Kapitelvikar ein weiterer 
Grund, durch eine Epistola liturgica die Entwic:klung zu fördern und zu lenken. Zu 
seiner Beratung und Unterstützung bestellte er ein „Liturgisches Diözesanreferat" mit 
12 Mitgliedern. Er behielt sich die Approbation aller neuen Andachten, Texte und 
Lieder vor, ebenso mußten ihm Änderungen und Abweichungen, die vom Volk als 
Neuerungen empfunden wurden, und Abhandlungen über liturgische Fragen, die für 

15 LD 87 (1941), 29-33. 
8 Persönliche Mitteilung von Mons. Josef Huber an den Verfasser. 
7 Dazu vgl. Th. Maas-Ewerd, Die Krise der Liturgischen Bewegung in Deutschland. Studien 

zu den Auseinandersetzungen um die „liturgische Frage" während des 2. Weltkrieges auf 
Grund bisher unveröffentlichter Dokumente (masch., München 1976; demnächst in der 
Reihe „Pastoralliturgische Studien"). 

8 LD 90 (1944) Liturgische P.ßngstbeilage 1-20. - Zur Stellung Bischof FlieBers in der 
NS-Zeit: A. Naderer, Bischof FlieBer und der Nationalsozialismus, in: 71. Jahresbericht 
des Bischöflichen Gymnasiums Kollegium Petrinum, Schuljahr 1974/75, Linz 1975, 91-122; 
ders., Zusammenbruch und Wiederaufbau in der Diözese Linz, in: ThPQ 124 (1976), 
273-279. 

85 



einen größeren Kre  156 bestimmt Waren, vorgelegt werden. In diesen Anordnungen csah
ET die Voraussetzungen für die aufgetragene Überwacbungspflicht gegeben.
Die Meßféier mift dem olk
Zunächst s+t+e1lt Fließer klar, 1171 den folgenden Ausführungen nich‘  er eingehen
will auf ‚„dıe eigentliche und wesentliche Opferhandlung des Liturgen, die in hrem
inneren Wert und Wesen unabhängig ist sowohl m den priesterlichen Riten
auch von der Art der Teilnahme der Gläubigen“. Dieser Formulierung würde 1a2l ZWar
heute nicht mehr zustimmen aber Fließer wollte nicht über theologische Fragen
handeln, sondern Weisungen für die Praxis geben
Das erste Anliegen ist das rechte Verhältnis VL innerer und außerer Mittfeier.
Er greift dabei auf die Darlegungen der eben erschienenen NZY. „Mystici COFX-

poris” 1Us XI zurück und begründet die ere Mitfeier der Messe mit dem allge-
mel Priestertum der Gläubigen, das die lebendige Verbindung mıit dem
mystischen Leib Christi und durch die Gebetsgemeinschaft mıit dem Priester ausgeübt
WIFT:  d, und auch iın einer „Stillen Messe“ vorhanden ist. Die gemeinschaftliche Ver-
indung des einzelnen mıit dem mystischen Leib Christi unterstreicht den Wert des
Individuums und wirkt daher jedem liturgischen Kollektivismus entgegen. Wenn dazu
aber die Verbindung mir einer untergeordneten akzidentellen Gemeinschaft trıtt,
ring dies eine Steigerung des sozialen Elementes, das der einzelne braucht.
T1 die Gemeinschaft mit dem Opferpriester besonders gut zutage, die Feierlichkeit
WI: erhöht, ebete und urufe des Priesters erhalten erst ihren Sinn und jede
Subjektivierung WIT! vermieden. Die Gläubigen ollten icht wıe „fremde und Stumme
Zuschauer“” t+eilnehmen und durch die actuosa particıpatio innerlich ergriffen und mit-
gerissen werden.
Für die ußere Mitfeier tellte Fließer eine objektive und e1ne praktische Ordnung
auf. Die objektive rdnung wird hauptsächlich von der „Vollständigkeit und Voll-
kommenheit der Teilnahme der Gläubigen jenen Teilen des Propriums und
narıums, die rubrikenmäßig zustehen“, bestimmt. aher unterscheidet z die
„Betsingmesse“ mit Gebeten und Liedern, die „Gemeinschaftsmesse“”, die sich durch
den olizug des Propriums und Ordinariums auszeichnet, und cdas Volks-Choralamt.

den nicht liturgisch gestalteten Gottesdiensten steigt die Ordnung von der pp'  —
len Messe” iber die „Singmesse“ lateinischen AÄAmt auf. Die praktische ÖOrdnung
richtet sich nach Iden konkreten Zuständen 1n der arre aher soliten e1n VvVon

Bequemlichkeit oder einem Beharrungszustand geleiteter Utilitarismus und eın
die Erfahrung gerichteter Idealismus vermieden werden.
Abgesehen VvVon der Begründung der Teilnahme der Gläubigen, die der damaligen
Sicht der kirchlichen Dokumente entspricht, und noch nichts weiß VO1 der Kirche als
Volk Gottes, die sich in der konkreten Versammlung darstellt und verwirklicht,
Fließer ın der Zuordnung und gegenseıtigen Bedingung von innNnerer und außerer Feier
den Weg der Mitte
Grundsätze für die Praxis
Bevor Fließer auf die konkreten Regelungen eingeht, stellt Grundsätze ur  ..
die Praxis auf, die seın großes pastorales espür verraten.
Ke;  1ne der Medßteier darf 1n e1ner Pfarre oder Truppe ausschließlich gepflegt
werden, weil clie Kirche „als große Pädagogin und Psychologin” Abwechslung und
Steigerung 1n den verschiedenen Formen liebt Durch die Abwechslung werden die
Eigenwerte der einzelnen Meßtormen erhöht.
Die Häulfigkeit 1n der Anwendung der einzelnen Arten der Mitfeier soll sich nach den
Verhältnissen und gegebenen Umständen richten. „Ohne der Bequemlichkeit das Wort
irgendwie reden Zu wollen, collen die Gläubigen sich -  en dauernd überlastet oder
belästigt fühlen durch ZuUu große Zumutungen A Umstellungen, uen Proben usw.““
Immer muß die zAußere Mit$£eier 1 Dienste der inneren Mitfeier des einzelnen 1äu-

eineri größeren Kreis bestimmt waren, vorgelegt werden. In diesen Anordnungen sah 
er die Voraussetzungen'für die aufgetragene Oberwachungspßicht gegeben. 

Die Meßfeier mit dem Volk 
Zunächst stellt Fließer klar, daß er in den folgenden Ausführungen nicht eingehen 
will auf „die eigentliche und wesentliche Opferhandhtng des Liturgen, die in· ihrem 
inneren Wert und Wesen unabhängig ist sowohl von den priesterlichen Riten als 
auch von der Art der Teilnahme der Gläubigen". Dieser Formulierung würde man zwar 
heute nicht mehr ganz zustimmen; aber Fließer wollte nicht über theologische Fragen 
handeln, sondern Weisungen für die Praxis geben. 
Das erste Anliegen ist ihm das rechte Verhältnis von innerer und äußerer Mitfeier. 
Er greift dabei auf die Darlegungen der eben erschienenen Enzyklika „Mystici cor­
poris" Pius' XII. zurück und begründet die innere Mitfeier der Messe mit dem allge­
meinen Priestertum der Gläubigen, das durch die lebendige Verbindung mit dem 
mystischen Leib Christi und durch die Gebetsgemeinschaft mit dem Priester ausgeübt 
wird, und auch in einer „Stillen Messe" vorhanden ist. Die gemeinschaftliche Ver­
bindung des einzelnen mit dem mystischen Leib Christi unterstreicht den Wert des 
Individuums und wirkt daher jedem liturgischen Kollektivismus entgegen. Wenn dazu 
aber die Verbindung mit einer untergeordneten akzidentellen Gemeinschaft tritt, 
bringt dies eine Steigerung des sozialen Elementes, das der einzelne braucht. Dadurch 
tritt die Gemeinschaft mit dem Opferpriester besonders gut zutage, die Feierlichkeit 
wird erhöht, Gebete und Zurufe •des Priesters erhalten erst ihren Sinn und jede 
Subjektivierung wird vermieden. Die Gläubigen sollten nicht wie „fremde und stumme 
Zuschauer" teilnehmen und durch die actuosa participatio innerlich ergriffen und mit­
gerissen werden. 
Für die äußere Mitfeier stellte Fließer eine objektive und eine praktische Ordnung 
auf. Die objektive Ordnung wird hauptsächlich von der „Vollständigkeit und Voll­
kommenheit der Teilnahme der Gläubigen an jenen Teilen des Propriums und Ordi­
nariums, die ihm rubrikenmäßig zustehen", bestimmt. Daher unterscheidet er die 
„Betsingmesse" mit Gebeten und Liedern, die „Gemeinschaftsmesse", die sich durch 
den Vollzug des Propriums und Ordinariums auszeichnet, und das Volks-Choralamt. 
Bei den nicht liturgisch gestalteten Gottesdiensten steigt die Ordnung von der „Stil­
len Messe" über die „Singmesse" zum lateinischen Amt auf. Die praktische Ordnung 
richtet sich nach Iden konkreten Zuständen in der Pfarre. Daher sollten ein von 
Bequemlichkeit oder einem Beharrungszustand geleiteter Utilitarismus und ein gegen 
die Erfahrung gerichteter Idealismus vermieden werden. 
Abgesehen von der Begründung der Teilnahme der Gläubigen, die der damaligen 
Sicht der kirchlichen Dokumente entspricht, und noch nichts weiß von der Kirche als 
Volk Gottes, die sich in der konkreten Versammlung darstellt und verwirklicht, findet 
Fließer in der Zuordnung und gegenseitigen Bedingung von innerer und äußerer Feier 
den Weg der Mitte. 

Grundsätze für die Praxis 
Bevor Fließer auf die konkreten Regelungen eingeht, stellt er einige Grundsätze für 
die Praxis auf, die sein großes pastorales Gespür verraten. 
Keine Art der Meßfeier darf in einer Pfarre oder Gruppe ausschließlich gepflegt 
werden, weil die Kirche „als große Pädagogin und Psychologin" Abwechslung und 
Steigerung in den verschiedenen Formen liebt Durch die Abwechslung werden die 
Eigenwerte der einzelnen Meßformen erhöht. 
Die Häufigkeit in der Anwendung der einzelnen Arten der Mitfeier soll sich nach den 
Verhältnissen und gegebenen Umständen richten. ,,Ohne der Bequemlichkeit das Wort 
irgendwie reden zu wollen, sollen die Gläubigen sich nicht dauernd überlastet oder 
belästigt fühlen durch allzu große Zumutungen an Umstellungen, neuen Proben usw." 
Immer muß die äußere Mitfeier im Dienste der inneren Mitfeier des einzelnen Gläu-

86 



bigen stehen. Die außere Mitteier darf daher nich‘  n“ durch Betriebsamkeit die Tre
+feier storen, vielmehr soll S1e diese wecken. Die Gläubigen sollten daher ZUu
rechten Vollzug der einzelnen Teile der Messe disponiert werden.
Der regelmäßige eSsUl| von Gruppengottesdiensten soll nicht führen, Q die
Teilnehmer Ils1 den allgemeinen Gottesdienst der eigenen oder eıner fremden
Pfarrgemeinde B-  er mehr einfügen und einfühlen können‘  44 und das Empfinden
das esentliche verlieren.
„Der allgemeine kirchliche Volksgesang . darf 3 der Meßfeier der Kinder, der
Familie, der Jugend und der Allgemeinheit weder grundsätzlich noch praktisch Veli-

räng werden, sondern ist pflegen.”“
Die konkreten 1-'drmen der Meßfeier
Um einen brauchbaren aßctah Zu bieten, ferner um „den allzız persönlichen
fassungen“ vorzubauen und die Lenkung der Entwicklung zZUu sichern, setzte sich
Fließer mi1t den einzelnen Formen der gemeinschaftlich gestalteten Gottesdienste 115-
einander.
Die „Betsingmesse“ bei der das Propfium und gegebenenfalls auch das Ördinarium
durch Lieder ersetzt wurden, bezeichnet Fließer alc eın ea Dennoch spricht &Tr ihr
1n der „praktischen Wertordnung” eroße Vorteile zu und schreibt G1e für ede Pftarre
'T, „Die immerhin großen deellen und die ganz besonders großen praktischen Werte
sichern der ‚Betsingmesse’ ihre bleibende, vollberechtigte und vorherrschende, wenn
aıuch 3-  ’ ausschließliche Stelle 1n der volksliturgischen Meßteier des gewöhnlichen
Kirchenvolkes und auch ihre vollberechtigte, Jenn auch nicht vorherrschende, SO0 doch
auch icht ausgeschlossene Stelle der volksliturgischen Meßfeier besser geschulter
emeinschaften; auch diese 1st s1e nicht eine ‚geduldete Übergangsform’ Chor-
messe.“ Er empfiehlt auch, A Hg der Kirchenchor durch mehrstimmige Chorsätze für
Abwechslung SUOIBE.
Der größere Wert der „Gemeinschaftsmesse” (oder „Chormesse”) steht ın der Rezi-
on oder dem esang des Propriums, wodurch das olk mut vielen Stellen der

Schrift vertraut gemacht wird. Obwohl Fließer S1e als e1ne höhere Form ansieht,
bringt T seine Bedenken Vor Er verweıst auf die vielen praktischen Schwierigkeiten,
die nicht dazu verleiten dürften, Kinder- un! Jugendstunden Vorbereitung
benützen und die Meß£ßansprache UTr Erklärung dieser Texte Z.U verwenden,

bereits auszuwerten stellt die Schwierigkeiten ım Verständnis der Texte VOT

ugen und „welcher mehr oder minder kunstvoller Brücken 5 oft bedarf, um das
Proprium auf einheitlichen Gedanken abzustimmen und die einzelnen Teile
unmittelbar verständliche Beziehung etreffenden Meßteil bringen”; betont,

das bloße Rezitieren der Texte ermüdend und eintOnig wirke. Der Bischof cschränkt
daher Ausübung dieser Feierform ur  &s Kinder unı Kirchenvolk auf einıge Male
Jahr e1n und verbietet cdie Chormesse, bei der Proprium und Ordinarium gebetet
werden, für die genannten Gruppen.
Auf rund der praktischen Schwierigkeiten und der geringen Erfolgsaussichten
schränkte ließer die nächsthöhere Gtufe 1n „objektiven Ordnung  s das olks-
Choralamt, noch weıter eın Er verlangte eine vorausgehende Beratung mıt dem
Liturgischen D  10Ze:  2  sanreferat. Noch ablehnender verhielt sich dem „Deutschen
ochamt  04 gegenüber, das 1ın der Diözese 1NZz ke  iıne unmittelbare Tradition atte: Es
bedurfte eigenen bischöflichen Erlaubnis. Er begründete diese Haltung mıiıt der
Befürchtung, durch das „Deutsche ochamt‘  d das feierliche lateinische Amt VET-

drängt werden könnte, und rhblickte ın den lateinisch gEeESUNgeENEN Priestertexten
einen Nachteil gegenüber den gemeinschaftlich gefeierten Messen, be denen eın
Vorbeter die Priestertexte deutsch vort
en diesen liturgischen Formen der Medßteier geht der Bischof auch auf die tradi-
tionellen Formen 1,  S: Die „Stille Messe“ fand vollständig berechtigt und legte fest,

bigen stehen. Die äußere Mitfeier darf daher nicht durch Betriebsamkeit die innere 
Mitfeier stören, vielmehr soll sie diese wecken. Die Gläubigen sollten daher zum 
rechten Vollzug der einzelnen Teile der Messe disponiert werden. 
Der regelmäßige Besuch von Gruppengottesdiensten soll nicht dahin führen, daß die 
Teilnehmer „sich in den allgemeinen Gottesdienst der eigenen oder einer fremden 
Pfarrgemeinde · nicht mehr einfügen und einfühlen können" und das Empfinden für 
das Wesentliche verlieren. 
„Der allgemeine kirchliche Volksgesang ... darf aus der Meßfeier der Kinder, der 
Familie, der Jugend und der Allgemeinheit weder grundsätzlich noch praktisch ver­
drängt werden, sondern ist zu pflegen." 

Die konkreten Formen der Meßfeier 
Um einen brauchbaren Maßstab zu bieten, ferner um „den allzu persönlichen Auf­
fassungen" vorzubauen und die Lenkung der Entwicklung zu sichern, setzte sich 
Fließer mit den einzelnen Formen der gemeinschaftlich gestalteten Gottesdienste aus­
einander. 
Die ,,Betsingmesse", bei der das Proprium und gegebenenfalls auch das Ordinarium 
durch Lieder ersetzt wurden, bezeichnet Fließer als kein Ideal. Dennoch spricht er ihr 
in der „praktischen Wertordnung" große Vorteile zu und schreibt sie für jede Pfarre 
vor. ,,Die immerhin großen ideellen und die ganz besonders großen praktischen Werte 
sichern der ,Betsingmesse' ihre bleibende, vollberechtigte und vorherrschende, wenn 
auch nicht ausschließliche Stelle in der volksliturgischen Meßfeier des gewöhnlichen 
Kirchenvolkes und auch ihre vollberechtigte, wenn auch nicht vorherrschende, so doch 
auch nicht ausgeschlossene Stelle in der volksliturgischen Meßfeier besser geschulter 
Gemeinschaften; auch für diese ist sie nicht eine ,geduldete Obergangsform' zur Chor­
messe." Er empfiehlt auch, daß der Kirchenchor durch mehrstimmige Chorsätze für 
Abwechslung sorge. 
Der größere Wert der „Gemeinschaftsmesse" ( oder „Chormesse") besteht in der Rezi­
tation oder dem Gesang des Propriums, wodurch das Volk mit vielen Stellen der 
HI. Schrift vertraut gemacht wird. Obwohl Fließer sie als eine höhere Form ansieht, 
bringt er seine Bedenken vor: Er verweist auf die vielen praktischen Schwierigkeiten, 
die nicht dazu verleiten dürften, Kinder- und Jugendstunden zur Vorbereitung zu 
benützen und die Meßansprache nur zur Erklärung dieser Texte zu verwenden, statt 
sie bereits auszuwerten; er stellt die Schwierigkeiten im Verständnis der Texte vor 
Augen und „welcher mehr oder minder kunstvoller Brücken es oft bedarf, um das 
Proprium auf einen einheitlichen Gedanken abzustimmen und die einzelnen Teile in 
unmittelbar verständliche Beziehung zum betreffenden Meßteil zu bringen"; er betont, 
daß das bloße Rezitieren der Texte ermüdend und eintönig wirke. Der Bischof schränkt 
daher die Ausübung dieser Feierform für Kinder und Kirchenvolk auf einige Male im 
Jahr ein und verbietet die Chormesse, bei der Proprium und Ordinarium gebetet 
werden, für die genannten Gruppen. 
Auf Grund der praktischen Schwierigkeiten und der geringen Erfolgsaussichten 
schränkte Fließer die nächsthöhere Stufe in seiner „objektiven Ordnung", das Volks­
Choralamt, noch weiter ein: Er verlangte eine vorausgehende Beratung mit dem 
liturgischen Diözesanreferat. Noch ablehnender verhielt er sich dem „Deutschen 
Hochamt" gegenüber, das in der Diözese Linz keine unmittelbare Tradition hatte: Es 
bedurfte einer eigenen bischöflichen Erlaubnis. Er begründete diese Haltung mit der 
Befürchtung, daß durch das „Deutsche Hochamt" das feierliche lateinische Amt ver­
drängt werden könnte, und er erblickte in den lateinisch gesungenen Priestertexten 
einen Nachteil gegenüber den gemeinschaftlich gefeierten Messen, bei denen ein 
Vorbeter die Priestertexte deutsch vortrug. 
Neben diesen liturgischen Formen der Meßfeier geht der Bischof auch auf die tradi­
tionellen Formen ein. Die „Stille Messe" fand er vollständig berechtigt und legte fest, 

87 



a  laß über 516e und ihre Besucher ‚„keine verletzenden und ungerechten Allgemein-
urteile” gefällt werden dürfen Die „Yingmesse verteidigte CI, weil ihr die „Schön-
heit UNnSseres Liedgutes” und die „Sangesfreudigkeit uNnsSseres Volkes ZzZUum Tragen
kämen und bei S rechten uswahl der Lieder iNMNıge Teilnahme Opfter-
geschehen erreicht werde rechnete auch das locham:! nich:  Prn den liturgischen
Fe  jern, „weil das Volk sich E esang nicht beteiligt, höchstens bei. den kurzen
Responsorien“. ennoch gab (D die Weisung, icht verdrängt werden dürfe,
da e5 „eInNe große Weihe und Feierlichkeit ausstrahle‘.

dieser Bewertung der einzelnen Meßteierformen w beachten, laf  $ Fließer
wohl die wertvolleren Formen schätzen wußte Dennoch 5  r von den Realitäten

und versuchte allen Formen das Positive abzugewinnen Die Tendenz, die f dabei
anga| War richtig, wenngleich Finzelheiten VvVon der weıteren Entwicklung Uberho
wurden
Einzelne Weisungen
In diesem ausführlichen Abschnitt behandelt Bischof Fließer 111e Reihe von Detail-
Tagen, die Rücksichtnahme auf das Volk und orge den sach-
gerechten ollzug n besonderer We  15@e zeıgen ] wird 1} folgenden I  S auf die
wichtigsten Anliegen EINSCEANKE:
Fließer wünscht die Beibehaltung des Confiteor, des Opferungsgebetes „Heiliger
ate: und des Gebetes nach der Wandlung „50 gedenken WIT, heiliger ate: Zur
Einstimmung der Gläubigen auf die einzelnen Teile der Messe empfiehlt eT Kommen-
tatortexte, die er Anhang der Epistola liturgica Auswahl bereitstellt Das
Gloria coHl nicht 111er gebetet, sondern oft werden, weil R6 ql esang 15°
ur  s die Responsorien, die ateinisch gegeben werden mußten, die Hoch-
amtsregel zi Grundlage Den Bestrebungen, das „Vater unser‘ gEeEMEINSAM muıt dem
Priester Z beten, e  gen, doch ordnete “ an, daf(s „das Tischgebet der
Gotteskinder” be der „Betsingmesse“ VO:  = Vorbeter angestimmt und dann VO  s allen
gemeinsam gebetet werde.
Hinsichtlich der Körperhaltungen befürwortet CI, die 3{401 Haltungen kleinen
geschlossenen Gruppen geü werden, übrigen mahnt ZUT Eintracht, eil
WEeNlgeEI erbaulich WIFT.  ke, „WENN einzelne oder kleine Gruppen solchen (emein-
chaften bei aligemeinen Gottesdienst sich em Ooder unbewußtem
Gegensatz ZUuU den alten festen Gebräuchen stellen, die gewohnten Zeichen der Andacht
bei der h Wandlung unterlassen, nach der Wandlung auch den Kniebänken
sofort aufstehen u dg Den Opfergang der Gläubigen ehnt er 15 praktischen
rTUunden ab Interessant ist Stellungnahme Kindermesse Gie coll dem kind-
lichen Fassungsvermögen angepaßt werden, w  /a die entsprechende Auswahl der
Lesungen, Gebete und Lieder erreicht wird
Aus den damaligen Verhältnisse: wird auch die Regelung der Aussetzung des Yer-
heiligsten während der Messe verständlich er gibt den ET auf die hohen
eiertage einzuschränken oder amn Schluß der Messe und den egen

geben In ähnlicher Weise 1st die TAX1s auch die Kommunionausteilung maß-
gebend ] 1st klar daß ährend der Messe geschehen soll Dennoch schreibt
eI, A  lafß vielerorts auf Austeilung ußerhalb der EeSSE - verzichtet werden
kann, weil sonst die Messe z.u lange dauern &s  de Wärmstens empfiehlt er die Vor-
bereitung und die Danksagung wobei aber cdie esse selbst besten Vorberei-
tun; auf den Empfang der KOMMUNION machen soll, die „die persönlichste, entschei-
dendste und folgenschwerste Begegnung des inzelchristen mit der Person Jesu rist:  d

he Predigt soll sich nicht verlieren p die bloße Verständlichmachung der G-  ern selten
schwer verständlichen liturgischen Texte“”J G1e coll „ein BEWISSECS festes und auch
systematisches Wissen vermitteln und ‚;‚die TO: und Notwendigkeit das Wesen

daß über sie und ihre · Besucher „keine verletzenden und ungerechten Allgemein­
urteile" gefällt werden dürfen. Die „Singmesse" verteidigte er, weil in ihr die „Schön­
heit unseres Liedgutes" und die „Sangesfreudigkeit unseres Volkes" zum Tragen 
kämen und bei einer rechten Auswahl der Lieder eine innige Teilnahme am Opfer­
geschehen erreicht werde. Er rechnete auch das Hochamt nicht zu den liturgischen 
Feiern, ,,weil das Volk sich am Gesang gar nicht beteiligt, höchstens bei. den kmzen 
Responsorien". Dennoch gab er die Weisung, daß es nicht verdrängt werden dürfe, 
da es „eine große Weihe und Feierlichkeit ausstrahle". · 
Bei dieser Bewertung der einzelnen Meßfeierformen müssen wir beachten, daß Fließer 
wohl die wertvolleren Formen zu schätzen wußte. Dennoch ging er von den ·Realitäten 
aus und versuchte allen Formen das Positive abzugewinnen. Die Tendenz, die er dabei 
angab, war richtig, wenngleich Einzelheiten v~:>n der weiteren Entwicklung überholt 
wurden. 

Einzelne Weisungen 
In diesem ausführlichen Abschnitt behandelt Bischof Fließer eine Reihe von Detail­
fragen, .die uns seine Rücksidttnahme auf das Volk und seine Sorge für den sach­
geredtten Vollzug in besonderer Weise zeigen. Es wird im folgenden nur auf die 
wimtigsten Anliegen eingegangen. . 
Fließer wünsdtt die Beibehaltung des Confiteor, des Opferungsgebetes „Heiliger 
Vater" und des Gebetes nadt der Wandlung „So gedenken wir, heiliger Vater". Zur 
Einstimmung der Gläubigen auf die einzelnen. Teile der Messe empfiehlt er Kommen­
tatortexte, für die er im Anhang der Epistola liturgica eine Auswahl bereitstellt. Das 
Gloria soll nicht immer gebetet, sondern oft gesungen werden, weil es ein Gesang ist. 
Für die Responsorien, die lateinisdt gegeben werden mußten, nimmt er die Hodt­
amtsregel zur Grundlage. Den Bestrebungen, das „Vater unser" gemeinsam mit dem 
Priester . zu . beten, kam er entgegen, doch ordnete er an, daß „das Tischgebet der 
Gotteskinder'' bei der „Betsingmesse" vom Vorbeter angestimmt und dann von allen 
gemeinsam gebetet werde. 
Hinsidttlidt der Körperhaltungen befürwortet er, daß die neuen Haltungen in kleinen 
geschlossenen Gruppen geübt werden, im übrigen mahnt er zur Eintracht, weil es 
weniger erbaulich wirke, ,,wenn einzelne oder kleine Gruppen aus solchen Gemein­
schaften bei einem allgemeinen Gottesdienst sich in bewußtem oder unbewußtem 
Gegensatz zu den alten festen Gebräuchen stellen, die gewohnten Zeichen der Andacht 
bei der hl. Wandlung unterlassen, nach der hl. Wandlung auch in den Kniebänken 
sofort aufstehen u. dgl.11

• Den Opfergang der Gläubigen lehnt er aus praktisdten 
Gründen ab. Interessant ist seine Stellungnahme zur Kindermesse: Sie soll dem kind­
lichen Fassungsvermögen angepaßt werden, was durdt die entsprechende Auswahl der 
Lesungen, Gebete und Lieder erreicht wird. 
Aus den damaligen Verhältnissen wird· auch die Regelung der Aussetzung des Aller­
heiligsten während der Messe verständlidt. Fließer gibt den Rat, sie auf die hohen 
Feiertage einzusdtränken oder erst am Schluß der Messe auszusetzen und den Segen 
zu geben. In ähnlidter Weise ist die Praxis auch für die Kommunionausteilung maß­
gebend. Es ist ihm klar, daß sie während der Messe geschehen soll. Dennodt sdtreibt 
er, daß vielerorts auf eine Austeilung außerhalb der Messe nicht verzidttet werden 
kann, weil sonst die Messe zu lange dauern würde. Wärmstens empfiehlt er die Vor­
bereitung und die Danksagung, wobei man aber die Messe selbst zur besten Vorberei­
tung auf den Empfang der Kommunion machen soll, die „die persönlic:hste, entschei­
dendste und folgenschwerste Begegnung des Einzelchristen mit der Person J esu Christi" 
ist. 
Die Predigt soll sich nicht verlieren „in die bloße Verständlichmadtung der nicht selten 
schwer verständlichen liturgischen Texte", sie soll „ein gewisses festes und auc:h 
systematisches Wissen" vermitteln und „die Größe und Notwendigkeit, das Wesen 

88 



und den Ablauf£ des Meß opfers celbst darlegen  x abei soll mehr das gemein
ge Sprache gebracht werden, dami  .. das Volk nich!  er den Eindru: erhalte, das
Ganze „Sel mehr Wunsch des einzelnen Priesters als Wollen der Kirche
Für den Rosenkranz vertritt Fließer den Standpunkt, [3_4 falsch Walc, grund-
cätzlich der Messe auszuschließen und ebenso falsch WAaTle, ihn täglich der
Messe ZUuU beten Die Seelsorger collen aber häufig clie innere Verbindung zwischen
Rosenkranz und Messe herstellen, die INn dem Gedenken das Leiden, die Autf-
erstehung und die Himmelfahrt bestehe
Für den Gottesdienst außerhalb der Messe verwelst Fließer auf „SCcin ebet-
buch „Vater uUuNnNser empfiehlt besonders die „Nachmittagsandacht mut Lesungen“
(heute würde „Wortgottesdienst“ sagen) Er möchte auch nicht, laf die musika-
lischen Litaneien aussterben Von Interesse mag noch die eisung SCHN, bei Segnungen
nicht das Gebet ON ©11I' Vorbeter deutsch sprechen zu lassen, sondern besser Q
kurze Einführung ZU geben und den Jext ateinisch z ‚prechen
Das cschöne gemeinsame Beten @111 Herzensanliegen eßers, das schon bei
der Einführung des „Vaterunser“ konkrete Anweisungen gegeben hatte, die 1Un
aufs neue einschärfte.
Zum Schluß richtet der Bischof eindringliches Wort ATL den Klerus und stellt ar,
wWwWäas PT als Verpflichtung, alc Wunsch oder als Änregung verstanden wollte
Er bittet die Zelebranten bei der Feier der Gemeinschaftsmessen Geduld haben,
damit nich  . durch den Mangel Rücksichtnahme Ärgernis und Verdruß erregt wird
Er bittet auch unl das Vertrauen, die Aufsicht über die Liturgische Bewegung U  cht
S Drosselung der liturgischen Arbeit“” gleichzuhalten Gie coli vielmehr „gefördert
und gesichert werden, ihre Resultate sollen autorıisıiert und der Allgemeinheit &  ‚-
Führt werden, ihre Erfahrungen allen zunutze omme

Bedeutung und Würdigung der Epistola liturgica
Mehr als 30 Jahre sind seit den richtungweisenden Worten Bischof eßers Da
vergangen Die Enzyklika ‚„Mediator De:  ar Pius und die Konstitution über die

Liturgie des Va  Uums haben 111 der Zwischenzeit auf weltweiter Ebene die
ng gCeWIESCN die euerung der Liturgie Vieles, WOoTUmM S Generation VOTr-
her gerungen wurde, ı1st n heute e1iNne Gelbstverständlichkeit und aus dem Leben

Gemeinden B-  er mehr wegzudenken Erst mman Schriften liest, die bloß
CIUSC Jahrzehnte zurückliegen, wird den unglaublichen Fortschritt gewahr
leicht vergißt IT Jene Männer die den rund diesen Fortschritt gelegt und
vielfach mutigere Pionierarbeit geleistet haben mancher sich heute einbildet
Für die Diözese Linz hat Fließer diese Pionierarbeit als Bischof 1in Zusammenarbeit
m den Priestern, VOTr allem mMut dem gen Spiritual des Priesterseminars Josef
er geleistet, dessen Wirken in  . der Epistola urgica Ööfters erwähnt wird ]
Se1in, [a dabei die außeren politischen Umstände, die Unmöglichkeit nach außen
wirken, den Erfolg mitbestimmend W  Jaien., Ein ares bischöfliches Wort Z
WAar aber auch damals noch ke  ıne Celbstverständlichkeit. Es mußte c# den Wider-
stand eines Teiles des Klerus und des Volkes gesagt werden. Fließer hat sich
Epistola liturgica eindeutig ur  &: die eform des Gottesdienstes ausgesprochen und
dadurch Kräfte Diözese wirksam gemacht, durch die das allgemeine Niveau
der liturgischen Bildung und TAaX1ıs5 rasch gehoben wurde
Die Richtung, 171 der gearbeitet wurde, W  Jar in großen und ganzen Jene von Pius
Parsch Liturgie ist nich  pun die Sache WENISECI Auserwählter oder Gebildeter,
sondern Sache des Volkes Es Jar das Bestreben Fließers, die ] Formen beim
Volk einzubürgern Dazu bedurfte PS nel guten Theorie, die PT gerne von anderswo
übernahm aber ebenso erforderte e111 Gespür die Möglichkeiten und
pastorale Klugheit, die als Volksbischof celbst besaß Alle Weisungen sind
durchzogen vVon eindeutigen Willen ZUT etorm, aber ebenso von Mahnungen

und den Ablauf des hl. Meßopfers selbst darlegen"~ Dabei soll mehr das allgemein 
Gültige zur Sprache gebracht werden, damit das Volk nicht den Eindruck erhalte, das 
Ganze „sei mehr ein Wunsch des einzelnen Priesters als ein Wollen der Kirche". 
Für den Rosenkranz vertritt Fließer den Standpunkt, daß es falsch wäre, ihn grund­
sätzlich aus der Messe auszuschließen und ebenso falsch wäre, ihn täglich in der 
Messe zu beten. Die Seelsorger sollen aber häufig die innere Verbindung zwischen 
Rosenkranz und Messe herstellen, die in dem Gedenken an das Leiden, die Auf­
erstehung und die Himmelfahrt bestehe. 
Für den Gottesdienst außerhalb der Messe verweist Bischof Fließer auf „sein" Gebet­
buch „Vater unser". Er empfiehlt besonders die „Nachmittagsandacht mit Lesungen" 
(heute würde man „Wortgottesdienst" sagen). Er möchte auch nicht, daß die musika­
lischen Litaneien aussterben. Von Interesse mag noch. die Weisung sein, bei Segnungen 
nicht das Gebet von einem Vorbeter deutsch sprechen zu lassen, sondern besser eine 
kurze Einführung zu geben und den Text lateinisch zu sprechen. 
Das schöne gemeinsame Beten war ein Herzensanliegen Fließers, für das er schon bei 
der Einführung des „ Vater . unser" konkrete Anweisungen · gegeben hatte, die er nun 
aufs neue einschärfte. 
Zum Schluß richtet der Bischof ein eindringliches Wort an den ~lerus und stellt klar, 
was er als Verpflichtung, als Wunsch oder als bloße Anregung verstanden wissen wollte. 
Er bittet die Zelebranten bei der Feier der Gemeinschaftsmessen Geduld zu haben, 
damit nicht durch den Mangel an Rücksichtnahme Ärgernis und Verdruß erregt wird. 
Er bittet auch um das Vertrauen, die Aufsicht über die Liturgische Bewegung „nicht 
einer Drosselung der liturgischen Arbeit" gleichzuhalten. Sie soll vielmehr „gefördert 
und gesichert werden, ihre Resultate sollen autorisiert und der Allgemeinheit zuge­
führt werden, ihre Erfahrungen allen zunutze kommen". 

Bedeutung und Würdigung der Epistola liturgica 
Mehr als 30 Jahre sind seit den richtungweisenden Worten Bischof Fließers zur LB 
vergangen. Die Enzyklika „Mediator Dei" Pius' XII. und die Konstitution über die 
hl. Liturgie· des II. Vatikanums haben in der Zwischenzeit auf weltweiter Ebene die 
Richtung gewiesen für die Erneuerung der Liturgie. Vieles, worum eine Generation vor­
her hart gerungen wurde, ist uns heute eine Selbstverständlichkeit und aus dem Leben 
unserer Gemeinden nicht mehr wegzudenken. Erst wenn man Schriften liest, die bloß 
einige Jahrzehnte zurückliegen, wird man den unglaublichen Fortschritt gewahr. Allzu 
leicht vergißt man jene Männer, die den Grund für diesen Fortschritt gelegt und 
vielfach eine mutigere Pionierarbeit geleistet haben als mancher sich heute einbildet. 
Für die Diözese Linz hat Fließer diese Pionierarbeit als Bischof in Zusammenarbeit 
mit den Priestern, vor allem mit dem damaligen Spiritual des Priesterseminars Josef 
Huber geleistet, dessen Wirken in der Epistola liturgica. öfters erwähnt wird. Es mag 
sein, daß dabei die äußeren politischen Umstände, die Unmöglichkeit nach außen zu 
wirken, für den Erfolg mitbestimmend waren. Ein klares bischöfliches Wort zur LB 
war aber auch damals noch keine Selbstverständlidtkeit. Es mußte gegen den Wider­
stand eines Teiles des Klerus und des Volkes gesagt werden. Fließer hat sich in seiner 
Epistola liturgica eindeutig für die Reform des Gottesdienstes ausgesprochen und 
dadurch Kräfte in seiner Diözese wirksam gemacht, durch die das allgemeine Niveau 
der liturgischen Bil~ung und Praxis rasch gehoben wurde. 
Die Richtung, in der gearbeitet wurde, war im großen und ganzen jene von Pius 
Parsch: Liturgie ist nicht die Sache einiger weniger Auserwählter oder Gebildeter, 
sondern Sache des Volkes. Es war das Bestreben Fließers, die neuen Formen beim 
Volk einzubürgern. Dazu bedurfte es einer guten Theorie, die er gerne von anderswo 
übernahm, aber ebenso erforderte es ein gutes Gespür für die Möglichkeiten und 
pastorale Klugheit, die er als Volksbischof selbst besaß. Alle seine Weisungen sind 
durchzogen vom eindeutigen Willen zur Reform, aber ebenso von Mahnungen zur 

89 



Rücksichtnahme auf das Volk Er wollte keine liebgewordenen Gebräuche von
heute auf entreißen, er hat keine gewachsene Andachtstorm bloß
negatıves Wort und WEI: 1IMIMNer wieder den Weg ZUT goldenen Mitte 1  in  A  Varlt sich
auch bewußt, g Wort chts Endgültiges bedeutet vielmehr faßte ©7 auf als
egweisung für eingeleitete Entwicklung, die tfördern wollte SGein großes
Verdienst 15 e5, laß e  PT für ese Wegweisung die richtige Spur fand sSo  e FHu VICELr

Jahre spater, nach dem Erscheinen der „Mediator Dei s eine Korrekturen
vornehmen ußte und in „Epistola de CHÜ| liturgica I17 vom 29 CH auf
die VOTAUSECZANKCHNEN eisungen aufbauen und feststellen konnte, Ta die
Enzyklika keine eigentlichen Korrekturen, sondern LUF gänzungen und Anpas-

notwendig mach!  e&  EE
Der ck auf das Volk hat Bischof Fließer auch davor bewahrt, anspruchsvolle litur-
gische Formen, WIE damals vielen das oroße Ideal galten, den allgemeinen
Gottesdienst Zu befürworten Fr nahm VOr allem reservilert Haltung gegenüber
dem Vollzug der Propriumstexte C wollte das Lied S{ weit möglich
gefördert wWwISSenN Auch diesem Punkt hat die ung großen und
ganzen recht gegeben D  hese Volksverbundenheit, die deutlich au den liturgischen
eisungen ersehen 15t bewahrte davor, Ansichten m

atte espür die Forderung, die 111 der Liturgiekonstitution die Riten
gestellt wird lls  Je der Fassungskraft der Gläubigen angepaßt‘“19 Mit
erstaunlichen Sicherheit hat er schon VOTr 30 Jahren faktisch den rundsa: vertreten,

die 1  gıe an das Volk ] und nicht umgekehrt treilil für
ih; keineswegs bedeutet hat das olk nicht VO einfachen anspruchsvolleren
Formen geführt werden soll
E:  1nes der wichtigsten Anliegen vA den konzilianten Bischof das einheitliche
Vorgehen Dazu ermahnte seinen Klerus m eindringlichen Worten Er elt chts
- CeIKENSINMSECN egen, VO JeENECN, die S  1r vorpreschten, und noch
von denen, die chts Z bewegen Wa  en S11} darum, durch 21n IM-
SAaMıt Vorgehen die Bewegung glaubwürdig ZU machen, das Volk vVon der Richtigkeit
S  / überzeugen und Streit und Zwistigkeiten möglichst auszuschalten habe weder
Veranlassung noch Lust sich ‚einseltig auf die Seite der Jungen oder der Alten
ZUuU stellen oder abdrängen Jassen, solange 1111 weıtaus größten Teil des Klerus der
Ausgleich harmonisch gefunden wird 7 stellte in Nemm Schreiben den Klerus
fest1l1! D:  Hese Eindeutigkeit hat sich gelohnt 1er Jahre spater konnte „„mut Freude
und den alten und JUNgen Klerus feststellen IIM  eine Epistel Vom Jahre
1944 hat die beabsichtigte Wirkung gefunden Die liturgische Bewegung 1n
Diözese nahm ruhige, geradlinige Entwicklung Über die Diözese hinaus fand
ordnende Arbeit ihren Niederschlag der „Allgemeinen Meßordnung die volks-
liturgischen Meßfeiern n Österreich die VvVon der Liturgischen Kommission ÖOster-
reich deren Vorsitz Bischof Fließer führte, ınm Jahrej veröffentlicht wurde!?

n 8  —-
] berührt eigenartıg, wWe nach 30 ahren Jene Einstellung, die Bischof Fließer hatte,
noch chts e Aktualität verloren hat Denn zwel Haltungen sind auch in

agen noch entscheidend der Blick auf das Volk und der Wille Zusammenarbeit
Beides bewahrt VOr den len Zeiten schädlichen Extremen Deshalb dürfen =
S  ınne Bischof Hließers nicht außergewöhnliche Situationen, bestimmte Gruppierun-
Ben oder der gute Erfolg bei außergewöhnlich guten Voraussetzungen Richt-
schnur der liturgischen Reformbestrebungen genomMmMen werden, elmehr ist der

Y LD 94 (1948), 011 Art 34,
Schreiben den erus des Innviertels Von 12. 1943 Hektographierte Beilage
Linzer Diö8özesan latt

Q4 1948), 15—21.

Rücksichtnahme auf das Volk. Er wollte ihm keine liebgewordenen Gebräuche von 
heute auf morgen entreißen, er hat für keine gewachsene Andachtsform ein bloß 
negatives Wort und weist · immer wieder den Weg zur goldenen Mitte. Er war sich 
auch bewußt, daß sein Wort nichts Endgültiges bedeutet, vielmehr faßte er es auf als 
Wegweisung für eine eingeleitete Entwicklung, die er fördern wollte. Sein großes 
Verdienst ist es, daß er für diese Wegweisung die richtige Spur fand, so daß er vier 
Jahre später, nach dem Erscheinen der Enzyklika „Mediator Dei", keine Korrekturen 
vornehmen mußte und in seiner „Epistola de actione liturgica II" vom 29. 6. 1948 auf 
die vorausgegangenen Weisungen aufbauen und feststellen konnte, ,,daß die neue 
Enzyklika .•. keine eigentlichen Korrekturen, sondern nur Ergänzungen und Anpas­
sungen notwendig mache"". 
Der Blick auf das Volk hat Bisdtof Fließer auch davor bewahrt, anspruchsvolle litur­
gische Formen, wie sie damals vielen als das große Ideal galten, für den allgemeinen 
Gottesdienst zu befürworten. Er nahm vor allem eine reservierte Haltung gegenüber 
dem Vollzug der Propriumstexte ein, dafür wollte er das Lied so weit als möglich 
gefördert wissen. Auch in diesem Punkt hat ihm die Entwicklung im großen und 
ganzen recht gegeben. Diese Volksverbundenheit, die deutlich aus den liturgischen 
Weisungen zu ersehen ist, bewahrte ihn davor, extremen Ansichten zuzustimmen. 
Er hatte ein Gespür für die Forderung, die in der Liturgiekonstitution an die Riten 
gestellt wird: ,,Sie seien der Fassungskraft der Gläubigen angepaßt"10• Mit einer 
erstaunlichen Sicherheit hat er sdton vor 30 Jahren faktisch den Grundsatz vertreten, 
daß die Liturgie an das Volk anzupassen ist und nicht umgekehrt, was freilich für 
ihn keineswegs bedeutet hat, daß das Volk nicht von einfachen zu anspruchsvolleren 
Formen geführt werden soll. 
Eines der wichtigsten Anliegen war für den konzilianten Bischof das einheitliche 
Vorgehen. Dazu ermahnte er seinen Klerus mit eindringlichen Worten .. Er hielt nichts 
von eigensinnigen Wegen, wenig von jenen, die weit vorpreschten, und noch weniger 
von denen, die zu nichts zu bewegen waren. Ihm ging es darum, durch ein gemein­
sames Vorgehen die Bewegung glaubwürdig zu machen, das Volk von der Richtigkeit 
zu überzeugen und Streit und Zwistigkeiten möglichst auszuschalten. Er habe weder 
Veranlassung noch Lust, sich „einseitig auf die Seite der ,Jungen' oder der ,Alten' 
zu stellen oder abdrängen zu lassen, solange im weitaus größten Teil des Klerus der 
Ausgleich harmonisch gefunden wird", stellte er in einem Schreiben an den Klerus 
fest11• Diese Eindeutigkeit hat sich gelohnt. Vier Jahre später konnte er „mit Freude 
und Dank gegen den alten und jungen Klerus" feststellen: ,,Meine Epistel vom Jahre 
1944 hat die beabsichtigte Wirkung gefunden. Die liturgische Bewegung in unserer 
Diözese nahm eine ruhige, geradlinige Entwicklung." Ober die Diözese hinaus fand seine 
ordnende Arbeit ihren Niedersdtlag in der „Allgemeinen Meßordnung für die volks­
liturgischen MeBfeiern in Österreich", die von der Liturgischen Kommission für Öster­
reich, deren Vorsitz Bischof Flie8er führte, im Jahre 1948 veröffentlicht wurde12• 

* 
Es berührt eigenartig, wenn nach 30 Jahren jene Einstellung, die Bischof Fließer hatte, 
noch nichts an Aktualität verloren hat. Denn zwei Haltungen sind auch in unseren 
Tagen noch entscheidend: der Blick auf das Volk und der Wille zur Zusammenarbeit. 
Beides bewahrt vor den zu allen Zeiten schädlichen Extremen. Deshalb dürfen - im 
Sinne Bischof Flie8ers - nicht außergewöhnliche Situationen, bestimmte Gruppierun­
gen oder der gute Erfolg bei außergewöhnlich guten Voraussetzungen zur Richt­
schnur der liturgischen Reformbestrebungen genommen werden, vielmehr ist der 

9 LD 94 (1948), 101-122. 10 Art. 34. 
11 Schreiben an den Klerus des Innviertels vom 21. 12 •. 1943. Hektographierte Beilage zum 

Linzer Diözesanblatt. 
t! LD 94 (1948), 15-21. 

90 



pfarrliche Gottesdienst, wıe Sonntag für Sonntag gehalten wird, das M nach dem
eues gemMESSCN werden muß, und der Prütstein, ob sich bewährt Andere Bestre-
ungen haben hren Eigenwert und hre Berechtigung, 61@e haben sich aber dem Ge-
meindegottesdienst unterzuordnen. icht weniıger aktuell sind die Mahnungen eßers

den Klerus zZzu einem nheitlichen Vorgehen. Was 1 Artikel der Liturgiekonsti-
tution den Seelsorgern Herz gelegt WIT|  d, trifft die Intentionen, die Bischof
eber hatte: IID  he Seelsorger sollen eifrig und geduldig bemüht sSeın [} die tur-
gische Bildung und die tatıge Teilnahme der Gläubigen, die ere und die äußere,
je nach eren Alter, Verhältnissen, des Lebens und rad der religiösen Ent-
wicklung, Damit erfüllen sS1e eıne der vornehmsten Aufgaben des treuen penders der
Geheimnisse Gottes. sollen hre Herde dabei icht bloß mit dem Wort, sondern
auch durch das Beispiel führen.“

RUDÖLF ZINNHOBLER

atthıas Hıptmair
Redakteur der Theologisch-praktischen uartalschrift 1883—]1

Wie eindeutig der des 19 Jh die Fronten zwischen „Ultramontanismus’’?
auf der einen und „Liberalismus“? auf der anderen Seite abgesteckt \a und wıe
stark clie Neigung WAÄaäTr, die jeweilige Position allein seligmachenden zu erklären,
sel 41L Je einer Strophe aubs5 Zweı zeitgenöÖssischen Gedichten aufgezeigt. 5o brachte
Friedriich Teipel seine CNgC Rombindung mit folgenden begeisterten Worten Aus-

B  „Ein Ultramontaner rohlock/ ich zZzuUu sein,
Denn jenseits der Berg ist der Himmel SO reıin,
Und rein ist die Lehre und heiter der Sinn;
Was schmäh’t ihr, Ultramontaner ich bin?’3

Dagegen rief Ludwig Bauer Mitbürger dazu auf, endlich die etzten Fes-
seln, mi1t denen G1e noch Rom gekettet selen, abzustreifen:

IID  e Lerche £roh Himmel schwebt,
Im Winde WOgt das Aehrenteld,
Ein frohes Erntehoffen bebt

Sommerlüften durch die Welt
eher Q-  . der Freiheit aat

Der Sichel froh reift,
Bis ihr durch eıne kühne -  at
Die letzte Fessel abgestreift.
Ja, ebt von echtem Freiheitsdrang
In eufer rust NUur e1n Atom,
Es C sich Lerchensang:
Los von Rom !“

Raab, LIhHK C (°1965) 460
Vgl Deuerlein, in LThRK 0  6 *1961) 1007—1010. OÖsterreich bes Eder, Der Liberalis-

Altösterreich. Geisteshaltung, Politik und Kul (Wiener Historische Studien Ba 3),
Wien-München 1955

M 1 In I Peters-Pfennig. um deutscher Dichter und Schriftsteller, hg. Lang /
WöOrner, Ausg., München 1863, 100,

In Gegen om ! Zeit:  timmen deutscher Dichter, hg. von Scherenberg, Elberfeld 1874, T

pfarrliche Gottesdienst, wie er 'Sonntag für Sonntag gehalten wird, das MaB, nach dem 
Neues gemessen werden muß, und der Prüfstein, ob es sich bewährt. Andere Bestre­
bungen haben ihren Eigenwert und ihre Berechtigung, sie haben sich aber dem Ge­
meindegottesdienst unterzuordnen. Nicht weniger aktuell sind die Mahnungen Fließers 
an den Klerus zu einem einheitlichen Vorgehen. Was im Artikel 19 der Liturgiekonsti­
tution den Seelsorgern ans Herz gelegt wird, trifft genau die Intentionen, die Bischof 
Fließer hatte: ,,Die Seelsorger sollen eifrig und geduldig bemüht sein um die litur­
gische Bildung und die tätige Teilnahme der Gläubigen, die innere und die äußere, 
je nach deren Alter, Verhältnissen, Art des Lebens und Grad der religiösen Ent­
wicklung. Damit erfüllen sie eine der vornehmsten Aufgaben des treuen Spenders der 
Geheimnisse Gottes. Sie sollen ihre Herde dabei nicht bloß mit dem Wort, sondern 
·auch durch das Beispiel führen." 

RUDOLF ZINNHOBLER 

Matthias Hiptmair 
Redakteur der Theologisch-praktischen Quartalschrift 1883-1910 

Wie eindeutig in der 2. Hälfte des 19. Jh. die Fronten zwischen „Ultramontanismus"1 

auf der einen und „Liberalismus"2 auf der anderen Seite abgesteckt waren und wie 
stark die Neigung war, die jeweilige Position zur allein seligmachenden zu erklären, 
sei an je einer Strophe aus zwei zeitgenössischen Gedichten aufgezeigt. So brachte 
Friedrich Teipel seine enge Rombindung mit folgenden begeisterten Worten zum Aus­
druck: 

,,Ein Ultramontaner frohlock' ich zu sein, 
Denn jenseits der Berg' ist der Himmel so rein, 
Und rein ist die Lehre und heiter der Sinn; 
Was schmäh't ihr, daß Ultramontaner ich bin?113 

Dagegen rief Ludwig Bauer seine Mitbürger dazu auf, doch endlich die letzten Fes­
seln, mit denen sie noch an Rom gekettet seien, abzustreifen: 

,,Die Lerche froh zum Himmel schwebt, 
Im Winde wogt das Aehrenfeld, 
Ein frohes Erntehoffen bebt 
Auf Sommerlüften durch die Welt. 
Doch eher nicht der Freiheit Saat 
Der Sichel froh entgegen reift, 
Bis ihr durch eine kühne That 
Die letzte Fessel abgestreift. 
Ja, lebt von echtem Freiheitsdrang 
In eurer Brust nur ein Atom, 
Es rege sich im Lerchensang: 
Los von Rom !114 

1 Vgl. H. Raab, in L ThK 10 (21965) 460 f. 
2 Vgl. E. Deuerlein, in LThK 6 (21961) 1007-1010. Für Österreich bes. K. Eder, Der Uberalis­

mus in Altösterreich. Geisteshaltung, Politik und Kultur (Wiener Historische Studien Bd. 3), 
Wien-München 1955. 

3 In: Ein Peters-Pfennig. Album deutscher Dichter und Schriftsteller, hg. von L. Lang I 
B. Wörner, 2. Ausg., München 1863, 100. 

'In: Gegen Rom! Zeitstimmen deutscher Dichter, hg. von E. Scherenberg, Elberfeld 1874, 7. 

91 


