pfarrliche Gottesdienst, wie er Sonntag fiir Sonntag gehalten wird, das Ma8}, nach dem
Neues gemessen werden muf}, und der Priifstein, ob es sich bewihrt. Andere Bestre-
bungen haben ihren Eigenwert und ihre Berechtigung, sie haben sich aber dem Ge-
meindegottesdienst unterzuordnen. Nicht weniger aktuell sind die Mahnungen Fliefers
an den Klerus zu einem einheitlichen Vorgehen. Was im Artikel 19 der Liturgiekonsti-
tution den Seelsorgern ans Herz gelegt wird, trifft genau die Intentionen, die Bischof
FlieBer hatte: ,Die Seelsorger sollen eifrig und geduldig bemiiht sein um die litur-
gische Bildung und die titige Teilnahme der Gliubigen, die innere und die duBere,
je nach deren Alter, Verhiltnissen, Art des Lebens und Grad der religiosen Ent-
widklung. Damit erfiillen sie eine der vornehmsten Aufgaben des treuen Spenders der
Geheimnisse Gottes. Sie sollen ihre Herde dabei nicht blof mit dem Wort, sondern
-auch durch das Beispiel fiihren.”

RUDOLF ZINNHOBLER

Matthias Hiptmair
Redakteur der Theologisch-praktischen Quartalschrift 18831910

Wie eindeutig in der 2. Hilfte des 19. Jh. die Fronten zwischen ,,Ultramontanismus’"?
auf der einen und ,Liberalismus”? auf der anderen Seite abgesteckt waren und wie
stark die Neigung war, die jeweilige Position zur allein seligmachenden zu erkliren,
sei an je einer Strophe aus zwei zeitgendssischen Gedichten aufgezeigt. So brachte
Friedrich Teipel seine enge Rombindung mit folgenden begeisterten Worten zum Aus-
druck:

,Ein Ultramontaner frohlock’ ich zu sein,

Denn jenseits der Berg’ ist der Himmel so rein,

Und rein ist die Lehre und heiter der Sinn;

Was schmih’t ihr, daB Ultramontaner ich bin?’3
Dagegen rief Ludwig Bauer seine Mitbiirger dazu auf, doch endlich die letzten Fes-
seln, mit denen sie noch an Rom gekettet seien, abzustreifen:

.Die Lerche froh zum Himmel schwebt,

Im Winde wogt das Aehrenfeld,

Ein frohes Erntehoffen bebt

Auf Sommerliiften durch die Welt.

Doch eher nicht der Freiheit Saat

Der Sichel froh entgegen reift,

Bis ihr durch eine kiihne That

Die letzte Fessel abgestreift.

Ja, lebt von echtem Freiheitsdrang

In eurer Brust nur ein Atom,

Es rege sich im Lerchensang:

Los von Rom !4

1 Vgl. H. Raab, in LThK 10 (21965) 460 f.

2 Vgl. E. Deuerlein, in LThK 6 (21961) 1607—1010. Fiir Usterreich bes. K. Eder, Der Liberalis-
mus in Altdsterreich. Geisteshaltung, Politik und Kultur (Wiener Historische Studien Bd. 3),
Wien-Miinchen 1955.

3In: Ein Peters-Pfennig. Album deutscher Dichter und Schriftsteller, hg. von L. Lang/
B. Wérner, 2. Ausg., Miinchen 1863, 100.

4In: Gegen Rom! Zeitstimmen deutscher Dichter, hg. von E. Sdherenberg, Elberfeld 1874, 7.

91



In diesem kimpferischen Klima ist Matthias Hiptmair (1845—-1918) aufgewachsen und
hat sich eindeutig fiir die ultramontane Richtung, die spiter in den Integralismus®
{iberging, entschieden. Oft und unmifverstindlich bezog er daher gegen alle liberali-
stischen Tendenzen innerhalb und auerhalb der Kirche Stellung.

Biographische Skizze

Hiptmair wurde am 4. Jinner 1845 in Schwanenstadt als Sohn des Matthias Hiptmair
und der Theresia, geb. Ziegelbsck, geboren®. Seine Mittelschulbildung erhielt er bei
den Jesuiten -auf dem Freinberg (Linz), auch die Theologie wurde ihm von den Vitern
der Gesellschaft Jesu vermittelt. Als einer der ersten aus der Didzese Linz studierte
Hiptmair in Rom. Er kam 1866 durch die Gunst seines Bischofs Franz Joseph Rudigier
(1853—1884)7 an das Collegium Germanicum. Vor ihm. (1865) waren nur Martin
Fuchs (1843—1919)® und Johann Maybéck (1845—1920)° ans Germanicum geschickt
worden. Seinen beiden Bildungsstitten — und damit dem Jesuitenorden — bewahrte
Hiptmair zeitlebens ein treues Andenken. So schrieb er noch wenige Jahre vor seinem
Tod: ,,Grati estote. Wer wire Jesuitenzigling gewesen und wiirde diese Mahnung
des Apostels vergessen, sie nicht betitigen?10

Am 3. Juni 1871 war Hiptmair in Rom zum Priester geweiht worden. Mit dem
Doktorat der Theologie ausgezeichnet, kam er 1872 in seine Heimat zuriick. Von 1872
bis 1873 wirkte er als Kooperator in Bad Ischl und von 1873 bis 1876 in der gleichen
Eigenschaft an der Stadtpfarre Linz. 1876 wurde er zum supplierenden und 1877 zum
wirklichen Professor des Kirchenrechtes und der Kirchengeschichte ernannt. Von 1875
bis 18921 war Hiptmair Redakteur der ,Christlichen Kunstblitter”, von 1883 bis

8 Vgl. O. v. Nell-Breuning, in LThK 5 (21960) 717 f; K. O. v. Aretin, Papsttum und moderne
Welt, Miinchen 1970, 138 f u. &.

¢ Diese und die folgenden Angaben nach: L. Guppenberger, Bibliographia Cleri Dioeceseos
Linciensis, Linz 1893, 82 f; F. Krackowizer/F. Berger, Biographisches Lexikon des Landes
Osterreich ob der Enns, Linz 1931, 123 £; L. Santifaller/E. Obermayer-Marnach, Usterreichi-
sches Biographisches Lexikon 1815—1950, Bd. 2, Graz-Kéln 1959, 327 £; W. Dannerbauer,
Hundertjihriger General-S5chematismus des geistlichen Personalstandes der Didzese Linz,
Bd. 1, Linz 1887, 18, 33, 306, 688; G. Russinger, Erster Erginzungsband zum General-
schematismus, Linz 1916, 225; Beatificationis et canonizationis Servi Dei Francisci Josephi
Rudigier Episcopi Linciensis Summarium, Romae 1953/54, 305 f.

7 Hiptmair schitzte Rudigier als tiichtigen Bischof, wie die von ihm zusammen mit W, Pailler
herausgegebenen Denkschriften ,Ein kleiner Blumenstrauf zum Jubel-Jahr unseres hoch-
wiirdigsten Herrn Bischofes Franz Joseph Rudigier” (Erweiterter Abdruck aus der ThPQ),
Linz 1878, und ,Franz Joseph Rudigier, Bischof von Linz. Ein Bild seines groflen Lebens
und erbaulichen Sterbens” (Erginzungsheft zur ThPQ), Linz 1885, beweisen. Auch in
seiner Bistumsgeschichte (vgl. Anm. 26) hat Hiptmair dem Bischof ein gutes Zeugnis
ausgestellt. Hinsichtlich der Seligsprechung duflerte er jedoch gewisse Bedenken. So meinte
er z. B.: ,Ich muB gestehen, daB mich die Einleitung des Seligsprechungsprozesses tiberrascht
hat und mir unerwartet gekommen ist; ich habe stets gehort, daff der Ehrwiirdige Diener
Gottes ein tichtiger Bischof war, und im allgemeinen habe ich iiber ihn alles Gute gehort,
das sich nur sagen ldBt; ich habe aber nie den Umstand hervorheben gehort, dafl er ein
Heiliger gewesen sei, und ich bin doch lange Zeit in Linz gewesen; und ich glaube, da
diese meine Ansicht auch die allgemeine Meinung gewesen ist — mit dieser oder jener
Ausnahme, Ich fithre nur den Redakteur des ,Linzer Volksblattes’ von damals, Hauser, an,
der schon gegen die Seligsprechung eingetreten war ...” Vgl. ,,Summarium” (wie Anm. 6)
§ 564, 331 f. Die Ubersetzung verdanke ich meinem Kollegen Hochschulprofessor Univ.-Doz.
DDr. P. Gradauer (Linz). Zu Hauser vgl. Anm. 11.

8 L. Guppenberger, a. a. O. 55 £; E. Krackowizer/F. Berger, a. a. O. 74.

9 L. Guppenberger, a. a. O. 127; F. Krackowizer / F. Berger, a. a. O. 201. Vgl. M. Hiptmair,
Das Germanikum und die Gregorianische Universitit in Rom, in: Das Wirken der Jesuiten
in Oberdsterreich, hg. von F. Pesendorfer, Linz 1914, 30—39, vgl. 34.

10 Vel, M. Hiptmair, Das Germanikum, 30. .

U I Guppenberger, a. a. O. 82; W. Dannerbauer, Generalschematismus I, 688. F. Krackowizer/
F. Berger, a. a. O. 123, und L. Santifaller/E. Obermayer-Marnach, a. a. O. 2 (1959) 328,
geben bereits das Jahr 1874 als Ubernahme der Redaktion durch Hiptmair an.1874 war aber

. noch Karl Kettl (1830—1898) Redakteur. Auch das letzte Redaktionsjahr Hiptmairs wird in

92



1910 gehorte er auch dem Redaktionsstab der Theologisch-praktischen Quartalschrift
an. Seit 1892 war er Vorstand des Ditzesankunstvereins. 1904 iibernahm Hiptmair
noch den Posten eines Direktors der Barmherzigen Schwestern in Linz und erwarb
sich groBe Verdienste um den Ausbau des Krankenhauses und der Hauskapelle!2.
Wiederholte Krinklichkeit zwang Hiptmair 1909, um Beurlaubung von seiner Pro-
fessur anzusuchen. Vom 16. November 190913 bis zum Sommersemester 191014 lie
er sich vertreten, nach Wiederaufnahme der Vorlesungen wurde er am 19. Jinner 1911
erneut beurlaubt und trat am 1. Oktober d. J. endgiiltig in den Ruhestand!s. Am
27. November 1918 starb Hiptmair nach nur achttigiger akuter Erkrankung. In einem
Nachruf wird von ihm gesagt: ,Er war eine gesellige Natur, heiter und von einer
rithrenden Bescheidenheit . . .”!2. Auch als Professor war Hiptmair stets seelsorglich
titig geblieben und hatte u. a. 1898 den Bau einer Kirche in Bach (Pfarre Schwanen-
stadt) groBtenteils aus eigenen Mitteln zustande gebracht!®, Im Verlauf seines Lebens
waren Hiptmair folgende Auszeichnungen zuteil geworden: Geistlicher Rat (1877),
pépstliches Ehrenkreuz ,,Pro Ecclesia et Pontifice” (1888), Konsistorialrat (1893), Pipst-
licher Ehrenkiimmerer (1904), Ritter des Franz-]osef-Ordens (1910).

Der Redakteur

Uber Hiptmairs Titigkeit als Schriftleiter der Christlichen Kunstblitter (1875—1892)!!
laB8t sich eigentlich nur sagen, daB er die Zeitschrift im {ibernommenen Stil weiter-
fithrte. Sie war vor ihm allerdings in eine gewisse Krise geraten; Hiptmairs Energie
verdankt sie die Neubelebung. Nach dem Ausscheiden von Redakteur Karl Kettl waren
die Blitter ein halbes Jahr nicht erschienen, das 1. Heft des Jahrganges 1875 kam erst
im Juli heraus. Erwihnt sei noch, da8 die Redaktionsjahre Hiptmairs zusammenfallen

mit der Regotisierung vieler oberésterreichischer Kirchen. Diesen Unternehmungen und
der Beschreibung der gotischen Gotteshiuser des Landes wurde in der Zeitschrift brei-
ter Raum gewidmet. Durch gezeichnete Artikel trat Hiptmair nur relativ selten in
Erscheinung. Seiner Beschiftigung mit der Kunst ist es jedoch zuzuschreiben, da8 er
die ,Anleitung zur Erforschung und Beschreibung der kirchlichen Kunstdenkmiler”
von Florian Wimmer (1816—1890)17, einem langjihrigen Mitarbeiter der Kunstblitter,
nach dessen Tod in 2. Auflage herausgab®,

1883 trat prtmaur als Nachfolger von Otto Schmid ( 1845-1892)?, der damals als
Professor fiir Neues Testament an die Universitit Graz berufen wurde, in die Redak-
tion der Theologisch-praktischen Quartalschrift ein. Erster Redakteur wurde damals
Josef Schwarz (1841—1909)%, der schon seit 1876 der Schriftleitung angehédrte und
seinen Posten 1893 zuriicklegte. Schon vor dem Eintritt in das Redaktionsteam hatte
Hiptmair gelegentlich Buchbesprechungen und kleinere Beitrige kirchenrechtlich-pasto-
raltheologischen oder kirchengeschichtlichen Inhalts geliefert. Das tat er auch weiter-

den genannten Werken filschlich mit 1893 angegeben Schon ' mit Heft 1 des Iahrganges
1893 hat Johann N. Hauser (1866—1927), der spitere Landeshauptmann, die Schriftleitung
iibernommen. Zu ihm vgl. jetzt vor allem ]J. Honeder, Johann Nepomuk Hauser. Landes-
hauptmann von Oberbsterreich 1908—1927, Linz o. J.

12 Nachruf in Linzer Volksblatt Jg. 50 (29. 11. 1918, Nr. 274) 2. Mehrere Daten in diesem
Nadhruf sind unzuverlissig.

13 LDB (= Linzer Didzesanblatt) 55 (1909) 137. 14 LDB 56 (1910) 38. ¥ LDB 57 (1911) 34, 105.

16 I, Santifaller/E. Obermayer-Marnach, a. a. O. 2 (1959) 328; Nachruf (wie Anm. 12);
Realschematismus simtlicher Pfarren der Didzese Linz, Linz 1930, 281. Seit 1. 11. 1941 ist
Bach Kooperatorexpositur, Vgl. R. Zinnhobler/M. Lengauer, Beitrige zur Geschichte der
kirchlichen Organisation in Oberdsterreich (Veroffentlichungen zum Atlas von Obergster-
reich Bd. 8), Linz 1970, 72.

17 Zu thm vgl. L. Guppenberger, a. a. O. 241—245; F. Kradcowizer/F. Berger, a. a. O. 372.

18 Linz 1892. Die erste Auflage war 1860 erschienen.

19 Schreibung des Vornamens in ThPQ. L. Guppenberger (a. a. 0.192 f) und F. Krackowzzer/
E. Berger (a. a. O. 295) verwenden die Schreibung ,,Oddo”.

20 Zu ihm vgl. L. Guppenberger, a. a. O. 200 £; F. Krackowizer/F. Berger, a. a. O. 306 f.

93



hin, sonst trat er als Redakteur eindeutig hinter Josef Schwarz zuriick. Fiir die konser-
vative Ausrichtung der Zeitschrift sorgten damals vor allem so bekannte Personlich-
keiten wie Joseph ‘Scheicher (1842—1924)%!, der Sozialpolitiker aus St. Pélten, und
Albert Maria Weiff (1844-1925)%, der Apologetiker aus dem Dominikanerorden;
jener durch die sogenannten ,,Zeitldufe’®3, Mitteilungen iiber die wichtigsten kirchen-
geschichtlich bedeutsamen Ereignisse des abgelaufenen Quartals, dieser durch seine
zahlreichen Leitartikel mit meist apologetischem Inhalt. 1893, nach dem Ausscheiden
von Professor Schwarz, riickte Hiptmair im Redaktionsteam an die erste Stelle, als
zweiter Redakteur kam sein Mitstudent aus Rom, der Dogmatikprofessor Dr. Martin
Fuchs (1843—1919) hinzu, der bis 1913 der Schriftleitung angehérte. Als Hiptmair
1896 die Zusammenstellung der ,Zeitliufe” iibernahm, trat die auch bisher schon
vorhandene apologetisch-konservative Tendenz der Zeitschrift eher noch stirker in
Erscheinung.

1910 legte Hiptmair aus Krankheitsgriinden seine Redaktionsgeschifte zuriick, schon
die ,,Zeitldufe” fiir das 4. Heft des Jahrganges hatte statt seiner der Seckauer Bene-
diktiner Dr. Bonifaz Sentzer besorgt®. Ab dem Jahrgang 1911 finden sich die Namen
Martin Fuchs, erster Redakteur, und Johannes Maria Gfollner?® am Titelblatt der
Quartalschrift.

Der Historiker

Das historische Hauptwerk Hiptmairs ist seine ,Geschichte des Bisthums Linz"%¢,
die er zum Jubeljahr 1885 auf Wunsch Bischof Rudigiers herausbrachte, eine noch
heute angenehm lesbare Darstellung der ersten hundert Jahre des Bestandes der
Dibzese. Aus vorhandener Literatur und einschligigen Quellen — vor allem im Vati-
kanischen Archiv — entstand ein ,einheitlicher Bau”. Mit Recht lobte schon Konrad
Meindl neben der ,iibersichtlichen Anordnung” vor allem den ,wiirdevollen, deut-
lichen Styl“?”. Den Josephinismus zeichnete Hiptmair — nach heutiger Auffassung —
wohl etwas zu diister. Von seinem harten Urteil wurde auch der josephinisch einge-
stellte Bischof Joseph Anton Gall (1788—1807) nicht verschont. Zu dessen Denkschrift
zur Verbesserung der Seelsorge von 1790, die immerhin manch trefflichen Hinweis
zur Katechese, Andachtsordnung, Predigt, Priesterausbildung etc. enthilt, sagt Hipt-
mair: ,Alles ist seicht, kleinlich, oberflichlich, keine Spur von einem griindlichen,
gewiegten Theologen, von einem das innerste Wesen der katholischen Kirche durch-
dringenden Blick ... Die Axt wird nicht an die Wurzel des Giftbaumes, sondern nur
an einzelne Zweige desselben gelegt, und die Art und Weise, wie die geschieht, LSt
schon im voraus ahnen, wie kliglich der Erfolg dieses mattherzigen Versuches aus-
fallen werde”?8, Dessen ungeachtet urteilt Hiptmair abschlieBend iiber Bischof Gall:
e+ er nahm es im Uebrigen ernst mit seinen bischoflichen Pflichten, streute manches
Samenkorn aus, das in der Zukunft niitzliche, herrliche Friichte trug und sein An-
denken zu einem gesegneten machte”, ja er kann ,,als der eigentliche Organisator der
Didzese betrachtet werden”#,

Ganz in seinem Fahrwasser war Hiptmair bei der Beschreibung der Zeit, die er noch
selbst miterlebt hatte. Hier kam sein kimpferischer Elan so recht zur Entfaltung.
Schon die Ubersdhrift des entsprechenden Kapitels ,Die kirchliche Freiheit im Kampfe
mit dem knechtenden Liberalismus” gab den Tenor seiner Ausfilhrungen unmifver-
stindlich an. Dabei iibersah Hiptmair keineswegs, daf das Revolutionsjahr 1848 auch

2 Zy thm vgl. J. Wodka, in LThK 9 (21964) 380. 28 Vgl. A. Walz, in LThK 10 (21965) 1007.

23 1893 redigierte Scheicher die Zeitliufe zusammen mit WeiB, 1894 und 1895 verfaflite sie
Weif allein.

24 ThPQ 63 (1910) 890—908. .

25 Zu ihm jetzt R. Kutschera, Johannes Maria Gfdllner — Bischof dreier Zeitenwenden, Linz
1972; Kurzbiographie in L. Santifaller/E. Obermayer-Marnach, a. a. O. 1 (1957) 436.

28 Linz 1885. *7 Vgl. dessen Rezension in ThPQ 38 (1885) 864—867.

28 M., Hiptmair, Geschichte des Bisthums Linz, Linz 1885, 109. # Ebd., 141, 145.

94



der Kirche grofe Vorteile brachte?, Aber gegen den sogenannten ,religiosen Liberalis-
mus” zog er schonungslos zu Felded!. Als das Riickgrat des Widerstandes gegen den
Liberalismus galt ihm Bischof Franz Joseph Rudigier (1853—1884)32. Nicht zuletzt
deswegen sagte Hiptmair von ihm: ,...in der Kirchengeschichte Oesterreichs...
wird er fortglinzen als Stern erster Grofe...Oberésterreich ist ihm zum gréBten
Danke verpflichtet33,

Eine weniger geschickte Hand bewies Hiptmair mit der Betreuung der 4. bis 6. Auf-
lage des' lateinischen Lehrbuchs der Kirchengeschichte von Clarus Vascotti®, das weit-
hin ein Plagiat aus Jacob Ruttenstocks , Institutiones historiae ecclesiasticae” darstellte.
Albert Ehrhard unterzog das Werk einer vernichtenden Kritik, was zu einer Fehde
fiihrte, auf die in anderem Zusammenhang noch eingegangen wird.

Den ,P6schlianern”®, denen Hiptmair schon in seiner Bistumsgeschichte einigen
Raum zugebilligt hatte?S, widmete er 1893 eine interessante Abhandlung?®?.

Damit sind die wichtigsten historischen Arbeiten Hiptmairs gewiirdigt®s. Viel hiufiger
griff er zur Feder, um sich mit dem Geist seiner Zeit auseinanderzusetzen.

. Zeitldufe”

Wie schon gesagt wurde, hat Matthias Hiptmair von 1896 bis 1910 in der Quartal-
schrift die sogenannten ,,Zeitliufe” redigiert. Unter dieser Uberschrift registrierte und
kommentierte er fast erschopfend die geistigen Strémungen und die politischen Ereig-
nisse seiner Tage, soweit sie die katholische Kirche tangierten. Diese Berichte stellen
damit, auch wenn man sie kritisch lesen muf, eine erstrangige Geschichtsquelle dar.
Als Mafistab der Beurteilung dienten Hiptmair die verschiedenen pipstlichen Enun-
ziationen, denen er auch dann quasi-dogmatische Bedeutung zuschrieb, wenn sie nicht
ex cathedra” gesprochen waren®. So duBerte er sich einmal: ,,...es gibt Einen, des-
sen Wachsamkeit unermiidlich, dessen Ueberblick und Einblick in die wirkliche Lage
der Gesammtkirche und ihrer Theile allumfassend und genau, und dessen Eifer im
Eingreifen, Verbessern, Mahnen und Anspornen rein wie Gold und erleuchtet wie der
eines Heiligen ist, und das ist der heilige Vater Leo XIII“4, Und an anderer Stelle
heiflt es: ,Niemand beschiftigt sich mit der Beobachtung und Charakterisierung der
Zeitldufe aufmerksamer als der heilige Vater und Niemand ist imstande, ein richtigeres
Urtheil iiber dieselben abzugeben als er”4!. Mit Zustimmung referiert Hiptmair die
Einstellung des (spiter von Rom verurteilten) Prisidenten der ,/Opera dei congressi”,
des Grafen Giovanni Grosoli‘®: , Das leitende Prinzip sei, alles auszufithren, was der
Papst verlangt, alles zu unterlassen, was der Papst unterlassen haben will. Dieses
Prinzip bewahre vor Abwegen und Irrewegen”.

30 Ebd,, 217 f. 3! Ebd., bes. 219—221. 32 Ebd., 221—289. 3 Ebd., 288 f.
3 C, Vascotti, Institutiones historiae ecclesiasticae novi foederis, 2 Bde., hg. von M. Hiptmair,
Wien 41881, 51888, 1895.

33 Zum Urheber dieser religidsen Schwirmerbewegung, dem Weltpriester Thomas Péschl
(1769—1838), vgl. L. Guppenberger, a. a. O. 159, bes. aber Th. Wiedemann, Die religidse
Bewegung in Oberdsterreich und Salzburg beim Beginne des 19. Jahrhunderts, Innsbruck
1890.

38 M. Hiptmair, Geschichte des Bisthums Linz, 157—162.
37 Jb. der Leo-Gesellschaft, Wien 1893, 87—93,

338 Der ihm von L. Guppenberger, a. a. O. 82, und L. Santifaller/E. Obermayer-Marnach,
a. a. O. 2 (1959) 328, zugeschriebene Artikel iiber ,Prinz Alois Liechtenstein und die soziale
Frage” stammt tatsichlich von Karl Reidhhart (ThPQ 28, 1875, 464—478).

3 Vgl. z, B. ThPQ 49 (1896) 712 £; 55 (1902) 442; 56 (1903) 180; 59 (1906) 902 u. &.
«© ThPQ 53 (1900) 185. ! ThPQ 55 (1902) 688.

42 Hiptmair schreibt Grossoli (vgl. ThPQ 56, 1903, 180). Zu Grosoli vgl. J. Schmidlin,
Papstgeschichte der neuesten Zeit Bd. 2, Miinchen 1934, 383; Bd. 3, Miinchen 1936, 31, 67.

95



Insbesondere waren es der Syllabus*® von 1864 und die Antimodernistenenzyklika
Pascendi*¢ von 1907, die fiir Hiptmair die Richtung seines Denkens und Handelns
bestimmten. Von dieser Warte aus beurteilte und verurteilte Hiptmair, um nur einiges
zu nennen, den Liberalismus®®, den Amerikanismus, den Monismus, den Modernis-
mus, den Protestantismus?, die Freimaurerei, das Judentum, die Sozialdemokratie,
das Risorgimento und die Simultanschule, wihrend er sich z. B. fiir die Jesuiten®?, die
Zentrumspartei in Deutschland®, das pipstliche ,Non expedit“®®, die konfessionelle
Schule u. i. stark machte. Sehr eingehend informierte Hiptmair iiber die Los-von-
Rom-Bewegung®. Es zeugt von seinem klaren Blick, da88 er sofort erkannte, da8 sich
diese Kampagne fiir den Protestantismus der Religion nur als Dedkmantel bediente,
in Wirklichkeit aber den. Anschlu8 des deutschsprachigen Usterreich an Deutschland
bewerkstelligen wollte.

Sicher wurden die Ausfithrungen Hiptmairs gerne gelesen, denn er schrieb mit spitzer
Feder und war ein Meister der Formulierung. Hierfiir nur ein Beispiel. Im Zusammen-
hang mit der Reformation sagt er einmal: ,,Gar manches, was damals gekocht wurde,
steht heute wiederum auf dem Herde"5!. Ein bevorzugtes Ziel der Angriffe Hiptmairs
bildete der sogenannte Reformkatholizismus. 1902 duflerte sich Hiptmair dahin, da
sich ,,im SchoBe des Clerus eine neue Richtung im liberalisierenden Sinne” ausgebildet
habe, wobei man dieses ,neugeborene Kind auf den verfithrerischen Namen...
Reform-Katholicismus” getauft habe®2, Weil es dieser Bewegung um eine Aussohniing
von Kirche und moderner Kultur ging®?, fand in ihren Schriften das Schlagwort
Kultur hiufige Verwendung. Es diirfte aber eine Unterschiebung sein, wenn Hiptmair
meinte: , Dieses Wort soll Religion und Kirche ersetzen, Cultur soll die Religion der
Zukunft sein, welche alle Menschen zur Einheit verbindet”’54, Mit Albert Maria Weif8
meinte Hiptmair: , Nein, ein Ausgleich des Christenthums und der modernen Kultur

43 R, Aubert, LThK 9 (®1964) 1202 f. Vgl, z. B. die Hinweise Hiptmairs in ThPQ 52 (1899)
968; 59 (1906) 642.

4“4 H. Stirnimann, LThK 8 (21963) 126 f. Vgl. die ausfithrliche Stellungnahme Hiptmairs in
ThPQ 61 (1908) 177—186.

4 Zu diesem und den folgenden Themen nahm Hiptmair in den ,Zeitliufen” so hiufig
Stellung, daB8 eine Angabe von Belegstellen nicht zwedkdienlich ist.

46 Vgl, hierzu auch Hiptmairs Rezension zu: P, ‘Majunke, Luthers Lebensende, Mainz 1890
(ThPQ 43, 1890, 426 f); M. Héhler, Religionskrieg in Sicht?, Trier 1890 (ThPQ 44, 1891,
158 f); vor allem aber die Wiirdigung zu H. Denifle/A. M. Weif, Luther und Luthertum
in der ersten Entwicklung, Bd, 2, Mainz 1909 (ThPQ 62, 1909, 445—452).

4 Damals wurde in Deutschland die Abschaffung des sogenannten Jesuitenparagraphen,
der aus den Kulturkampftagen stammte und den Mitgliedern des Ordens den Aufenthalt
in Deutschland verbot, heftig diskutiert. Vgl. die Hinweise bei Hiptmair ThPQ 50 (1897)
716 £, 958; S5 (1902) 436, 438; 56 (1903) 694; 57 (1904) 201, 688—691 u. 5.

@ Vgl, ThPQ 55 (1902) 441; 56 (1903) 185, 959; 59 (1906) 639; 62 (1909) 172; 63 (1910)
197—200. ' ) . .

4 Djeses bedeutete praktisch ein Verbot fiir die italienischen Katholiken, sich am politischen
Leben zu beteiligen, Vgl. N. Miko, LThK 7 (®1962) 1026. Hiptmair tat sich schwer, die
teilweise Abkehr von diesem Prinzip durch Pius X. im Jahre 1905 auch nur zur Kenntnis
zu nehmen, und spiirte gar nicht, daB er in Widerspriiche geriet, wenn er von den
Katholiken Usterreichs mehr politisches Engagement forderte (vgl. bes. ThPQ 58, 1905,
956 £; 59, 1906, 428).

50 Hiervon wird in den Zeitliufen ab 1898 laufend berichtet. Zur Bewegung vgl. K. Alger-
missen, in LThK 6 (®1961) 1153—1155, die gute Zusammenfassung bei R. Kuppe, Karl
Lueger und seine Zeit, Wien 1933, 453—457, und die Hinweise bei P. Hofrichter, Modernis-
mus in Usterreich, BShmen und Mihren, in: Der Modernismus. Beitrige zu seiner Erfor-
schung, hg. von E. Weinzierl, Graz-Wien-Kéln 1974, 175—197, bes. 176—180. Auch
A. Hitler nimmt in seinem Buch ,Mein Kampf” von seiner Sicht ausfiihrlich zur Los-von-
Rom-Bewegung Stellung (1. Bd., 3. Kap.).

5t ThPQ 62 (1909) 445. 5 ThPQ 55 (1902) 437. :

53 Damit setzte man sich mit dem letzten Satz des Syllabus auseinander, der diese Aussohnung
fiir moglich hinstellte.

3 ThPQ 55 (1502) 438.

96



ist nicht mdglich ohne schwere Schidigung des Christenthums selber”5s. 1903, schon
vier Jahre vor der Enzyklika , Pascendi”, vertrat Hiptmair beziiglich des Reformkatholi-
zismus die Auffassung: ,Die Bewegung hat den Charakter einer. Sekte angenom-
men...”%, Thren Ursprung erblickte er im Protestantismus und hielt dafur, daB sie
sich auf dem Weg zum Heidentum befinde?.

In Pius X. sah Hiptmair gleich bei seinem Regierungsantritt ein Bollwerk gegen den
Modernismus. Verschiedene hatten in dem neuen Papst zunichst einen Anhédnger des
Reformkatholizismus erblickt, Hiptmair hatte ihn sofort richtig eingeordnet®,
Hiptmair begegnete auch ehrlich gemeinten Reformbéstrebungen mit Skepsis, ja mit
Ablehnung. Weder ein Hermann Schell (1850—1906)%®, noch ein George Tyrrell (1861
bis 1907)%, ein Alfred Loisy (1857—1940)%, ein Franz Xaver Kraus (1840—1901)%2, ein
Romolo Murri (1870—1944)® oder ein Antonio Fogazzaro (1842—1911)% fanden
Gnade vor den Augen Hiptmairs. Seine Gewihrsleute waren hingegen Albert Maria
Weifl (1844~1925)%, Heinrich Denifle. (1844—1905)°, Karl Braun (1841-1909)5’
Ernst Commer (1847—1928)% u. a.

Hiptmair hat wiederholt mit Genugtuung darauf hingewiesen, daf} die Quartalschrift
als eine der ersten den Fehdehandschuh mit den Reformern aufgenommen und dafiir
manches erduldet habe®®. Es ist hier nicht der Raum, um auf die einzelnen literari-
schen Auseinandersetzungen Hiptmairs mit den Vertretern des Reformkatholizismus
niher einzugehen. Als ein Beispiel fiir vxele sei der Konflikt mit Albert Ehrhard wenig-
stens aufriBartig geschildert.

Die Fehde mit Albert Ehrhard

Im Jahre 1898 war der damals 36jihrige Wiirzburger Kirchengeschichisprofessor Albert
Ehrhard (1862—1940)?° nach Wien berufen worden. Hier mufite er die Los-von-Rom-
Bewegung, die ihn mit Trauer und Schmerz erfiillte, miterleben. Allenthalben versuchte
man den Katholiken einzureden, wie iiberholt ihr Glaube und wie wenig geeignet er
zur Bewiltigung der Zeitprobleme sei. Dagegen stand Ehrhard auf.. Er wollte zeigen,
»daBl der Katholizismus nicht ein hinsterbendes Gebilde verklungener Zeiten ist, son-
dern auch im zwanzigsten Jahrhundert sich als ein lebenskriiftiger Kulturfaktor erwei-

8 ThPQ 56 (1903) 447. 5 ThPQ 56 (1903) 446.

57 ThPQ 56 (1903) 447; 61 (1908) 413 £; 62 (1909) 448, 451 £; 63 (1910) 200 u. &.

58 Vgl. u. a. ThPQ 57 (1904) 195; 58 (1905) 681 £; 59 (1906) 641 £, 901.

5 Vgl bes. ThPQ 50 (1897), 717, 958; 51 (1898) 196 £, 704—706; 52 (1899) 443, 447f;
55 (1902) 185, 933; 60 (1907) 913—925; 61 (1908) 184 u. &. Zu Schell .vgl. J. Hasenfug,
LThK 9 (21964) 384 £

® Z, B. ThPQ 61 (1908) 184—186; 62 (1909) 876 f u. &, In diesem Zusammenhang beschuldigt
Hiptmair Henri Brémond S. J. (1865—1933), weil er am Begridbnis seines Freundes Tyrrell
teilgenommen und ihm vorher bedingungsweise die Absolution erteilt: hatte Zu Tyrrell
vgl. R. Scherer, in LThK 10 (21965) 426 f.

8 ThPQ 57 (1904) 420—423, 694 f; 59 (1906) 641; 61 (1908) 181 u. 6. Zu Loisy vgl
O. Schroeder, in LThK 6 (*1961) 1134.

. ThPQ 51 (1898) 197; 55 (1902) 437, 932f; 56 (1903) 185, 953 f; 61 (1908) 184 u. &.
Zu Kraus vgl. H. Schzel in LThK 6 (®1961) 596.

$ ThPQ 56 (1903) 177—180, 450; 57 (1904) 195; 58 (1905) 681 f; 59 (1906) 900; 62 (1909)
876 f u. 8. Zu Murri vgl. A. Martini, in LThK 7 (31962) 697 f; K. 0 0. Aretm, a. a.-O.
135, 144.

o Vel, z. B. ThPQ 59 (1906) 641. Zu Fogazzaro vgl. Brockhaus-Enzyklopadie 6 (“1968) 394.

85 Vgl, z, B. ThPQ 56 (1903) 447; 62 (1909) 445452 u. 6. Zu Weifl vgl. oben Anm. 22,

86 ThPQ 57 (1904) 419 f u. 6. Zu Denifle vgl. A. Walz, LThK 3(21959) 227 f.

87 Z, B. ThPQ 51 (1898) 197 u. 8. Zu Braun vgl. L. Lenhart, LThK 2 (21958) 655.

% Vgl. bes. ThPQ 60 (1907) 913—921 u. . Zu Commer vgl. J. Hasenfufl, LThK 3 (21959) 20;
g w. Bgutz Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, 7. Lieferung, Hamm 1973,

p. 1112

& ThPQ 61 (1908) 181; 62 (1909) 870.

7 Zu ihm vgl. F. Lozdl LThK 3 (%1959) 719; L. Santifaller/E, Obermayer-Mamuch a.a. 0.1
(1957) 228; F. W. Bautz, Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, 10. Lieferung,
Hamm 1975, Sp. 1471 f.

97



sen ‘wird ...”". Zu diesem Zweck verfafite er seine Programmschrift ,Der Katholi-
zismus und das 20. Jahrhundert im Lichte der kirchlichen Entwicklung der Neuzeit“?1.
Obwohl Ehrhard das Heil von der katholischen Kirche erwartete, stief er bald auch
in katholischen Kreisen auf heftigen Widerstand. Vor allem war es sein Appell an die
Beachtung der Geschichtlichkeit der Kirche gewesen, der ihn fiir viele suspekt machte
und in die Nihe des Protestantismus riickte. ,Die katholische Theologie hatte sich
damals ja weitgehend auf die Bastion eines geschichtsfreien und angeblich zeitlos
giiltgen Systems zuriickgezogen . ..””s. Auch der Historiker Hiptmair stand der histo-
risch-kritischen Methode auffallend skeptisch gegeniiber™’, Schon aufgrund dieser
divergierenden Auffassungen zeichnete sich ein Gegensatz Ehrhard — Hiptmair ab. Die
negative Besprechung des von Hiptmair edierten Lehrbuchs der Kirchengeschichte von
Vascotti durch Ehrhard™ vertiefte die Kluft noch, obwohl dieser vornehm .genug
gewesen war, den Herausgeber zu verschweigen. Hiptmair verteidigte sich in einer
ziemlich heftig geratenen Entgegnung?. Ihren Hohepunkt erreichte die Auseinander-
setzung im Jahre 1902. Hiptmair beniitzte einen Artikel , Reform der theologischen
Studien, ihre Begriindung und ihre Gefahr”’?, um eine Attacke gegen Ehrhard zu
reiten. Er sah in ihm einen Anhinger des damaligen , Historicismus”, den er einer
»falschen Behandlung, Anwendung und Auffassung der Geschichte” beschuldxgte und
in dem er einen Hauptfeind der Kirche erblickte.

Als das schon erwihnte Buch Ehrhards ,,Der Katholizismus und das zwanzigste Jahr-
hundert” erschien, iiberlie Hiptmair die Besprechung in der Quartalschrift seinem
Kollegen Fuchs®, der es nicht an nirgelnder Kritik fehlen lieB. Das wieder veranlaBte
Ehrhard zu einer Stellungnahme. In seinem Werk , Liberaler Katholizismus? Ein Wort
an meine Kritiker”” befaSte er sich ausfiithrlich mit Hiptmair und Fuchs®, und zwar
in einer Art und Welse, die sich auf das Niveau der Gegner begab. Das englische
~Monthly Register” (Juli/August 1902) spricht sogar, wohl etwas zu hart, von einem
,,Schmutzﬂecken” in Ehrhards Buch, der , mehr Zornmiitigkeit als gesunden Sinn an
den Tag lege”s‘ In’ Hinkunft wollte Ehrhard schweigen, zumal er im Sommer 1902
einén Ruf an’die Universitit Freiburg angenommen hatte®®, Auch Hiptmair, der sich
im laufenden Jahrgang der Quartalschrift zusammen mit Professor Fuchs noch einmal
»Zur Kontroverse Ehrhard” meldete®, wollte damit ,,vom Kampfplatz” abtreten.
Indirekt hat er jhn freilich noch wiederholt aufgesucht. So berichtet er z. B. 1903 mit
unverhohlener Freude von der Brandrede des Rottenburger Bischofs Paul Wilhelm
Keppler (1898—1926)8 gegen den Reformkatholizismus (1. Dezember 1902), die
sich neben Schell und Kraus vor allem gegen Ehrhard gerichtet hatte®. Auch bei den
weiteren Berichterstattungen iiber den ,Modernismus” ist Ehrhard offensichtlich stets
mitgemeint. Namentlich erwihnte Hiptmair seinen Gegner im Zusammenhang mit
dessen Zuriickweisung der Enzyklika ,,Pascendi”” und der hierauf erfolgten Aberken—
nung des Pralatentitels (1908), doch vermled er alle Ausfilligkeiten.

7 Vorwort zu seinem Buch ,Der Katholizismus und das zwanzigste Jahrhundert”, 1. Auflage,
Stuttgart 1901.

72 Vgl. hierzu den ausgezeichneten Aufsatz von H. Dachs, Albert Ehrhard — Vermittler oder
Verriiter, in: Der Modernismus (wie Anm, 50), 213—233.

 H, Dadhs, a. a. O. 229.

™ Vgl. z. B. ThPQ 53 (1900) 189; 54 (1901) 942 f; 57 (1904) 421 f u. &.

s Vgl Oesterreichisches -Litteraturblatt, hg. durch die Leo-Gesellschaft, 7 (1898) 705—710.
Bibliographische Angaben zu Vascotti oben Anm. 34.

79 ,Bemerkungen zur Charaktenstlk Vascottis im Oesterreichischen Litteraturblatt”, ThPQ 52
(1899) 496—499.

77 ThPQ 55 (1902) 279-288 7 ThPQ 55 (1902) 414—417, -7 Stuttgart und Wien 1902.

8 274283, ®! Zitiert nach ThPQ 55 (1902) 934. 82 H, Dadhs, a. a. O. 226.

8 ThPQ 55 (1902) 729734,

8¢ Geboren 1852. Zu ihm vgl. P. Bormann, LThK 6 (21961) 118 f.

85 ThPQ 56 (1903) 442—447; zur Rede vgl. H. Dachs, a. a. O. 223 £.

8 ThPQ 61 (1908) 412 f.

98



Zusammenfassung

~Als Lehrer und Seelsorger” hat M. Hiptmair ,.eine vielseitige Tatigkeit” entfaltets?.
Seine historischen Arbeiten sind auch heute noch unentbehrlich.

Als Sdhriftleiter der Theologisch-praktischen Quartalschrift hat er diese in einem ,,be-
tont konservativen Kurs’®8 gesteuert. Sie wurde ihm zur Plattform, um in die Aus-
einandersetzungen der Zeit einzugreifen. Die darin verdffentlichten ,,Zeitliufe” stellen,
trotz ihres polemisch-apologetischen Vorzeichens, wertvolle Primirquellen fiir die
Kirchengeschichte gegen Ausgang des 19. und zu Beginn des 20. Jh. dar.

Fiir die positiven Anliegen des Reformkatholizismus hat Hiptmair aufgrund seiner
Einstellung und seines Bildungsweges kein Verstindnis aufbringen konnen. Hier hat
er sich auch hiufig sein Urteil etwas zu leicht gemacht.

87 L, Santifaller/E. Obermayer-Marnach, a. a. O. 2 (1959) 328.
88 P, Hofrichter, a. a. O. 181.

PETER GRADAUER
Romische Erlisse und Entscheidungen

Férderuﬁg der lateinischen Sprache

Latein war einst die Sprache einer Weltkultur. Nachdem mit dem Zusammenbruch
des romischen Imperiums auch die lateinische Sprache zuniichst ihre Weltgeltung ein-
gebiift hatte, leiteten im Zeitalter des Humanismus fithrende Minner der Wissen-
schaft eine Renaissance dieser Sprache im Bereiche der profanen Kultur ein, in der
abendlindischen Kirche war — besonders im Bereich der christlichen Philosophie und
Theologie — Latein immer in Ubung gewesen; heute geht jedoch dessen Bedeutung
auch in der Kirche immer mehr zuriick. Um dieser Entwicklung entgegenzuwirken,
hat nun Paul VI. die Stiftung ,Latinitas” — mit dem Charakter einer moralischen
Person — begriindet; ihr Sitz befindet sich in der Vatikanstadt. Das Staatssekretariat
wird fiir diese Stiftung einen leitenden Ausschu8 berufen, der aus einem Vorsitzenden
und sechs weiteren Personen, darunter wahrscheinlich auch Laien, bestehen soll.

Die treibende Kraft in diesen Bemiihungen ist der Abt der Lateranensischen Regular-
Kkleriker, Carlo Egger, zugleich Leiter des Biiros fiir die lateinischen Dokumente im
Staatssekretariat und Direktor der Zeitschrift , Latinitas”. Er gab dem Vatikansender
ein Interview und erklirte u. a. iiber die neu eingerichtete Stiftung: ,,Aus den Statuten
der neuen Institution geht hervor, daB ihre Aufgabe und ihr Ziel die Férderung aller
privaten und offentlichen Initiativen zur Verwendung der lateinischen Sprache sind,
ferner das Studium der Sprache und der lateinischen Werke der Klassik und des
Mittelalters . . . Man kann nicht einfach behaupten, da die lateinische Sprache tot sei
wie etwa das Altigyptische oder die assyrische Sprache. Latein war und ist bis auf
den heutigen Tag eine lebendige Sprache, sie dient der Verstindigung zwischen gebil-
deten Menschen, hauptsiichlich wenn diese verschiedene Nationalsprachen sprechen.

In den Biiros des Hl. Stuhles gehort die Verwendung des Lateins zur téglichen Er-
fahrung. Dieser Tatsache soll nunmehr in einem gréferen Rahmen Rechnung getragen
werden. Das Abfassen von Biichern in Latein gehort dazu; des weiteren will man
die Kenntnis des Lateinischen unter den Studenten der katholischen Hochschulen und
Seminare vertiefen. Da man mit diesem Anliegen gegen die herrschende Strémung
anzugehen hat, unterliegt keinem Zweifel. Denn es besteht eine starke Tendenz gegen

99



