tischen Anmerkungen versehenen Elenchus
der Punkte, an denen eine Verschmelzung
marianischer und mythologischer Motive
stattgefunden haben kann. lch glaube aber
weder, daB die Liste vollstindig ist, noch daf8
in dieser Aufzihlung wirklich der Aspekt
beriihrt wird, in dem die Entwicklung des
Marienkultes erst begreiflich gemacht und
an einem urspriinglich christlichen Kriterium
gemessen werden kann. Das aber ist die
Funktion, die Maria innerhalb des christ-
lichen Gottesbildes und innerhalb des christ-
lichen Verhiltnisses zu Gott eingerdumt
wurde. Im Verhiltnis zu diesem Aspekt sind
alle anderen Entfaltungen sekunddr, denn
die seelische Plausibilitit und das vitale In-~
teresse, die dem iiberlieferten Marienkult die
religiose Notwendigkeit gaben, konnen in
einem eintachen Satz zusammengefait wer-
den: Hier, bei, durch oder sogar in Maria
findest du einen gnidigen und verldBlichen
Gott.

Die sogenannte Krise der Marienverehrung
hat einen positiven Grund auch darin, da
von vielen Katholiken der Gegenwart mit
urspriinglicher Klarheit begriffen wird, was
fiir die Christen der ersten Stunde das Evan-
gelium ausgemacht hat: wir kénnen im Na-
men Jesu ,mit freiem Mut vor den Thron
der Gnade treten” (Hebr 4, 16). Vieles, all-
zuvieles an der spiter gewachsenen Marien-
verehrung und -theologie stammt aus einem
erneuerten Miftrauen gegeniiber Gott und
seiner Zuginglichkeit und VerliBlichkeit in
Jesus Christus, Dazu gibt es schon reichliche
Auskiinfte der geschichtlichen Forschung; sie
miissen aber in eine theologische Rede liber
Maria erst noch eingebracht werden. Viel-
leicht diirfen wir das schon von einem der
nichsten Symposien der Mariologen erwar-
ten.
Linz Gottfried Bachl
GORRES IDA FRIEDERIKE, Weltfrommig-
keit. Aus dem Nachlaf herausgegeben von
Beatrix Klaiber. (240.) Knecht, Frankfurt/M.
1975. Brosch. DM 22.—,

Die Herausgeberin schreibt im Vorwort, das
Buch sei duBerlich zwar unfertig, ,in seinem
Gehalt aber die Vollkommenheit des Ewigen
herauskristallisierend”; damit wedkt sie im
Leser eine Erwartung, die ihm die vorgeleg-
ten Fragmente aus dem NachlaB der be-
kannten Schriftstellerin nicht erfiillen kén-
nen; nicht nur, weil es ein Buch jener Per-
fektion wohl gar nicht geben kann, sondern
weil die Verfasserin den allumfassenden
olympischen Blidk von oben nie versucht; sie
bietet Entwiirfe an fiir ein Verstindnis des
Christentums und seines Verhiltnisses zur
Welt und bleibt dabei gescheit und beschei~
den genug, die Grenzen religiSser Erkenntnis
nicht zu iibersehen.

Die zitatenreichen Texte miiiten sowohl der
Quantitit wie der Qualitit nach erst noch
geordnet und iiberarbeitet werden, um ein

Ganzes darzustellen; aber auch in der vor-
liegenden Gestalt sind sie das Zeugnis einer
christlichen Spiritualitit, die sich nicht
schimt, das Rendezvous mit der Vernunft
gewagt zu haben, also denkende Frommig-
keit zu sein; der Ton persénlicher Betrof-
fenheit, der immer zu horen ist, hat deshalb
die Kraft der Uberzeugung; auch dort, wo
sich die Verfasserin mit resoluten Sitzen
von der religiosen Atmosphire absetzt, die
sie als junges Midchen im Pensionat der
Englischen krdulein erlebt hat, ist nichts zu
spuren vom Eifer der Enttduschten, der sol-
che Riickblicke oft verzerrt; obwohl sie sich
traut, viele negative Errungenschaften der
katholischen Kirche nach Pius XII. deutlich
zu nennen, ist sie nicht beleidigt vom Gang
der Zeit und stimmt nicht ein in jene abend-
lichen Elegien, in denen nur von Dekaden-
zen gesungen wird, Ida Friederike Gorres
gehort zu den Katholiken, die mit ihrem
Wort an der Metamorphose des Katholi-
schen, die jetzt deutlicher im Gang ist, wek-
kend und f6rdernd mitgewirkt haben. Ihr
letztes Buch zeigt, wie sie bis zu ihrem Tod
versucht hat, furchtlos, aufmerksam und hof-
fend Schritt zu halten.

Gottfried Bachl

Linz

GOVAERT LUTGART, Kardinal Newmans
Mariologie und sein persénlicher Werdegang.
(248.) VPustet, Salzburg 1975. Kart. lam.
S 239.—, DM 32—,

Diese Dissertation weist auf, daB die Mario-
logie die Entwicklung der Ansichten New-
mans in den Jahren vor seiner Bekehrung
zur Kkatholischen Kirche wesentlich mitbe-
stimmt hat. Einerseits wird die Kontinuitit
der Mariologie Newmans nachgewiesen, an-
dererseits ihre Entwicklung dargestellt.
Newman hat Maria von Anfang an verehrt:
Das beweist eine in diesem Band erstmals
publizierte Marienpredigt zum Fest Mariae
Verkiindigung 1831. Der Grund dieser Ver-
ehrung wird mehrfach genannt: ,,Wir ehren
den Herrn im ehrfurchtsvollen Nennen sei-
ner Mutter... Sie ist Gegenstand unserer
Betrachtung, damit wir das Bild ihres Sohnes
in unseren Herzen wirklichkeitsnahe und le-
bensvoll entfalten.” Dieser Grundgedanke
zieht sich durch das gesamte Werk Newmans.
Bei den Kirchenvitern findet Newman die
Bezeichnung Mariens als zweite Eva. Daraus
wird abgeleitet, da8 ,,in ihr das Schicksal der
Welt gewendet werden” sollte. Dennoch
stellt sich der Anglikaner Newman die Frage,
ob die Marienverehrung der rémischen Kir-
che nicht ,abgéttisch” sei und damit eine
Korruption der urspriinglichen Lehre dar-
stelle. Hand in Hand damit geht eine Auf-
fassung von der Stabilitit der Tradition, die
dem anglikanischen Bischof Bull entlehnt
wird, und fiir eine Lehrentwidklung keinen
Platz lit.

Das Interessanteste an dieser Arbeit ist der
Nachweis, daR erst eine flexiblere Auffas-

119



sung der Entwicklung der Glaubenslehre, wie
sie Newman in seinem grofangelegten Werk
zu diesem Thema entwickelt, auch zur Ak-
zeptierung einer Entwicklung der Marien-
und Heiligenverehrung fiihrte. Andererseits
erkannte er, daf die katholische Kirche Ma-
ria zwar als das ranghdchste Geschdpf, aber
nicht als gottliches Wesen verehrte. Damit
waren seine Bedenken endgiiltig entkriftet.
Wie wir sehen, beschiftigt sich Newman
hauptsiichlich mit der Frage nach dem Recht
und der Art und Weise der Marienverehrung.
Die groflen Glaubenswahrheiten iiber Ma-
ria, ihre Gottesmutterschaft, ihre Siindlosig-
keit, ihre Unbefleckte Empfingnis, werden
zwar genannt, doch niemals tiefer ergriindet.
Hier sind die Grenzen der Mariologie New-
mans, wie der Leser nicht ohne eine leise
Enttiuschung feststellt.
Linz Giinter Rombold
BSTEH ANDREAS (Hg.), Universales Chri-
stentum angesichts einer pluralen Welt.
St. Gabriel, Médling 1976, Kart. lam. S 96.—.

Es handelt sich um den 1. Bd. einer geplan-
ten Reihe: der ,Beitriige zur Religionstheolo-
gie”, die von der Phil.-Theol. Hochschule
St. Gabriel herausgegeben wird. Die durch
diese Reihe aufgegriffene Thematik ist ein
Desiderat der Theologie, seit das II. Vati-
kanum jedem Menschen guten Willens die
Heilsmoglichkeit zugesprochen und die posi-
tive Bedeutung der nichtchristlichen Religio-
nen anerkannt hat. Die Aufgabe ist drei-
fach: 1. der Dialog mit den Religionen, 2.
die Klirung des unterscheidend Christlichen,
3. das Durchdenken der Folgerungen flir die
Theorie und Praxis der Mission.

Dem ersten Problemkreis ist in diesem Sam-
melband der Beitrag von A. Vorbichler ge-
widmet: ,Das Heil im Verstidndnis der nicht-
christlichen Welt”. Besonders bemerkenswert
sind seine Hinweise auf die Religion der
Bantu als Beispiel fiir die sogenannten Na-
turvolker. Magie wird hier als Teilhabe am
Leben und den Mitteln zur Lebensstirkung
gedeutet. Von dieser Position aus kann auch
die Religion der Naturvdlker positiv gese-
hen werden: Sie bringt die Abhingigkeit
aller Lebenssphiren zum Ausdruck und bie-
tet die Sippensolidaritit als Modell fiir die
Solidaritit aller Menschen an. Kursorisch
geht Vorbichler in der Folge auch auf die
indische und chinesische Religion sowie den
Marxismus als Weltanschauung ein.

Die zweite der genannten Aufgaben nimmt
K. Rahner in seinem Artikel ,Der eine Je-
sus Christus und die Universalitiit des Heils”
in Angriff, der das eigentliche Ereignis die-
ses Bandes darstellt. Rahner fragt nach der
Bedeutung des dogmatisch verbindlichen Sat-
zes: ,Wer immer von den Menschen das
eigentliche und endgiiltige Heil findet, er-
langt es in Abhingigkeit von Jesus Chri-
stus”. Heil wird streng iibernatiirlich ver-

120

standen als ,Unmittelbarkeit zu Gott als er
selbst”. Die 1. interessante These Rahners
lautet: ,Im eigentlichen Vollzug des Heils
scheint die Freiheit des einzelnen unersetz-
bar zu sein”. Richtig verstanden kénne man
daher von einer ,wahren Selbsterlssung”
sprechen: Erlésung bedeutet nicht Fremd-
erlésung ohne Beriicksichtigung mensdhlicher
Freiheit. Man kann sich allerdings fragen,
ob das Gegensatzpaar Selbst- oder Fremd-
erlésung im Hinblik auf Gott nicht von
vornherein die Antwort verfehlt. Zudem ist
der Begriff der Selbsterldsung historisch be-
lastet. — Vertrauter klingt die 2. These Rah-
ners: Das Kreuz sei das ursakramentale
Zeichen von Gnade. Auf dem Hintergrund
der Freiheitsgeschichte bedeutet das, da8
Gott sich dem Menschen Jesus so mitgeteilt
hat, daB dieser zur nicht mehr zuriicknehm-
baren Selbstzusage Gottes an die Welt wird.
Das Kreuz bedeutet dann das ,Ende und
Endgiiltigwerden  menschlicher  Freiheits-
geschichte iiberhaupt”. Rahner geht dann
neuerdings auf den miflverstindlichen Be-
griff vom ,anonymen Christen” ein und de-
finiert ihn als jenen, ,der etwas konkret
Unbekanntes sucht, der Ausschauende und
Wartende, der existentiell mit dem verbun-
den ist, was er sucht”. Eine ,,suchende Chri-
stologie” wei8 freilich nicht, daf in Jesus
von Nazareth der zu finden ist, den sie sucht.
Liegt da nicht ein Widerspruch vor? Setzt
eine ,suchende Christologie” nicht bereits
den Glauben voraus, wihrend jeder, der nicht
glaubt, sie als Zumutung empfindet? Der
Einwand mufl gemacht werden, daB der Be-
griff ,,anonymer Christ” im Dialog mit den
Religionen eher eine Belastung als eine Hilfe
darstellt.

W. Kaspar erginzt Rahners Artikel um den
ekklesiologischen Aspekt: die Kirche als
Gemeinschaft der Glaubenden ist die ge-
schichtliche Daseins- und Wirkweise des Gei-
stes Jesu Christi. F. Hahn hebt die pneuma-
tologische Dimension des Missionsauftrages
hervor. Als evang. Theologe fu8t er wesent-
lich stirker auf der Schrift als Rahner und
Kaspar.

J. Glazik geht in seinem Artikel ,,Orts-
kirche — Weltkirche” die dritte Aufgabe an:
die Untersuchung der Folgerungen auf die
Theorie und Praxis der Missionen. An die
Stelle der Patronatsmissionen der Neuzeit,
die uns die schwere Hypothek der Verbin-
dung von Mission und Kolonisation ge-
bracht haben, muB heute die Anerkennung
des ortskirchlichen Prinzips treten, wodurch die
Missionskirchen miindig werden. Die Praxis
ist der Theorie vorangeeilt: auch das II. Va-
tikanum blieb in seinen Auferungen noch
zaghaft, wobei die Kirchen-Konstitution kla-
rer spricht als das Missionsdekret.

In den letzten Jahren hat sich ein Umdenken
in der Theologie angebahnt, wodurch der seit
Barths Zeiten geradezu geichtete Begriff der
Religion wieder aufgewertet wird. Die vor-



