sung der Entwicklung der Glaubenslehre, wie
sie Newman in seinem grofangelegten Werk
zu diesem Thema entwickelt, auch zur Ak-
zeptierung einer Entwicklung der Marien-
und Heiligenverehrung fiihrte. Andererseits
erkannte er, daf die katholische Kirche Ma-
ria zwar als das ranghdchste Geschdpf, aber
nicht als gottliches Wesen verehrte. Damit
waren seine Bedenken endgiiltig entkriftet.
Wie wir sehen, beschiftigt sich Newman
hauptsiichlich mit der Frage nach dem Recht
und der Art und Weise der Marienverehrung.
Die groflen Glaubenswahrheiten iiber Ma-
ria, ihre Gottesmutterschaft, ihre Siindlosig-
keit, ihre Unbefleckte Empfingnis, werden
zwar genannt, doch niemals tiefer ergriindet.
Hier sind die Grenzen der Mariologie New-
mans, wie der Leser nicht ohne eine leise
Enttiuschung feststellt.
Linz Giinter Rombold
BSTEH ANDREAS (Hg.), Universales Chri-
stentum angesichts einer pluralen Welt.
St. Gabriel, Médling 1976, Kart. lam. S 96.—.

Es handelt sich um den 1. Bd. einer geplan-
ten Reihe: der ,Beitriige zur Religionstheolo-
gie”, die von der Phil.-Theol. Hochschule
St. Gabriel herausgegeben wird. Die durch
diese Reihe aufgegriffene Thematik ist ein
Desiderat der Theologie, seit das II. Vati-
kanum jedem Menschen guten Willens die
Heilsmoglichkeit zugesprochen und die posi-
tive Bedeutung der nichtchristlichen Religio-
nen anerkannt hat. Die Aufgabe ist drei-
fach: 1. der Dialog mit den Religionen, 2.
die Klirung des unterscheidend Christlichen,
3. das Durchdenken der Folgerungen flir die
Theorie und Praxis der Mission.

Dem ersten Problemkreis ist in diesem Sam-
melband der Beitrag von A. Vorbichler ge-
widmet: ,Das Heil im Verstidndnis der nicht-
christlichen Welt”. Besonders bemerkenswert
sind seine Hinweise auf die Religion der
Bantu als Beispiel fiir die sogenannten Na-
turvolker. Magie wird hier als Teilhabe am
Leben und den Mitteln zur Lebensstirkung
gedeutet. Von dieser Position aus kann auch
die Religion der Naturvdlker positiv gese-
hen werden: Sie bringt die Abhingigkeit
aller Lebenssphiren zum Ausdruck und bie-
tet die Sippensolidaritit als Modell fiir die
Solidaritit aller Menschen an. Kursorisch
geht Vorbichler in der Folge auch auf die
indische und chinesische Religion sowie den
Marxismus als Weltanschauung ein.

Die zweite der genannten Aufgaben nimmt
K. Rahner in seinem Artikel ,Der eine Je-
sus Christus und die Universalitiit des Heils”
in Angriff, der das eigentliche Ereignis die-
ses Bandes darstellt. Rahner fragt nach der
Bedeutung des dogmatisch verbindlichen Sat-
zes: ,Wer immer von den Menschen das
eigentliche und endgiiltige Heil findet, er-
langt es in Abhingigkeit von Jesus Chri-
stus”. Heil wird streng iibernatiirlich ver-

120

standen als ,Unmittelbarkeit zu Gott als er
selbst”. Die 1. interessante These Rahners
lautet: ,Im eigentlichen Vollzug des Heils
scheint die Freiheit des einzelnen unersetz-
bar zu sein”. Richtig verstanden kénne man
daher von einer ,wahren Selbsterlssung”
sprechen: Erlésung bedeutet nicht Fremd-
erlésung ohne Beriicksichtigung mensdhlicher
Freiheit. Man kann sich allerdings fragen,
ob das Gegensatzpaar Selbst- oder Fremd-
erlésung im Hinblik auf Gott nicht von
vornherein die Antwort verfehlt. Zudem ist
der Begriff der Selbsterldsung historisch be-
lastet. — Vertrauter klingt die 2. These Rah-
ners: Das Kreuz sei das ursakramentale
Zeichen von Gnade. Auf dem Hintergrund
der Freiheitsgeschichte bedeutet das, da8
Gott sich dem Menschen Jesus so mitgeteilt
hat, daB dieser zur nicht mehr zuriicknehm-
baren Selbstzusage Gottes an die Welt wird.
Das Kreuz bedeutet dann das ,Ende und
Endgiiltigwerden  menschlicher  Freiheits-
geschichte iiberhaupt”. Rahner geht dann
neuerdings auf den miflverstindlichen Be-
griff vom ,anonymen Christen” ein und de-
finiert ihn als jenen, ,der etwas konkret
Unbekanntes sucht, der Ausschauende und
Wartende, der existentiell mit dem verbun-
den ist, was er sucht”. Eine ,,suchende Chri-
stologie” wei8 freilich nicht, daf in Jesus
von Nazareth der zu finden ist, den sie sucht.
Liegt da nicht ein Widerspruch vor? Setzt
eine ,suchende Christologie” nicht bereits
den Glauben voraus, wihrend jeder, der nicht
glaubt, sie als Zumutung empfindet? Der
Einwand mufl gemacht werden, daB der Be-
griff ,,anonymer Christ” im Dialog mit den
Religionen eher eine Belastung als eine Hilfe
darstellt.

W. Kaspar erginzt Rahners Artikel um den
ekklesiologischen Aspekt: die Kirche als
Gemeinschaft der Glaubenden ist die ge-
schichtliche Daseins- und Wirkweise des Gei-
stes Jesu Christi. F. Hahn hebt die pneuma-
tologische Dimension des Missionsauftrages
hervor. Als evang. Theologe fu8t er wesent-
lich stirker auf der Schrift als Rahner und
Kaspar.

J. Glazik geht in seinem Artikel ,,Orts-
kirche — Weltkirche” die dritte Aufgabe an:
die Untersuchung der Folgerungen auf die
Theorie und Praxis der Missionen. An die
Stelle der Patronatsmissionen der Neuzeit,
die uns die schwere Hypothek der Verbin-
dung von Mission und Kolonisation ge-
bracht haben, muB heute die Anerkennung
des ortskirchlichen Prinzips treten, wodurch die
Missionskirchen miindig werden. Die Praxis
ist der Theorie vorangeeilt: auch das II. Va-
tikanum blieb in seinen Auferungen noch
zaghaft, wobei die Kirchen-Konstitution kla-
rer spricht als das Missionsdekret.

In den letzten Jahren hat sich ein Umdenken
in der Theologie angebahnt, wodurch der seit
Barths Zeiten geradezu geichtete Begriff der
Religion wieder aufgewertet wird. Die vor-



liegende Schrift stellt einen wichtigen Beitrag

dazu dar.

Linz Giinter Rombold
SCHWAGER RAYMUND, Glaube, der die
Welt verwandelt. (176.) Griinewald, Mainz
1976. Brosch. DM 19.80.

Sch. geht von der Frage aus, ob nicht die
. Christen deshalb an Minderwertigkeitsgefiih-
len leiden, weil in der kirchlichen Vergan-
genheit Demut, Gehorsam, Kreuztragen,
Selbstverleugnung und Verachtung der Welt
als die zentralsten Tugenden verkiindet wur-
den. Im 1. Teil zeigt V. das hohe Selbst-
bewuBtsein Christi an seiner Botschaft und
seinem Verhalten auf. Der Glaube als Nach-
folge Christi miiite aber Teilnahme am
machtvollen Leben des Auferstandenen be-
deuten! Im 2. Teil entwirft Vf. eine kurze
Christologie. In diesem Abschnitt erweist er
sich als ein profunder Kenner der gegenwir-
tigen Jesusliteratur, Im 3. Teil wird das
machtvolle Glaubensleben in einer plurali-
stischen Welt angegangen. Zunichst wird die
Geschichte des hohen GlaubensbewuStseins
am Apostel Paulus, den Johannesgemeinden,
den Mirtyrern, in der Vergéttlichungstheolo-
gie des Menschen bei Athanasius und Gregor
von Nazianz und den Mystikern deutlich
gemacht. Desgleichen wird nicht beschonigt
oder gar verschwiegen das einseitige Macht-
bewuBltsein und der Machtmiflbrauch im
kirchlichen Amt, daf Tiuschungsmechanis-
men gegeben waren, die im Namen des
Glaubens Gewalt iibten und damit Verrat
an Jesus begingen. Im 4. Abschnitt wird dar-
iiber reflektiert, daf Glaubensimpulse zur
Weltgestaltung gefiihrt haben, daf8 z. B. das
Abendland ohne EinfluB des Christentums
nicht zu denken, daf die ,faustische Seele”
(O. Spengler) verfirbte christliche Glaubens-
erfahrung, daB die westliche Okonomie ein
Nebenprodukt der benediktinischen Lebens-
form (A. Toynbee) wiiren.

Hbdhstes Interesse erregt der Abschnitt iiber
die Kritik der Vorstellungen und Projektio-
nen im modernen Geistesleben. Ausgehend
von Fr. Bacon, der Wissen und Macht iden-
tifizierte, itber Kant zur Quantenmechanik
wird die Grenze des Erkennens — als eine
Wedhselwirkung von Objekt und Subjekt —
klar. Je tiefer die Erkenntnis, desto macht-
voller mu der Mensch eingreifen. Will der
Mensch ,hinter es kommen”, so mufl er es
zerstdren (C. Fr. von Weisiicker). Gilt dies
auch fiir die Erkenntnis des Menschen sel-
ber?!? Ist das Bewufltsein selber bestimmt
von okonomischen Interessen (Marx), von
sexueller Libido (Freud), von einem ,primi-
ren Narzifmus” (Freud)? Nach P. Ricoeur
in ,Die Interpretation, Ein Versuch iiber
Freud” hat diese Eigenliebe des Menschen
drei schwere Krinkungen erfahren miissen:
die. kosmische (durch Kopernikus — der
Mensch mit seiner Erde ist nicht der Mittel-
punkt); die biologische (durch Darwin — der

Mensch ist nicht Herr der Tiere, er ist selber
aus dem Tier entstanden); die psychologische
(durch Freud — das ,Ich” ist nicht einmal
Herr im eigenen Hause). Manuel de Diégez
in ,Science et nescience” weist nach, da8 der
Mensch im Denken immer Spiegelbilder des
eigenen Ich auf die Wirklichkeit projizierte
und daher die ,Stimme des Transzendenten”
und den ,unfafbaren dunklen Hintergrund”
nicht erfahren konnte. Das Bewuf8tsein wollte
das Absolute verdringen oder beherrschen.
René Girard in ,La Violence et le Sacre”
stellt klar, wie sich der Mensch durch die
Macht des Absoluten bemiichtigen wollte, wie
Christus das Opfer dieses Machtmechanismus
wurde, wie er aber durch die Auferstehung
die Folge der Gewalt, den Tod, iiberwunden
hat. Damit sei die Spitze des abendlindi-
schen Denkens beim AT und NT wieder
einer weltverwandelnden Kraft, wenn auch
gegen sich selber! Zum SchluB streift Vf. die
Problematik der Apokalypse in der moder-
nen Welt, daf nimlich dadurch die absolute
Verantwortung des Menschen fiir seine Ge-
schichte zum Ausdruck kommt.

Abgesehen vom angenehmen Drudk, dem
Literaturverzeichnis, den reichhaltigen An-
merkungen in Originalzitation mit deutscher
Ubersetzung, ist dieses Buch eine echte Be-
reicherung fiir Fachtheologen, die der Gefahr
der Einseitigkeit ausgesetzt sind, fiir die
theologischen Allrounder (Mittelschullehrer)
und ebenso fiir theologisch und geistes-
geschichtlich Interessierte.
Linz

LEHMANN KARL, Jesus Christus unsere
Hoffnung. Meditationen. (96.) Herder, Frei-
burg 1976. Kart. lam., DM 9.80.

Die 4 Meditationen unterschiedlichen Ur-
sprungs haben alle als gemeinsames Thema
das zentrale Ereignis des Todes und der
Auferstehung unseres Herrn als Geheimnis
der Hoffnung fiir die Welt (und sind eine
Erginzung zu dem 1975 erschienenen Bénd-
chen ,,Jesus Christus ist auferstanden”).

Im 1. Beitrag weist der bekannte Freiburger
Dogmatiker auf, daf der Glaubensartikel
,Gelitten unter Pontius Pilatus, gekreuzigt,
gestorben und begraben” einerseits die Ver-
wurzelung der Heilsereignisse in der kon-
kreten Geschichte angibt, anderseits Jesu
Werk und Person auf dessen Lebensende
zusammendringt. Jesu Leben und Verkiindi-
gung wurden immer mehr ein Konflikt auf
Leben und Tod, dessen Gewaltsamkeit von
Leiden und Kreuz unterstrichen und dessen
Unwiderruflichkeit vom Grab besiegelt wur-
den. Jesus hat — aus alles umgreifender
Liebe — qualitativ ,unendlich’ gelitten, da er
zugleich Gottes Sohn und Herr der Welt und
der Geschichte ist. ,,Gott wird aus freier
Liebe das Gegenteil seiner selbst, némlich
indem er die Siinde, die Verlorenheit und die
Gottverlassenheit einholend in sich- hinein-
nimmt” (22 f). Das Kreuz, in dem sich Gott

Josef Hager

121



