Kirche iiber alle Gegensiitzlichkeit von Chri-

sten und christlichen Gruppen hinweg eine

institutionelle Einheit gegeben ist; man kann

ccihaher von der Kirche als Machtfaktor spre-
en.

Die sozialwissenschaftliche Analyse der in
diesem Buch aufgezeigten Entwicklungen und
Tatbestinde fiir die behauptete Situation der
Kirche nennt folgende Ursachen: 1.) Der
Kirche, ihren Stellungnahmen und ihrem
Verhalten fehlen sozio-politische Realitéts-
analysen (der wechselseitigen Beziehungen
zwischen Religion und Politik). Sie schitzt
daher Vorgiinge falsch ein und dringt auch
nicht zu den Ursachen des Ubels vor. 2.) Sie
begniigt sich mit grundsdtzlicher Aufge-
schlossenheit fiir eine neue Ordnung, mit
der Verkiindigung grof klingender theore-
tischer Prinzipien, die niemanden verletzen,
Konflikte aber verschleiern und ,abwiegleri-
schen’ Charakter haben (kdnnen). Auch die
Befiirwortung konkreter MaBnahmen und
Reformen wird unwirksam, z. B. durch
Appell an die Geduld der Armen und an
die Grofziigigkeit der Reichen, durch Pro-
pagieren eines langsamen Verdnderungs-
tempos (so etwa in Bogota). — Die Schwie-
rigkeit, von allgemeinen Werten und Grund-
sitzen (der Enzykliken, des Konzils) zu
einem praxisbezogenen Verstindnis zu ge-
langen, ist groB, die Kluft zwischen Doktrin
und praktischem Verhalten tief. Letztlich be-
steht auch Angst, die Forderungen des Evan-
geliums mit politischen Ereignissen in Ver-
bindung zu bringen und damit allzusehr in
irdische Fragen hineingezogen zu werden.
3.) Die Kirche stellt sich in der Gesellschaft,
deren Bestandteil sie ist, selbst institutionell
zu wenig in Frage. Eine Neugestaltung der
religidsen Lehre, etwa in Richtung einer
Theologie der Befreiung, allein wiirde des-
halb nicht geniigen, es ginge um Revolu-
tion innerhalb der Kirche.

Die Vf. wollten kein originires historisches
Werk schreiben, keine pauschale Antwort auf
ihre Frage geben, noch ein Patentrezept, son-
dern Information bieten und eine Grundlage
zur Reflexion. Mancher Leser wird sich mit
dieser oder jener These und Interpretation
nicht (ganz) einverstanden erkliren konnen,
sie als polemisch empfinden. Trotzdem kann
er sich der Frage (zumindestens anderer)
nicht verschlieBen: ,Wie ist es méglich, da
eine Institution, die von sich behauptet,
Trégerin einer Botschaft zur Befreiung der
Unterdriickten zu sein, zu einem Hemmnis
fiir diese Befreiung werden kann?” (264).
Oder sagen wir es weniger aggressiv: Wie-
so besteht oft ein so splirbarer Gegensatz
zwischen dem, was die Kirche als Werte
propagiert, und dem, wie sie diese Werte
lebt und verwirklicht — und das betrifft
nicht nur die Befreiungsbewegungen in al-
len Teilen der Welt.

Linz Walter Suk

128

KIRCHENRECHT

HUIZING PETER (Hg.), Um eine neue kirch-
liche Eheordnung. Ein Alternativentwurf.
(112.) Patmos, Diisseldorf 1975. Kart. DM
12.80.

Der von der rémischen Codex-Kommission
erarbeitete und den Bischofen zur Stellung-
nahme zugeleitete Text eines neuen kano-
nischen Eherechts hat, wie nicht anders zu
erwarten war, geteilte Aufnahme gefunden.
Teils wandte sich die Kritik mehr juristi-
schen Detailfragen zu, teils aber ging es
darum, das Grundkonzept des weitgehend
auf dem Codex basierenden Entwurfs unter
die Lupe zu nehmen und es mit dem moder-
nen Eheverstindnis zu konfrontieren.

Zur letzteren Gruppe gehdrt der von P. Hui-
zing, dem Relator der mit der Ausarbeitung
des Eherechts betrauten Kanonistengruppe,
der romischen Kommission vorgelegte Alter-
nativentwurf (AE). Dieser AE kann nur in
einem entfernten Sinne als Eherecht bezeich-
net werden, er versteht sich, wie ja auch
schon der Titel des Biichleins sagt, auf weite
Strecken nur noch als Eheordnung. Huizing
will dabei freilich seinen AE nicht als end-
giiltiges Produkt aufgefaft wissen, sondern
weist ihm bewuBt den Stellenwert eines
moglichen Ausgangspunktes fiir weitere Dis-
kussionen zu (7). Mit Bedacht wird darauf
verzichtet, einen in exakt juristischer Prizi-
sion formulierten Text vorzulegen; es geht
in erster Linie darum, eine einigermaflen
adiquate Ausdrucksform flir die pastorale
Sorge der Kirche um den Menschen zu fin-
den.

Dem ganzen Buch liegt die Uberzeugung
zugrunde, daB dem Anliegen um eine pasto-
rale Behandlung der Ehe eine vorwiegend
auf juristische Kategorien -eingeschriinkte
Form des Eherechts nicht hinreichend ge-
recht wird, wobei auch der rdmische Ent-
wurf sich im wesentlichen in den bisherigen
Denkschablonen bewegt. Dem AE Huizings
sind daher zunichst biblisch-exegetische, hi-
storische und theologisch-dogmatische Unter-
suchungen vorangestellt, um so den Boden
fiir eine umfassendere L8sung aufzuberei-
ten.

Im biblisch-exegetischen Teil von J. H. A. van
Tilborg (Exegetische Bemerkungen zu den
wichtigsten Ehetexten aus dem NT) werden
die Ergebnisse der biblischen Theologie iiber
die bedeutendsten Stellen des NT zu Ehe
und Ehescheidung (Mt 10, 1—12; Mt 19,
1—12 und 1 Kor 7, 1—24) zusammengefafit.
Im Ergebnis stellt van Tilborg fest, daB das
NT keine absolute Wahrheit kennt, die
auerhalb der konkreten Wirklichkeit er-
kennbar sei (25). Dies bedeute, daf der
Exeget iiberfordert sei, wenn man von ihm
einen Befund erwartet, der sich in eine un-
mittelbar anwendbare Rechtsnorm umgieen
1iBt. Er habe vielmehr als ,Mitgliubiger”
auf die Suche zu gehen nach dem, was der



biblische Text seinem tiefsten Wesen nach
sagen will.

Th. A. G. van Eupen stellt in seinem histo-
rischen Beitrag (Die Unauflslichkeit des
Ehebandes: eine einstimmige Tradition?) die
Frage nach der friiheren kirchlichen Praxis.
Hierbei geht es ihm nicht in erster Linie
darum, die Vergangenheit ohne weiteres als
maBgebend anzunehmen, es tritt vielmehr
die hermeneutische Bemithung zutage, die
kirchliche Praxis durch die Jahrhunderte hin-
durch als wertvollen locus theologicus im
Dienste des heutigen Menschen-, Welt- und
Gottesbildes zu erforschen. Das Ergebnis ist
auch hier im groBfen und ganzen bekannt
und zeigt, daB von einer Einheitlichkeit und
Geradlinigkeit der theologischen und juristi-
schen Entwicklung in diesem Bereich keine
Rede sein kann.

E. Schillebeedcx schlieflich versucht in einem
tiefschiirfenden Beitrag (Die christliche Ehe
und die menschliche Realitit volliger Ehe-
zerriittung) eine Antwort zu geben auf die
brennendste Frage hinsichtlich der Tragweite
des Unaufléslichkeitsprinzips. Er stimmt zu-
néchst mit dem Ansatz van Tilborgs {iberein,
wonach die an den Exegeten gerichtete Frage
nach dem -eigentlichen Aussagewert einer
Stelle aus dem NT nur so gestellt werden
kann, daf selbst bei eindeutig authentischen
Logien Christi immer mitgefragt werden
miisse: Hat dies fiir unseren heutigen Glau-
ben wirklich normierenden Wert? (67). Schil-
lebeeckx kommt zu dem Ergebnis, daB bei
hoffnungslos zerriitteten Ehen die ,o0ikono-
mia” zu einer kirchlichen Anerkennung einer
Zweitehe fiihren miisse.

Zum AE Huizings wire zu sagen, dafl er
ecine Fiille von positiven Ansitzen enthiilt,
die allerdings auf weite Strecken ein radika-
les Umdenken fordern. So weist Huizing die
— wie er sagt — theologisch unhaltbare Be-
hauptung des c. 1012 (die unverindert in
den rémischen Entwurf iibernommen wurde)
zurlidk, wonach jede giiltige Ehe von Ge-
tauften automatisch ein Sakrament sei. Von
diesem -Ansatzpunkt aus kommt Huizing
auch zu einem grundsitzlichen Verzicht auf
den irritierenden Charakter der kirchlichen
EheschlieBungsform. Die Ehe kommt nach
c. 5 des AE durch den Austausch des Ehe-
willens zustande, ohne daff die kirchliche
EheschlieBung zur Giiltigkeit der Ehe vor-
geschrieben wire. Die kirchliche Eheschlie-
Bung soll grundsitzlich jenen vorbehalten
bleiben, die ihre Ehe im Glauben an die ntl
Botschaft iiber die Ehe verwirklichen wollen.
Den revolutionierendsten Teil des AE bildet
wohl c. 32, wonach bei unheilbar zerriitteter
Ehe festgestellt werden solle, daB die Part-
ner nicht mehr an dieses Verhiltnis gebun-
den seien und das Recht haben, eine neue
Ehe zu schlieSen.

Wie erwihnt, versteht sich dieses Werk, des-
sen Kernstlick der AE Huizings darstellt, als
Denkanstof. Es ist daher iiberfliissig, eigens

aufzuzeigen, in welchen Punkten man den
AE verbessern, abindern, genauer prizisie-
ren miifite. So scheint mir z. B. die Formu-
lierung des c. 2 unrealistisch, um nicht zu
sagen naiv, wonach es ein Grundrecht der
Kirchenmitglieder sein solle, da die Kir-
chengemeinschaft der dhristlichen Verwirk-
lichung der Ehen ihre tatkriftige Unterstlit-
zung angedeihen lasse.

Das Biichlein verdient es, in bezug auf seine
brennende Sorge um eine dem Menschen
angepafite Losung der eherechtlichen Pro-
blematik iiberaus ernstgenommen zu werden.
Linz Bruno Primetshofer

LANDAU PETER, Ius Patronatus. Studien
zur Entwicklung des Patronats im Dekreta-
lenrecht und der Kanonistik des 12. und
13. Jahrhunderts (Forschungen zur kirch-
lichen Rechtsgeschichte und zum Kirchen-
recht Bd. 12). (XI u. 230.) Bohlau, Kéln 1975.
Brosch. DM 44.—.

Das Buch erwuchs aus einer Habilitations-
schrift (Bonn). Es will die Entstehung und
Entwidklung des Patronatsinstituts nicht nur
aufgrund der pipstlichen Dekretalen, son-
dern vor allem der zeitgendssischen kanoni-
stischen Literatur erfassen. Das ist bisher
nur in beschriinktem MaBe geschehen. Die
sorgfiltige Abhandlung untersucht alle Fa-
cetten des Patronats (Begriindung, Inhaber,
Ubertragung, Einzelrechte, Rechtsnatur) und
arbeitet sauber heraus, wie verschieden die
einzelnen Autoren das neue Institut um-
schrieben und verstanden haben. Zunichst
war eben noch alles im Fluf8.

Der Kampf gegen das Eigenkirchenwesen
fithrte zur Herausbildung des Patronats, das
zunichst noch viele Beziechungen zu dem
sukzessive verdringten Rechtsinstitut auf-
wies (vgl. z. B. 25f, 29 u. 8.). Wenn das
Patronat hinsichtlich seiner Rechtsnatur zu-
nichst oft als ,ius spirituale” bezeichnet
wurde (116 f), so wird auch darin die scharfe
Absage an das Eigenkirchenrecht erkennbar.
Freilich entstanden dann neue Schwierigkei-
ten bei der Vergabe des Patronats an Laien,
die nicht fihig waren, mit geistlichen Rech-
ten betraut zu werden, weshalb dieser Vor-
gang — véllig logisch — als ,gratia” baw.
ndispensatio” aufgefalt wurde (121). Ge-
geniiber. U. Stutz macht V£, deutlich, da
Gratian noch kein wirkliches BewuBtsein vom
Patronat hatte (6), auch wenn es der Sache
nach damals in etwa schon vorhanden war.
Wihrend L. die Verbindung von Patronat
und Eigenkirchenrecht hinlidnglich klar her-
ausarbeitet, nimmt er auf das damals auch
entstehende Inkorporationswesen leider
kaum Bezug. Sprachlich stért eine Uber-
schrift wie ,Die Entstehung des Patronats-
rechts” (16), wenn tatsichlich von den Vor-
aussetzungen gehandelt wird, die ein Pa-
tronat begriinden. Zwischen der Schreibung
~Quaestio” und ,,Quistio” wird willkiirlich
abgewechselt (vgl. z. B. 4, 10, 39 £, 46). Dem

129*



