ANTON VORBICHLER
Die monogame Ehe in Afrikal

Vielfach herrscht heute die Auffassung, daB sich die polygame Ehe als Uberbleibsel
primitiver Gesellschaftsformen von selbst iiberlebt und da8 man deshalb die monogame
Ehe im christlichen Bereich iiberall von vornherein und ohne Ubergang zur Pflicht
machen mufl. So lesen wir etwa in der Enzyklika Pauls VI. , Africae terrarum”
{Oktober 1967), Nr. 33, da} ,,. . . gerade das in vor- und nicht-christlichen Gesellschaften
soweit verbreitete System der Polygamie heute nicht mehr wie in der Vergangenheit
mit den sozialen Strukturen verbunden ist und zum Gliick nicht mehr mit der vor-
herrschenden Haltung der afrikanischen Vélker iibereinstimmt”. In Gesprichen mit
muslimischen Afrikanern aus Nigeria horte Vf. vielfach die Meinung, da8 die afrika-
nische Frau nicht mehr willens sei, mit anderen Frauen in der Ehe zusammenzuleben.
Bei diesen Afrikanern handelte es sich jedoch um Angehérige einer gehobenen Gesell-
schaftsschicht, die sehr stark vom europdischen Denken beeinfluft waren. Gegen-
teilige Erlebnisse hatte Vf. wihrend seiner Missionstitigkeit in Zaire in den Jahren
1954 bis 1960. Er erinnert sich an einen etwa 35jihrigen Hiuptling, der alle seine
30 Frauen bis auf die erste entlieff, um getauft werden zu kénnen, nach der Taufe
jedoch sich wieder einen grofen Harem zulegte, obwohl er der Mission sehr freund-
schaftlich gesinnt war. Eugene Hillman stellt fest, da8 etwa 35 Prozent aller verhei-
rateten Minner in Afrika in polygamer Ehe leben® Ja, es wurde festgestellt, daB
gegenwirtig die Polygamie sogar im Zunehmen begriffen ist. K. T. Opoku widmet
diesem Problem eine ziemlich ausfiihrliche Untersuchung und lehnt es ab, die eigent-
liche Entstehungsursache der Polygynie in dem Bestreben, viele Arbeitskrifte zu
erwerben, zu sehen; er sagt, daB es gerade die Reichen sind, die sich mehrere Frauen
nehmen, so dafl die Anzahl der Frauen in einem Verhiltnis zu dem bereits vorhandenen
Reichtum steht3. Dem entspricht die Tatsache, daf Bevélkerungsgruppen wildbeuteri-
scher Wirtschaftsform, wie etwa die zentralafrikanischen Pygmien, iiberwiegend, ja
fast ausschlieflich, in monogamer Ehe leben.

UOberblickt man Afrika als Ganzes, so wird man sagen miissen, daf der weitaus grofte
Teil seiner Bevlkerung noch immer in den herkémmlichen lindlichen wirtschaftlichen
und sozialen Verhiltnissen lebt und da8 sich hierin wahrscheinlich auf weite Sicht keine
wesentliche Anderung ergeben wird. Die polygame Ehe ist aber nur zu verstehen auf
der Basis der herkémmlichen Wirtschafts- und Sozialstruktur, die im wesentlichen
durch die Unilinearitit des Verwandtschaftssystems gekennzeichnet ist, die die Mit-
glieder einer Gro8familie, einer Sippe oder eines Clans auf einen gemeinsamen Ahnen
(Ahnin) zuriickfiihrt. Sie umfaBt die Lebenden und die Verstorbenen und ist zugleich
die Wirtschaftseinheit. Das Wohn- oder Schweifgebiet ist Eigentum der ganzen Sippe.
Der einzelne kann davon einen Teil zur NutznieBung bekommen, aber es wird nicht
sein Privateigentum im Sinne europdischen Besitzrechtes. Innerhalb des unilinearen
Wirtschafts- und Sozialverbandes besteht eine absolute Solidaritit, von der auch die
Kranken und Alten fiirsorglich umschlossen sind. Deshalb ist auch jede Heirat in erster
Linie eine Angelegenheit der Verwandtschaftsgruppe und erst in zweiter Linie eine
Sache der Nupturienten. ,Wir haben eine Frau genommen ... wir haben ein Kind

1 Vgl. A.Vorbidhler, Die Familie aus afrikanischer Sicht, in: Familie im Wandel, hg. von
R. Weiler | V. Zsifkovits, Wien 1975, 118—132.

’Ei gillmann, Neue Uberlegungen zum Problem der Polygynie, in: Concilium, 4. Jg. (1968),

eft 3, 228.

3 K. T. Opoku, Le mariage africain et ses transformations. Geneva-Africa, Acta Africana
vol. XI, no. 1, 1972, 31f; vgl. F. M. Lufuluabo, Mariage coutumier et Mariage drétien
indissoluble, in: Revue du Clergé Africain 24 (1969), 351—420.

165



bekommen”, sagen etwa die Yansi in Zaire. In Kamerun sagt man: ,Ich bin bei den
Etenga verheiratet” und nicht: ,,Ich bin mit dem oder dem verheiratet*4.

Verlobung

Schon der Verlobung kommt eine grofe Bedeutung und ein Offentlichkeitscharakter
zu, wobei stindig die Vertreter der Sippen bei Anbahnung und Abschlu einer
solchen eingeschaltet sind. Sie beinhaltet praktisch die gleichen Rechte wie die Ehe
selbst. Der eigentliche, rechtswirksame Abschlu der Verlobung wird nicht durch die
beiden Kontrahenten, sondern durch die beiden Sippen getitigt. Fiirderhin ist das
Middhen in seiner sexuellen Freiheit eingeschrinkt, indem es ihm nun verboten ist,
mit irgendwelchen anderen Minnern intime Beziehungen zu pflegen. Im Falle eines
derartigen Vergehens kann der Briutigam die Wiedererstattung aller Zahlungen ein-
klagen, die er und seine Familie bereits im Hinblick auf eine Heirat gemacht haben.
Die Braut hat ihrerseits ein Anrecht auf Geschenke von seiten ihres Verlobten. Zeigt
er sich in dieser Hinsicht als zu geizig, so hat sie bzw. ihre Familie einen Rechts-
grund, die Verlobung zu lésen. Was den Briutigam betrifft, so ist er berechtigt, von
jedem Schadenersatz zu fordern, der mit seiner Verlobten sexuelle Bezichungen unter-
halten hat. Er und seine Sippe erwerben ein Erziehungsrecht iiber die Verlobte,
besonders in dem Falle, da diese noch im Kindesalter ist. Die Kosten einer solchen
Erziehung gehen zu Lasten des Verlobten und dessen Sippe.

Der Verlobte iibernimmt mit seiner Sippe die Verpflichtung, den Brautpreis in der
festgesetzten Hohe und zu dem iibereingekommenen Zeitpunkt und entsprechend den
besprochenen Modalititen zu entrichten. Er ist auch verpflichtet, die Familie seiner
Zukiinftigen in finanziellen und anderen Schwierigkeiten zu unterstiitzen. Bei Nicht-
erfilllung der eingegangenen Verpflichtung kann die Verlobung gelést werden. Auch
eine solche Beendigung des Verlobungsverhiltnisses ist wieder Sache der beiden Sippen.
Dariiberhinaus kann eine Verlobung von den betroffenen Sippen mit gegensei-
tigem Ubereinkommen auch ohne besonderen Grund gelsst werden. Griinde, die jedoch
normalerweise zur Auflésung einer Verlobung fiihren und die noch nicht in den vorher
erwdhnten Verpflichtungen bzw. deren Nichterfiillung enthalten sind, sind folgende:
man hat erkannt, daB in der Familie des Mannes die Neigung besteht, die Ehefrauen
schlecht zu behandeln; in der Familie des Mannes kommt eine bestimmte Krankheit
vor; der Briutigam erweist sich als geizig; und schlieBlich einfach: das Midchen hat
seine Meinung geindert. Allerdings wird es in diesem Falle Mithe haben, die eigene
Sippe von der Notwendigkeit und Verniinftigkeit dieses Grundes zu iiberzeugen. Von
seiten des Mannes und seiner Sippe wird fiir eine Losung der Verlobung noch an-
gefithrt: die Verlobte ist faul; sie ist von einem Dritten schwanger geworden; sie hat
einen iiblen Charakter®.

Auf Grund der groflen Aufmerksamkeit, die der Verlobung in Afrika geschenkt wird
und wegen der einschneidenden Rechtsfolgen, die sie mit sich bringt, kénnte man
meinen, dieser Art Verlobung komme bereits die gleiche Wertigkeit zu wie der Ehe
selbst. Dem ist jedoch nicht so: zunichst riumt die Verlobung dem Manne keine
sexuellen Rechte beziiglich seiner Braut ein. D. h. nicht, daf die Verlobten, sofern die
Braut dem Kindesalter entwachsen ist, keine geschlechtlichen Beziehungen unterhalten
wiirden. Wird jedoch aus solchen Beziehungen ein Kind geboren, so wird die Vater-
schaft nicht automatisch dem Verlobten zuerkannt. Wenn sich die Eltern des Midchens
dagegenstellen, kann er seine Rechte als erziehungsberechtigter Vater nicht geltend

4 F.-]. Thiel, Kulturanthropologisches zur Institution der Ehe, in: Concilium, 6. Jg. (1970),
Heft 5, 307 (dieser Artikel entstand in Zusammenarbeit mit Prof. DDr. ]J. Henninger SVD
fiir die Ehe der Semiten, Dr. M. Herrmanns SVD fiir die Ehe der tibetischen Hirtennomaden
und dem VY. fiir die Ehe der Pygméen).

8 Vgl. Opoku a. a. O. 6—7.

166



machen. Werden aus noch nicht durch Verlobung geregelten Verhiltnissen Kinder
geboren, so gehoren diese von vornherein zur Sippe der Mutter. In der Vergangenheit
wurden auch Kinder aus solchen ,,wilden” Verhiltnissen willkommen geheiffen, weil
sie zur Stirkung der jeweiligen Sippe und ihrer wirtschaftlichen und sozialen Midhtig-
keit beitrugen. Freilich wurde der Kindesvater, soweit er bekannt war, zur Heirat bzw.
zu entsprechenden Abgeltungsleistungen angehalten, Bei den Balese gab es sogar einen
fruchtbarkeitsfordernden Brauch, wonach zu einer gewissen Zeit des Jahres die noch
nicht verheirateten puberen Médchen unter der Fithrung der Hiuptlingstochter einen
»Liebesausflug” veranstalteten. Bei dieser mit Tanz und Festlichkeit verbundenen
Gelegenheit konnte jeder gegen Geschenke mit diesen Midchen geschlechtlich ver-
kehren. Etwaige aus diesen Verbindungen resultierende Kinder gehorten ebenfalls in
die Sippe der Midchen, sofern nicht der entsprechende Liebhaber eine Heirat
anstrebte®.

Ein weiterer Unterschied zwischen Verlobung und Ehe zeigt sich im Falle des Ablebens
der Frau. Stirbt die Frau wihrend der Verlobungszeit, muB8 ihre Familie den bereits
bezahlten Brautpreis an den Briutigam zuriickgeben. Tritt der Tod aber erst nach der
eigentlichen EheschlieBung ein, besteht fiir den Mann keinerlei Rechtsanspruch auf eine
solche Riickgabe.

Bevor wir uns nun der Frage zuwenden, worin denn das Eigentliche des Eheabschlusses
gegeniiber der Verlobung besteht, seien noch zwei Bemerkungen eingefiigt: zwar wird
von den meisten afrikanischen Bevélkerungsgruppen eine voreheliche Enthaltsamkeit
nicht gefordert; doch gibt es darin Ausnahmen. So verlangten etwa die Wa-Tussi in
Ruanda, daf die Braut als Jungfrau in die Ehe geht. Doch erlaubten sie ihren Séhnen,
mit den Frauen und Téchtern der hérigen Ba-Hutu geschlechtliche Beziehungen zu unter-
halten’. Bei den Ba-Yaka &stlich des Kwango herrschte die Sitte, da das Midchen
einerseits jungfriulich in die Ehe gehen sollte, andererseits aber der junge Mann das
Madchen kurz vor dem endgiiltigen Eheabschluff gewaltsam deflorieren mufite. Mit
dieser Art Raubehe kam Vf. als Leiter eines Katechumenates noch selbst in Konflikt,
indem getaufte Ba-Yaka-Midchen kurz vor der anberaumten EheschlieBung von ihren
legalen Verlobten entfiihrt und gewaltsam defloriert wurden.

Eine zweite Bemerkung ist die, daf in dieser kurzen Darstellung weniger auf die
spezifischen Unterschiede als vielmehr auf das erkennbar Gemeinsame in der Vielfalt
der Kulturformen Afrikas eingegangen werden kann. Die islamische Ehe bleibt dabei
vollstéindig auler Betracht.

Heirat

Beim Ehekonsens miissen zwei Arten unterschieden werden, der Konsens der Familie
und der Konsens der Ehepartner. In der traditionellen Gesellschaft war der Konsens
der Familie bzw. Sippe fiir das Zustandekommen einer Ehe absolut notwendig. Binet
nimmt zu dieser EinfluBnahme der Sippe folgendermafen Stellung: ,Diese Inter-
vention eines Kollektivs ist vollkommen logisch in einer Kultur, wo das wesentliche
Element die Verwandtschaftsgruppe und nicht das Individuum darstellt. So wie auch
bei koniglichen Heiraten in Europa die eheliche Verbindung die augenblicklich betrof-
fenen Individuen iibersteigt; sie geht die ganze Gruppe an, ihre lebenden verstor-
benen und noch zu gebirenden Mitglieders.

Was den Konsens der Kontrahenten betrifft, so wird man sagen miissen, da8 die
rechtliche Notwendigkeit eines solchen im traditionellen Eherecht nicht nachgewiesen
werden kann. In der Praxis wird man jedoch die jungen Leute mit dem Partner ihrer
Wahl und Zustimmung verheiraten, um ein gedeihliches Eheleben nicht zu gefihrden.

8 A. Vorbichler, Hochzeitsgebriuche bei den Siid-Balese, in: Wiener Vélkerkundliche Mit-
teilungen, VI, Jg. (1958) NF. Bd. 1, Nr. 1—4, 30 f.
? Thiel a. a. O. 310. 8 ]. Binet, Le mariage en Afrique noire, Paris 1959, 31.

167



Ebenso konnte es auch in den traditionellen Kulturen vorkommen, daf die jungen
Leute gegen den Willen ihrer Sippen sich zu einem ehelichen Leben zusammentaten
und diese letzteren im nachhinein doch ihr Ja und Amen dazu sagten.

Grundsitzlich war die Heirat innerhalb der Sippe verboten. Dabei spielte der Grad
dieser Sippen- oder Clanverwandtschaft keine Rolle. Dieses Sippeninzestverbot er-
streckt sich oft auf alle, die sich nach ihrer Uberlieferung von einem gemeinsamen
Ahnen (Ahnin) herleiten. Der Grund fiir diese Art Ehehindernisse ist sicher nicht die
Vermeidung der Inzucht im europiischen Sinn®. Vielmehr liegt hier immer die Vor-
stellung der unilinearen Verwandtschaftsgruppe zugrunde, die die Verwandtschaft ja
nur in der einen Linie, entweder der Vater- oder der Mutterlinie, zihlt, nie in beiden
zugleich. In der Ehe begegnen sich zwei nicht miteinander verwandte Linien, nicht aber
zwei nicht miteinander blutsverwandte Mitglieder einer Sippe. Dieser gesamte Vor-
stellungskomplex ist vor allem wirtschaftlich begriindet, da die unilineare Sippe als
ganze, Lebende und Verstorbene umfassend, Besitzerin von Grund und Boden ist.
Bei der Einheitlichkeit des Weltbildes in den hier besprochenen und &hnlichen Kulturen
wird aber die wirtschaftliche und soziale Begriindung immer auch religits-magisch
abgestiitzt. So konnte es etwa dort, wo die Vorstellung einer Wiedergeburt existiert,
bei Miflachtung der Clan- und Sippenexogamieregeln vorkommen, daf man eines seiner
verstorbenen Sippenmitglieder ehelicht. Freilich kam es durch die geschichtlichen
Wecdhselfille auch zu Uberschichtungen von matrilinearen und patrilinearen Systemen,
was zu verschiedenen Mischformen und auch zu einem gewissen Uberspringen von der
einen zur anderen Ordnung besonders in Notfillen fiihrte!®. Eine Ehebeschrinkung
liegt in der afrikanischen Gesellschaft auch in dem Sinne vor, daf etwa die Mitglieder
der Konigs- oder Hiuptlingssippen ihre Ehepartner wiederum nur aus der entspre-
chenden aristokratischen Schicht einer anderen Sippenzugehérigkeit wihlen konnten.
Der Ehebeschrinkung durch die Sippenexogamie steht eine spezielle Form bevorzugter
Heirat gegeniiber, die sog. Kreuz-Vettern-Basen-Heirat, die darin besteht, daf8 ein Sohn
die Tochter des leiblichen Bruders seiner Mutter heiratet. Eine solche endogame Ehe
unter nach unserer Auffassung Blutsverwandten hat vielfach den Sinn, zu verhindern,
da das Sippenerbe nach aufen hin verstreut wird. Es gibt in Afrika auch das
Levirat, in dem eine Witwe einen nahen minnlichen Verwandten ihres verstorbenen
Mannes heiratet, in welchem Falle kein zweiter Brautpreis von seiten der Familie des
Mannes zu entrichten ist. Sororat kann in Afrika zweierlei bedeuten: entweder daf der
Mann zu Lebzeiten seiner Frau auch deren Schwester heiraten kann; so besitzt etwa
bei den Mamvu der Ehemann von vornherein ein eheliches Recht gegeniiber den
jiingeren Schwestern seiner Frau, selbst wenn er dieses Recht nicht selbst in Anspruch
nimmt; oder das Recht des Sororats beschrinkt sich darauf, da der Mann nach dem
Ableben seiner Frau deren Schwester heiraten kann.

Den angefiihrten Beschrinkungen in der Partnerwahl steht die Freiheit des Man-
nes gegeniiber, so viele Frauen zu heiraten, wie er es im Einvernehmen mit den
betroffenen Sippen und in Ubereinstimmung mit seinen wirtschaftlichen Verhiltnissen
kann. Hier muB8 entgegen Opoku gesagt werden, daB in der traditionellen afrikanischen
Gesellschaft eine weitere Frau eher einen wirtschaftlichen Gewinn als eine Belastung
darstelle!!, Das betrifft sowohl die dadurch ermdglichte gréSere Fruchtbarkeit der
jeweiligen Sippe als auch die dadurch mégliche Urbarmachung und Bestellung von mehr
Adkerland, Dies setzt jedoch voraus, da zuerst von seiten des Mannes der jeweilige
Brautpreis an die Familien seiner Frauen abgegolten sei, und dies ist nicht immer
innerhalb der wirtschaftlichen Méglichkeiten jedes Mannes bzw. seiner Grofifamilie.
Aus europiischer Sicht scheint hier in der Polygamie eine einseitige Bevorzugung des
Mannes in Erscheinung zu treten. Hier muf jedoch auf eine Sitte hingewiesen werden,

® Dagegen: Opoku a. a. O. 13. 1° Vgl. Vorbichler, Familie, 119 f; dort weitere Literatur.
1 Vgl. Anm. 9.

168



die bei verschiedenen Stimmen Afrikas als , Frauenheirat” bekannt ist!®. Eine solche
Ehe zwischen zwei Frauen ermdglicht es derjenigen Frau, die die Rolle des Mannes
einnimmt, Nachkommen fiir ihre Sippe ins Leben zu rufen, indem sie der ihr angetrau-
ten Frau minnliche Zeugungsgehilfen zufiihrt oder ihr auch freie Wahl der Liebhaber
gestattet. Diese minnlichen Zeugungsgehilfen kénnen jedoch keinerlei Recht auf die
von ihnen gezeugten Kinder in Anspruch nehmen. Wo diese Sitte existiert, hat eine
solche Frau auch die Moglichkeit, mehrere Frauen zu heiraten und von ihnen allen
Kinder zu bekommen. Wenn diese Sitte auch eher eine Ausnahme, aber immerhin eine
rechtlich anerkannte, darstellt, so hebt sie doch die Wertschitzung der Ehe in afrikani-
scher Sicht ins Licht: auch in der polygamen Ehe wird die Frau gerade in der ihr allein
eigenen Wertigkeit geschiitzt, nimlich fruchtbar sein zu kénnen fiir die Sippe, was der
Mann nicht kann. Den Reichtum einer Sippe — und zwar im Sinne eines Lebens-
reichtums auf allen Ebenen — bilden ihre Frauen. Das zeigte sich etwa auch in der
unterschiedlichen Behandlung der Buben und Midchen unserer Schulinternate in Zeiten
schwieriger Erndhrungslage: wihrend die Versorgung der Knaben fast ganz zu Lasten
der Mission fiel, erlitt die Versorgung der Midchen von seiten ihres Dorfes fast keine
Einbufle. Es wire auch vollkommen unafrikanisch geurteilt, wiirde man meinen, die
Frauen einer polygynen Familie wiirden gegeniiber der Frau in einer monogamen Ehe
Minderwertigkeitskomplexe empfinden. Was allerdings in solchen Verhiltnissen kaum
vermeidbar ist, sind gefiihlsmiige Bevorzugungen der einen gegeniiber den anderen
Frauen durch den Ehemann, was zu Eifersiichteleien auf seiten der Frauen fiihren kann.
Redhtlich behilt die erste Frau immer gewisse Seniorititsrechte gegeniiber den Nach-
geheirateten.

Obwohl die Polygynie fest in der afrikanischen Tradition verwurzelt ist, so gibt es
doch einen Brauch, der bei den Bantuvilkern im Kwango-Kwilu-Gebiet in Zaire bei
verschiedenen Ethnien einwandfrei nachgewiesen ist: es handelt sich um einen Blut-
pakt, den manche Eheleute bei den Hochzeitsfeierlichkeiten oder bald danach vollziehen.
Durch einen solchen Austausch ihres Blutes verpflichten sich die beiden Partner zu
einer monogamen Ehe und zur ehelichen Treue. Eine solche Ehe gilt als unauflslich.
Man meint, dal eine solche Verbindung so eng ist, da beide Eheleute an einem Tag
sterben werden'®. Unwillkiirlich erinnert sich Vf. dabei an die enge Verbindung, die
bei manchen Stimmen im Osten von Zaire vorkommt: Die gemeinsam Beschnittenen —
im vorliegenden Fall handelt es sich um Neger und Pygméen — werden derart mit-
einander solidarisch, da sie sogar bereit sein miissen, fiir den anderen Beschneidungs-
bruder nicht nur ihr Leben zu riskieren, sondern sogar Verbrechen zu begehen.

Im traditionellen Recht kommt dem Brautpreis fiir das Zustandekommen einer Ehe eine
grofe Bedeutung zu. Er wird vom Briutigam bzw. dessen Sippe der Sippe der Braut
gegeniiber entrichtet. Die Zahlung des Brautpreises ist der letzte wesentliche Teil beim
Abschlufl einer traditionellen afrikanischen Ehe. Dieser Abschlu8 kann, je nach den
Stimmen unterschieden, durch die formelle Ubergabe der Frau an ihren Mann durch
deren Sippe, durch Tanz und andere Festlichkeiten gekennzeichnet sein!4; vom recht-
lichen Standpunkt aus sind diese Gebriuche jedoch ohne Bedeutung. J. Thiel gibt eine
gute Darstellung beziiglich des Brautpreises und seines Sitzes im Zusammenhang des
endgiiltigen Eheabschlusses: ,In fritherer Zeit stellte der Brautpreis gar keinen konomi-
schen Wert dar. Bei Viehziichtern bestand er in mehreren Rindern. Aus diesen wurde
aber kein wirtschaftlicher Nutzen gezogen, sondern sie dienten gewdhnlich einem
Bruder der jungen Frau als Brautpreis... Bei den Volkern ohne GroBviehaufzucht

12 E, J. Krige, Woman-Marriage, with special Reference to the Lovedu — its Significance for
the Definition of Marriage, in: Africa, Vol. XLIV (1974), No. 1, 11—37.

13 H, Hocregger (Ed.), Le mariage, la vie familiale et I"éducation coutumiére chez diverses
éthnies de la Province de Bandundu. Banningyville (Congo-Léo) 1965, 91 £; Thiel a. a. O. 310.

U Vorbid:ler, Hochzeitsgebriuche, 22, 26—28, 30, 32.

169



dienten Kupferringe, Eisenstibe, Lanzenspitzen, Axte, Kaurimuscheln und alkoholische
Getrinke als Brautpreis... Die wildbeuterischen Pygmien endlich iiben die Tausch-
ehe. Gibt eine Gruppe ein heiratsfihiges Midchen ab, erhilt sie zu gegebener Zeit von
der Gruppe des Mannes ein heiratsfihiges Midchen zuriick. Gewdhnlich wird der
Brautpreis nicht auf einmal, sondern in Raten bezahlt... Die Erlegung des vollen
Brautpreises kann sich auf Jahre hinziehen... So oft ein Teil des Brautpreises aus-
gehindigt und so oft ein Kind geboren wird, finden bestimmte Zeremonien und Feier-
lichkeiten statt, die die ehelichen Bande enger schlieBen ... Kommt noch dazu, daf die
Frau friedliebend und arbeitsam ist, so geben die Altesten nicht leicht ihr Einverstindnis
zur Scheidung. Man kénnte diese Ehe fast als unaufléslich betrachten... Eine alte
Yansi-Frau klagte einmal iiber den Tod ihres Gatten: Jetzt bin ich allein, ich habe
keinen Mann mehr. Wenn ich abends von der Pflanzung komme, steht das Haus leer,
er wartet nicht mehr dort, um mich zu begriifen . . . Er ist nicht mehr, er ist ins andere
Dorf gegangen und hat mich allein gelassen’ *15,

In diesem Zusammenhang sei auch ein Sprichwort der Ba-Lonso-Ba-Yaka angefiihrt,
das einem Alten in den Mund gelegt wird, dem seine Frau weggestorben ist und der
nun allein zuriickgeblieben ist: ,Der Perlhahn hilt Totenklage im Erdnuf3feld?e.

Ehescheidung

Was die Ehescheidung betrifft, so ist diese wiederum vom Einvernehmen der beiden
betroffenen Sippen abhingig. Denn an und fiir sich verheiratet man sich auch in
Afrika auf Lebenszeit. Wenn aus der Ehe keine Kinder hervorgegangen sind, muf8 der
Brautpreis an die Familie des Mannes zuriickgezahlt werden, sofern nicht dem Mann
die Schuld an dem Zustandekommen der Scheidung zugeschrieben wird. Griinde, die
als Motiv fiir eine Scheidung angefiihrt werden, sind etwa: Unfruchtbarkeit von seiten
der Frau, sowie Impotenz von seiten des Mannes; wiederholter Ehebruch der Frau;
schlechte Behandlung der Frau von seiten des Mannes; eine schwere ansteckende
Krankheit, die das eheliche Zusammenleben unméglich macht; das Davonlaufen der
Frau; das Nichterfiillen der Unterhaltspflicht von seiten des Mannes; Hexerei zum
Schaden des Ehepartners oder dessen Sippe.

Bei der Trennung der Ehe steht jedem der beiden Partner das in die Ehe Mitgebrachte
und das Dazuerworbene als sein Eigentum zu., Hier gibt es keinen Unterschied
zwischen Mann und Frau. Was die Kinder betrifft, so gibt es im Rahmen 'der
Beziehungen, die zwischen den beiden Sippen bestehen, auch keine besonderen
Schwierigkeiten zu 16sen. Rechtlich gehéren die Kinder dem Vater, der ja den Braut-
preis bezahlt hat. So sagen die Yansi: ,,Sein Brautpreis kehrt ihm in seinen Kindern
wieder“??, Dies gilt auch fiir den Fall, da der Mann die Schuld an der Scheidung
trigt. Bis zum Alter von sieben Jahren bleiben die Knaben und bis zu zwélf Jahren
die Midchen der geschiedenen Mutter anvertraut. Dann ziehen sie zu ihrem Vater.
AuBerdem sind die Kinder im Kontext der Sippe immer gut aufgehoben.

In der afrikanischen Vergangenheit verlangte der Mangel an Produktionsmitteln
moderner Art die kollektive Solidaritit der Sippe. In diesem Zusammenhang war auch
die Funktion der Ehe vollkommen in den Rahmen der Groffamilie eingespannt, und
dies sowohl zum Wohle der Gemeinschaft als auch des einzelnen. Dies gilt fiir weite
Teile Afrikas, wie bereits erwihnt, auch heute noch und wird sich wohl nicht allzu
rasch éndern. Mit dem Aufkommen der Geldwirtschaft ist die Notwendigkeit einer
solchen Sippensolidaritit nicht mehr so einsichtig!8, Weiterhin begiinstigte der Uber-
gang von einer selbstgeniigsamen Subsistenzwirtschaft zu einer Exportwirtschaft das

15 Thiel a. a. O. 310 f.

18 A, Vorbichler, Symbolisches Denken der Balonso-Bayaka, Belg. Kongo, in: Kongo-Overzee,
Vol. XXI1I (1956) 190.

17 Thiel a. a. O. 310. 18 Vorbidiler, Familie, 130.

170



stirkere Hervortreten der Kernfamilie und des Individuums. Dies gilt besonders fiir
die Verhiltnisse in den Stidten, wo die jungen Leute in industriellen Betrieben, vielleicht
fern von ihrem Heimatdorf, ihr Geld verdienen und die rechtlichen Bande der Sippe
und die Beschrinkung in der Wahl des Ehepartners als sehr driickend empfinden.
Zu diesen wirtschaftlichen Faktoren kommt dann noch das Beispiel der Europier sowie
das Bekanntwerden des europiischen Familienrechtes, der Einflu der schulischen Aus-
bildung und der christlichen Religion. Man sollte jedoch nicht meinen, daf8 die Afrikaner
das europidische Familienrecht grundsitzlich mit grofer Begeisterung iibernommen hiit-
ten. Durch die westliche Erzichung wurde zwar eine neue Wertsicht gegeniiber der
Tradition eingefiihrt, wobei besonders ein individualistisches Vollkommenheitsideal
spithumanistischer Priigung im Vordergrund stand, das die gebildeten und halb-
gebildeten Afrikaner in den Zustand eines psychologischen Gespaltenseins und einer
geistigen Unsicherheit hineintrieb!®, In diesem Zusammenhang werden nun auch Ehen
zwischen zwei jungen Leuten ohne Riicksicht auf die Groffamilie geschlossen, der
Brautpreis verliert an Bedeutung usw.

Kirchliche Ehen

Von seiten der Mission wurden allerdings keine kirchlichen Ehen geschlossen, bevor
nicht simtliche Eheanbahnungsschritte einschlieflich der vollen Abgeltung des Braut-
preises getitigt worden waren. Was jedoch die polygyne Ehe betrifft, so konnten die
christlichen Missionare besonders auf katholischer Seite, gebunden durch entsprechende
Gesetze, diese nicht akzeptieren. So waren polygame Taufbewerber, die nach Recht und
Sitte mit zwei oder drei Frauen verheiratet waren, gezwungen, alle bis auf die erste zu
entlassen. Falls die zuerst geheiratete Frau nicht mehr am Leben war, so konnte man
sich die aus den iibrigen aussuchen, mit der man am liebsten zusammenleben wollte.
Unschwer wird hier eine soziale Hirte sichtbar, die objektiv kaum zu rechtfertigen ist.
Man muff wohl Eugene Hillmann zustimmen: ,Ebenso hat das rémische Redht...
sowohl die Merkmale der Unaufl8slichkeit der Ehe wie der Einehe geliefert als auch die
verschiedenen Normen zur Bestimmung der Giiltigkeit christlicher Ehen20. Bei den
Germanen dagegen war die Ehe zuniichst ein Vertrag zwischen zwei Stimmen oder
erweiterten Familiengruppen und nicht so sehr ein Vertrag zwischen den beiden
Kontrahenten?!. Da8 man gerade in der Zeit der Germanenmission sehr weit dachte,
zeigen folgende Erklirungen aus einem Brief des Papstes Gregor II. an Bonifacius:
s+« Wenn eine Frau durch Krankheit nicht fihig ist, dem Mann die Wahrnehmung
seiner ehelichen Rechte zu gestatten, so ist es am besten, wenn er ihr fernbleibt und
Enthaltsamkeit iibt. Da dies aber nur Minner von hohen Idealen halten kénnen, ist die
beste Lsung, wenn der Mann unfihig ist, Enthaltsamkeit zu {iben, dal er eine Ehe
schlieBt. Dennoch sollte er weiterhin die kranke Frau unterstiitzen...”?%. In der Zeit
nach dem zweiten Weltkrieg zeigten sich in dieser Hinsicht die evangelischen Missio-
nare im Gebiet des Kwango-Kwilu vermutlich als pastoral verniinftiger. Sie gestatteten
nimlich dem polygynen heidnischen Ehemann, auch nach der Taufe mit seinen recht-
miBig geheirateten Frauen zusammenzubleiben. Allerdings verlangten sie von den
unverheirateten jungen Christen, nur eine monogame Ehe einzugehen.

Es zeigte sich schon wihrend der spiteren Kolonialzeit und besonders nach dem
Unabhingigwerden der afrikanischen Staaten, daB das traditionelle Recht der Sippe
durchaus nicht iiberwunden ist. Man vermischt die Regeln des europidischen Ehe-
rechts mit denen des traditionellen. So verheiraten sich junge Midchen etwa zunichst
nach europiischem Recht, ohne die Zustimmung ihrer Familie, an die sie sich nicht

19 A, Vorbichler, Fetischismus und Hexerei, in: Kongo-Overzee, Vol. XXIII (1957) 35—57.

2 E, Hillmann, Die Entwicklung christlicher Ehestrukturen, in: Concilium, 6. Jg. (1970) Heft 5,
316.

2t Hillmann a. a. O. 316. * Hillmann a. a. O. 316.

171



mehr gebunden fithlen; dann aber verlassen sie ihren Gatten und gehen eine neue
Ehe nach traditionellem Recht mit Zustimmung ihrer Familie ein. In Zhnlicher Weise
geschieht es, da8 Afrikaner, die sich in Europa etwa zum Studium aufhalten, mit
Europierinnen ernsthafte Verbindungen eingehen, und auch vorhaben, diese zu
heiraten, dann aber sich der herrschenden Sippentradition unterwerfen und nach deren
Recht eine einheimische Ehe schlieSen.

Ebenso zeigt sich das zihe Weiterleben der Tradition in dem Fortbestehen, ja sogar
Zunehmen der Polygamie. In der Vergangenheit war diese aus Griinden wirtschaftlicher
Art und aus Prestige- und Machtriicksichten sowie wegen der hohen Kindersterblichkeit
und der notwendigen sehr langen Stillperiode voll berechtigt?3. Diese Griinde sind z. T.
auch heute noch mafigebend und werden erst aufhren zu existieren, wenn Afrika als
Ganzes in die Strukturen der modernen Industriegesellschaft integriert sein wird. Aller-
dings wird es dabei wohl auch die Ubel der Prostitution, Ehescheidung, sukzessiver
Polygynie usw. iibernehmen. Fiir eine wirklich fruchtbare Missionspastoral scheint es
angebracht, zumindest die Fortfithrung schon vorher geschlossener polygyner Ehen in
einer Gesellschaft, in der Polygynie das herrschende Kulturideal bis heute war, zu
tolerieren und nicht durch unverniinftige Hirte ein nichtbegriindetes schlechtes Gewis-
sen und ein falsches soziales Verhalten zu verursachen. Dabei muf freilich die Einehe
in christlicher Sicht, ndmlich als Zeichen der ungeteilten Liebe zwischen Christus und
seiner Kirche (nicht nach der Sicht des antiken romischen Rechtes) als giiltige Ziel-
vorstellung aufrechterhalten bleiben.

8 A. Vorbidhler, Die Geburt von Einzelkindern und Zwillingen bzw. Drillingen bei den Ba-
l;lumbu (Belg. Kongo), in: Wiener Vilkerkundliche Mitteilungen, VIII. Jg. (1960), NF. Bd. III,
r. 1—4, 64.

Reihe GESPRACHE ZUR BIBEL 1

Withe!m Egger

Das Programm Jesu
Eln Arbeltsheft zum Lukasevangelium
36 Seiten, geheftet, 6S 36.—

Dieses Heoft wendet sich an Leiter von Bibelrunden und Ge-
spréchskreisen, vor allem an soiche ohne systematische exege-
tische Ausblidung. Der Autor greift zehn Stellen aus dem
Lukasevangelium auf, Jede Perikope ist threr Eigenart ent-
sprechend methodisch aufgearbeitet. Vorschldge fir passende
Lieder und Gebete runden die einzelnen Einheiten ab.

Verlag Usterrelchisches Katholisches
Bibelwerk
3400 Klosterneuburg, Stiftsplatz 8

172



