WINFRIED GRUBER
Das Jesus-Buch von E. Schillebeeckx

Dieses monumentale Jesus-Buch! wird ohne Zweifel fiir lange Zeit ein bahnbrechendes
Standardwerk der Christologie bleiben. Diese Feststellung muf8 als Zusammenfassung
des Eindruckes, den das aufmerksame Studium des Buches hinterldBt, gleich zu Anfang
festgehalten werden. — Die Frage, die sich stellt und den Leser in Spannung hilt:
Um welche Christologie handelt es sich hier? Sie ist keinem der — auch in jiingster
Zeit erschienenen — bisherigen Konzepte ohne weiteres einzuordnen. Gehen wir
dieser Frage nidher nach, dann ist es sinnvoll, von den Griinden her, die Sch. selbst
motivierten und zugleich auch fiir ihn weiterhin offene Fragen bleiben, den Sinn
des ganzen Unternehmens zu durchleuchten.

Ein erster Grund ist die dringende Frage: ,,Was bedeutet Heil-in-Jesus-von-Gott-her
fiir uns heute?”(19). Daraus erklirt sich z. B. die unverkennbar kerygmatische Tendenz,
die das Werk als blofles Informationsangebot weit hinter sich liB8t. — Weiters: Es
gibt heute eine auBlerkirchliche ,Jesus-Interpretation”, die fiir den christlichen Theo-
logen eine unabweisbare Herausforderung bedeutet. ,Was haben die ,Kirchen
Christi’ diesen Auflerkirchlichen zu sagen?” (23). Die , Jesus-Bewegungen” rufen nach
einer ,christologischen” Antwort, die nicht allein im Denkschema der traditionellen
Dogmatik gegeben werden kann. Wie weit stimmt das Dogma iiberhaupt mit der
,Geschichte Jesu” iiberein? ,Deshalb wurde dieses Buch geschrieben: in Ehrfurcht vor
der Besonderheit und unreduzierbaren Urspriinglichkeit des Gliubigseins und in Ehr-
furcht vor den Forderungen der kritischen Rationalitit” (26). Und ausdriicklich: ,,Das
heiflt: es wird nicht versucht, das kirchliche Dogma zu legitimieren oder rational als
die einzig sinnvolle Moglichkeit einer Jesus-Interpretation darzustellen” (27). Das Buch
will vielmehr neue Moglichkeiten erschliefen, aus Sackgassen und sterilen Frage-
stellungen der traditionellen Christologie herausfithren, eine Weite der Verstindi-
gung anbahnen, die eine neue Zukunft hat.

Dieses Vorhaben kann fiir eine gebiihrende Einschitzung des Werkes vom Stand-
punkt des ,Dogmatikers”, der hier referiert, nicht ernst genug genommen werden.
Dies erklirt auch, warum sich mit dem christologischen Dogma als solchem verhiltnis-
mifig nur kurze Teile des umfangreichen Buches beschiftigen. Sch. wollte ,, ,meta-
dogmatisch’, d. h. methodisch vom Dogma absehend, . . . Spuren suchen und ihnen
folgen” (28), um die Wahrheit in der Geschichte Jesu zu entdecken. Die Entstehung
des christlichen Glaubens soll nicht nur in ihrem historischen Verlauf objektivierend
dargestellt, sondern als heute nachvollziehbares Erlebnis vermittelt werden.

Es liegt demnach eine pastorale Absicht zugrunde, wenn auch die ,miithsame, aufrei-
bende Aufgabe”, auf einer wahrhaft biblischen Basis Theologie zu treiben (32) und
die im 17. Jh. vollzogene Trennung zwischen Bibelexegese und thematischer Theologie
zu iiberwinden, d. h. Einheit zwischen Geschichte und Dogma herzustellen, auch dem
Leser als Schwierigkeit nicht erspart bleibt. Zwar kann ,,die historisch-kritische Be-
schiiftigung mit Jesus tatsdchlich nicht die Grundlage fiir den Glauben legen” (65),
aber die eingehenden Analysen und exegetisch detaillierten Forschungen sind fiir
die Verantwortung der Wahrheit iiber Jesus kritisch-rational doch unerliglich. Das
rechtfertigt Stil und Methode des Buches. Im iibrigen kénnen wir hier nicht einzelne
Ergebnisse diskutieren — dies muB8 einem ausfiihrlichen Gesprich zwischen Exegeten
und Dogmatikern iiberlassen bleiben —, es sollen hier vielmehr die entscheidenden
Anregungen im Kontext dieser ,Geschichte von einem Lebenden” erhoben werden.

1 Schillebeedcx Edward, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden. (670.) Herder, Freiburg
1975. Kunstleinen DM 84.—.

s 193



So liBt sich nun auch die Disposition, die hier kurz nachzuzeichnen ist, besser ver-
stehen. Das Buch besteht aus 4 Teilen. Der 1. Teil stellt ,Fragen nach Methode,
Hermeneutik und Kriterien”: Der historische Jesus und nicht ein spiter entwickeltes
Dogma ist Norm und Kriterium jeder Jesus-Interpretation. — Daraus lift sich die
weitere Dreiteilung des Buches begriinden: Eine Reflexion auf die ntl Jesus-Inter-
pretation impliziert zuniichst historisch die kritische Untersuchung dessen, was in
Jesus wirklich zur Sprache gekommen ist (II. Teil). Bewegt von der dringenden
Frage nach dem Heil muf nach mdglichen Zeichen im historischen Jesus gesucht
werden, die diese Frage ,auf das christlich-gliubige Angebot einer sinnvollen Ant-
wort lenken kénnen” (91), die lautet: Heil gibt es nur in Jesus von Gott her. Das
bedeutet methodisch: Die historische Erscheinung Jesu ist von den verschiedenen
Quellen her zu erforschen.

Der II. Teil, iiberschrieben mit , Evangelium Jesu Christi”, wird darum in 3 Abschnitten
entfaltet: Botschaft und Lebenspraxis Jesu (1.); Reich Gottes, Ablehnung und Tod
Jesu (2.); Die christliche Geschichte nach dem Tod Jesu: Das Reich Gottes erhilt das
Antlitz Jesu Christi (3.). — Die Erforschung des Weges vom historischen Jesus zum
Bekenntnis zu Jesus erfordert auch eine Untersuchung des Erfahrungshorizontes, in
dem bestimmte Juden, spiter auch Heiden, auf Jesus reagiert haben, also jener
Traditionsgeschichte, die wir heute das ,Alte Testament” (in seinen damaligen,
faktisch spit-jiidischen Zusammenhingen) nennen: ,,Christliche Interpretation des
auferstandenen Gekreuzigten” ist das Thema des III. Teiles, in 4 Abschnitten aus-
gearbeitet: Die Evangelien als allgemeine Auslegung des auferstandenen Jesus (1.);
Neutestamentliche, direkte Auslegung der Auferstehung (2.); Von einer , Theo-logie”
zur Christologie (3.); Die nach-neutestamentliche Reflexion in der alten Kirche: das
christologische Dogma (4.) (494—504). Man beachte diese am Ganzen gemessen
auffallend kurze und fast beil:iufige Behandlung des Themas!

Der IV. Teil versteht sich als ,Prolegomenon” zu einer Erneuerung der Christologie,
die aus der niziinischen Engfithrung auf vor-nizinische Moglichkeiten hin befreit
werden soll. Titel: , Fiir wen halten wir Ihn?” Hier bricht das pastorale Anliegen mit
aller Deutlichkeit durch. Unter einem neuen Erfahrungs- und Verstehenshorizont
steht der Mensch von heute, der trotzdem ,definitives und entscheidendes Heil in
Jesus von Gott her erfahren und zur Sprache” bringen soll (505). 3 Abschnitte: Die
heutige christologische Krise und ihre Voraussetzungen (1.); Nicht-theoretisierbarer
,universaler Verstehenshorizont” (gemeint ist: Wir kdnnen nicht rational-theoretisch
auf einen universalen Gesamtsinn vorausgreifen) (2.); Jesus, Gleichnis Gottes und
Paradigma der Mensdhlichkeit (3.).

Fiir die Durchfithrung des umfangreichen Programmes bedient sich Sch. der im I. Teil
niher dargestellten Methode, die man kurz als eine ,narrative Christologie’ (und eben
in diesem Sinn als eine ,Geschichte”) bezeichnen kann (69). Von Bedeutung bei
dieser — sprachanalytisch abgesicherten, von Sch. meisterhaft beherrschten — Methode
und Auffassung von Geschichte ist nicht die ,historische Faktizitit”, wichtig ist viel-
mehr ,die Wahrheit der Geschichte selbst, d. h. die Frage, ob die Geschichte uns
angeht, uns trifft und uns zum handelnden Subjekt einer neuen Geschichte macht” (67).
Von diesem Grundsatz ausgehend, erarbeitet Sch. mit Hilfe der Semiotik und der
strukturalen Textanalyse das reiche Material, das zur einen zentralen Wahrheit
zusammengetragen wird: ,Das Heil in Jesus von Gott”, wie der Titel des Buches
urspriinglich hiitte lauten sollen (493).

Diese Methode stellt bisweilen vor iiberraschend neue Ergebnisse, die in der Fachwelt
noch eingehend zu diskutieren sein werden. So z. B. die Deutung der ,,Erscheinungen”
des Auferstandenen (im IL T., 3. Absch., 2. Kap.: ,,Was sucht ihr den Lebenden bei
den Toten?” Lk 24, 5). Hier frappiert der Versuch einer ,strukturalen Analyse” der
von Lk interpretierten Tradition vom Damaskuserlebnis des Paulus nach den Prin-

194



zipien der ,,Semiotik des Berichts” (320—335), ein Modell, das Sch. auch fiir die anderen
»Erscheinungen” als mafigeblich erachtet (334): ,Eine Jesuserscheinung ist kein
Objekt neutraler Beobachtung; es ist eine Glaubenserfahrung als Antwort auf eine
eschatologische Offenbarung, zum Ausdruck gebracht in einem christologischen Be-
kenntnis Jesu als des Auferstandenen . . .” (334). ,Erscheinung” ist bereits eine
Interpretation des — gnadenhaft geschenkten und als Frucht eines Bekehrungs-
prozesses der Jiinger erfahrenen — Auferstehungsglaubens: Jesus schenkt ihnen auch
nach seinem Tod , Heil von Gott her”.

Sch. weiff, daf8 seine ,Hypothese” einen Bruch mit einer jahrhundertelangen her-
meneutischen Tradition bedeutet (623, Anm. 119). Sie ist nur annehmbar, wenn man
den methodischen Ansatz einer ,narrativen Christologie” festhilt (s. o.). Ahnliches
zeigt sich bei der Erklirung der 4 urspriinglichen ,,Credo-Modelle”, in denen sich
ein ,dogmatisches Interesse” artikuliert, hinter dem die Tatsache steht, ,daf der
historische Jesus fiir die ersten Christen Norm und Kriterium allen Bekenntnisses,
aller Homologie, Katechese und Pariinese ist” (390), jedenfalls gemidf der von Sch.
festgehaltenen Arbeitshypothese.

Aber eben hier beginnt auch die Problematik des Verfahrens: Ist die spitere ,Ent-
wiklung” und Dogmatisierung durch die Konzilien iiberhaupt noch in Einklang zu
bringen mit dem, was die ,narrative Christologie” iiberliefert? Sch. entgeht der
Gefahr, einen Bruch oder eine Dissonanz annehmen zu miissen, gerade durch die
konsequente Ausarbeitung seiner Grundthese, da die Anerkennung des irdischen
Jesus als eschatologischen Propheten schon vor-8sterlich grundgelegt ist. Aus dieser
,/Geschichte des Lebenden” werden auch die anderen Titel: ,,Christus, der Herr, der
Sohn” geschopft und erklirt. Daf sich in der Entfaltung der ,hoch-christologischen”
Lehre der Konzilien vor allem das johanneische Modell in den Vordergrund stellte
und fiir die weitere Tradition zum allein herrschenden geworden ist, will Sch.
freilich mit allem Nachdruck {iberwinden helfen.

Wie heute vom Christus, Herrn und Sohn sprechen? ,Fiir wen halten wir ihn?”
(IV. Teil). Das endgiiltige Heil in Jesus von Gott her, diese ,einzigartige Universalitit
eines geschichtlich partikularen Menschen” (527), , Historisches Sprechen und Sprechen
in Glaubenssprache” (555) sind uns unter neuen kulturellen und ideellen Bedingungen,
die Sch. auch schon in anderen Verdffentlichungen untersucht hat, als existenzielle
Themen aufgegeben, von deren Bewiltigung unser Verhiltnis zur Zukunft abhiingt.
So verlangt dieses Buch (es versteht sich, wie schon vermerkt, als Prolegomenon!)
eine erginzende Darlegung, ,in weldher in einem heutigen Verstehens- und Handlungs-
horizont das Problem der Erlésung und Emanzipation . . . zur Sprache kommen
miilte. Vielleicht erhilt dieses Buch daher noch eine Fortsetzung.” (594)

Die iiberwiltigende Fiille des verarbeiteten Materials spiegelt sich in Hunderten von
Anmerkungen wider, die an das Ende des Buches gesetzt sind. Die Thema-Literatur
ist im Text selbst zu Beginn jedes Abschnittes, Kapitels oder Paragraphen angegeben.
Es werden ,fast keine Theologen, wohl aber viele Exegeten zitiert” (33), was eben
mit dem ganzen Vorhaben, das eine ,Geschichte” vermitteln will, zusammenhingt:
Das Buch will ,,eine begriindete Einleitung zu einer Wiederaufnahme des ,erziihlenden
Glaubens’ sein” (598). In einem Anhang gibt Sch. noch wertvolle ,technische Infor-
mationen”, d. h. sehr priizise Erklirungen einiger technischer Termini, sowie ein
bibliographisches Themen- und ein Autorenregister.

Sch. erzielt mit dem kiithnen Unternehmen, eine Christologie rein auf biblischer Basis
aufzubauen, eine unschitzbare Wirkung: Jesu eigene Erfahrung des ,Vaters” wird
auch fiir den heutigen Menschen zum Grund des Vertrauens auf den ,,Gott der
Zukunft”. Das Buch ist ein Jesus-Zeugnis von einmaliger Uberzeugungskraft und
darum auch ein Appell zu neuer Sammlung aller Getrennten um diesen einen ,,Leben-
den”.

195



