
plötzliches Geschehen, das das errschende Das Buch möchte die eologische Herme-
Sprachspiel nicht paßt, bricht ein! völlig neutik-Diskussion n M entscheidenden
Dimension herein und eich” Punkt ergänzen und weiterführen
Die imension, die hier und zUum ErZeCUS eine eolo: erme-
Glauben ordert, des S  > Menschen neutik durchaus den verschärften Kriterien
her nicht n en H Hier also Wissenschaft genügen könne.
eschieht unserer Glaubenstradition K] sieht Vr. das ejgen!
immer wieder ezeu S unbedingte aller Theologie: Mit dem der Be-
T5  eßungserfahrung, ] Kennze:  ende schichtlichen Lebenswelt m  d auch die
ist das Zugleich von Bekenntnis | > Sprache des Glaubens immer 4

wärtiger Erschließung und verheißender Er- pr  ert, 1 eine ewandelte Sprache
füllung. wird die Tiefengrammatik übersetzt erden. Hier eigentlich z sich
der Glaubenssprache konstituiert. äher‘' ın der Gegenwart nsicherheit bzw.
charakterisiert im ‘!!;! Di£  fe- ‚0S breit acht liegt der
renzierung der Spra:  dlungen der Anliegen eses Buches. VE fragt nach
losophie, der und der Kunst Struk- den Kriterjen SO Übersetzungsversuche.

der Glaubenssprache als ein Dabei formuliert wohl mit Recht
„bekennendes Er en .  r der SO präzi- 33|—1 BCSHCI S theologische Her-
sierten Struktur unterscheiden sich lEr‘ meneutik in der Bindung n den
zählungen“” des aubens deshalb von ande- sogenannten „hermeneutischen Zirkel”. Einer

solchen Hermeneutik gelinge namliı:TrTen Erzählungen, weil und insofern nicht, eine reichende Theorie des Ver-Lichte 1Nes  < „unbedingten und umfassenden
stehens S5ie könne deshalbInteresses des Menschen 4! Heil“

stehen. Bekennendes Shlen wird auch -  en y Übersetzungsregeln bzw.
Überprüfungskriterien die anstehendeZeugnis, das durch die Xistenz des Zeugen eologische Aufgabe angeben. Wasselber spricht al Cs SIENZ des
bleiben scheint, Sin! in forschungslogischerHörers appehiert. Solcher Glaube hat Hinsicht ‚„‚verschiedene euristische erfah-meinschaftlich-dialogischen Charakter. In G@1-
TE auf intuitiver Basis”, die dem Ssprul‚4{ prachhandlungen wird der unbedingte

Sinn gerade als der mich meinem Ver- auf Wissenschaftlichkei: nicht genügen.
hältnis dem andern etreitende E1 - Demgegenüber möchte VE. das hermenenu-
griffen. sche Verfahren in  ıI ein wissenschaftliches
Von der Unmittelbarke: der Sprachhand- Vorgehen überführen. Hie VerSsSu C  +

lJungen des aubens ist eologie als Regelsystem den theologischen
besondere Sprachhandlung bgehoben Sprach- und Übersetzungsprozeß / un erstel-
Glaube ist nicht Theologie. Die pra  and- len. Dabei folgt Rr der Methode der analy-
ungen auDens cin primär. Aber tischen Philosophie. Nach einer Darstellung

der Tradition liegt die Notwendigkeit, das des Entstehungsorts und der Struktur der
ursprüngliche Wort d  in je geschichtlicher Glaubenssprache \  b Problematik

einer Hermeneutik der Glaubenssprache ein-Lage zu vermitteln. Daraus ergibt sich Mög- geführt. Zentral ıist die Entwicklung einerichkeit wie Notwendigkeit einer Rezeption, wissenschaftlichen Hermeneutik. Darüberdie zuletzt der eise argumentierender hinaus werden noch einige Texttypen (bi-2010 Zu rfolgen hat. 61  eht sehr
klar S!  e, dogmatische, liturgische Texte, Ge-1e Voraussetzungsproblematik aller bete, 'exte ausgezeichneter Glaubender)Theologie rer spezifisch theoretisch- OWwI1e verschiedene Redetypen der Glaubens-argumentativen Absicht, PAN er ihr Spre- sprache (Predigt, Katechese, Glaubens  'OTr-chen „propositionale prachhandlung“ mation, Jaubensgespräch, Medita:  tion,  s Li-eZe] prachhandlungen legen turgıje und ed, persönliches eten unter-dar, „Warum eti{was S() und verstanden sucht.werden musse oder co und nicht anders Wir verstehen sehr wohl das Anliegen desausgele: werden rIe. Sie legen umsichtig, Vf und meinen, IS seine derTe:  erend und auseinander, wWäas Prin- führung die Theologie icherlich nichtzipiell schon gegeben ist. unınteressan! scein kann. Nur bleibt bei all-6ie entscheidend bei, C  z Glauben ..  E& ctets dem doch die Frage, ob mit dem VC Vft.eschehen der Geschichte erstellten Regelsystem den aller Theo-bleibt“” (196 ogie aufgegebenen P7T'S sprozeß derem eOI0| Interessierten wird die- Glaubenssprache tatsächlich der eigen'Buch wertvolle Dienste erweisen. Aufgabenstellung essen, wäas eologieJohann Reikerstorfer hei t, wird. Was besagt eigent-Wien ich die VvVom Vf. geforderte a  „Übersetzung”ÖRABNER-HAWER ANTON, AauDens- der Glaubensprache? Bleibt sein SUNgS-sprache. Ihre Struktur und Anwendbarkeit versuch nicht selbst noch allzusehr der Un-

er.  gung und eologie (178.), mittelbarkeit ' verhaftet, solange in dieser
Herder, Wien 1975 Kart. lam 126.—, Übersetzungsaufgabe nicht VOr allem das
DM 22.—. Problem einer inhaltlichen Äneignung der

20

plötzliches Geschehen, das in das herrschende 
Sprachspiel nicht paßt, bricht eine völlig neue 
Dimension herein und erschließt sich'' (167). 
Die Dimension, die hier aufbricht und zum 
Glauben fordert, ist die des vom Menschen 
her nicht zu schaffenden Heils. Hier also 
geschieht - in unserer Glaubenstradition 
immer wieder bezeugt - eine unbedingte 
Erschließungserfahrung. Das Kennzeichnende 
ist das Zugleich von Bekenntnis zu gegen­
wärtiger Erschließung und verheißender Er­
füllung. Dadurch wird die Tiefengrammatik 
der Glaubenssprache konstituiert. Näherhin 
charakterisiert C. im Rahmen einer Diffe­
renzierung der Sprachhandlungen der Phi­
losophie, der Ethik und der Kunst die Struk­
tur der Glaubenssprache deshalb als ein 
,,bekennendes Erzählen". In der so präzi­
sierten Struktur unterscheiden sich die „Er­
zählungen" des Glaubens deshalb von ande­
ren Erzählungen, weil und insofern sie im 
Liebte eines „unbedingten und umfassenden 
Interesses des Menschen am Heil" (181} 
stehen. Bekennendes Erzählen wird zum 
Zeugnis, das durch die Existenz des Zeugen 
selber spricht und an die Existenz des 
Hörers appelliert. Solcher Glaube hat ge­
meinschaftlich-dialogischen Charakter. In sei­
nen Sprachhandlungen wird der unbedingte 
Sinn gerade als der mich in meinem Ver­
hältnis zu dem andern betreffende Sinn er­
griffen. 

Von der Unmittelbarkeit der Sprachhand­
lungen des Glaubens ist die Theologie als 
besondere Sprachhandlung abgehoben. 
Glaube ist nicht Theologie. Die Sprachhand­
lungen des Glaubens sind primär. Aber in 
der Tradition liegt die Notwendigkeit, das 
ursprüngliche Wort in je neuer geschichtlicher 
Lage zu vermitteln. Daraus ergibt sich Mög­
lichkeit wie Notwendigkeit einer Rezeption, 
die zuletzt in der Weise argumentierender 
Theologie zu erfolgen hat. C. sieht sehr 
klar die Voraussetzungsproblematik aller 
Theologie in ihrer spezifisch theoretisch­
argumentativen Absicht, wenn er ihr Spre­
chen als „propositionale Sprachhandlung'' 
bezeichnet. Solche Sprachhandlungen legen 
dar, ,,warum etwas so und so verstanden 
werden müsse - oder so und nicht anders 
ausgelegt werden dürfe. Sie legen umsichtig, 
reflektierend dar und auseinander, was prin­
zipiell schon gegeben ist. Dadurch tragen 
sie entscheidend bei, daß Glauben im stets 
neuen Geschehen der Geschichte lebendig 
bleibt'' (196 f). 
Jedem theologisch Interessierten wird die­
ses Buch wertvolle Dienste erweisen. 
Wien Johann Reikerstorfer 

GRABNER-HAIDER ANTON, Glaubens­
spradie. Ihre Struktur und Anwendbarkeit 
in Verkündigung und Theologie (178.), 
Herder, Wien 1975. Kart. 1am. S 126.-, 
DM22.-. 

204 

Das Buch möchte die· theologische Herme­
neutik-Diskussion an einem entscheidenden 
Punkt ergänzen und weiterführen in der 
Oberzeugung, daß eine theologische Herme­
neutik durchaus den verschärften Kriterien 
für Wissenschaft genügen könne. 
Sehr klar sieht Vf. das eigentliche Problem 
aller Theologie: Mit dem Wandel der ge­
schichtlichen Lebenswelt muß auch die 
Sprache des Glaubens immer neu inter­
pretiert, d. h. in eine gewandelte Sprache 
übersetzt werden. Hier eigentlich - wo sich 
in der Gegenwart eine Unsicherheit bzw. 
Ratlosigkeit breit macht - liegt der Ort für 
das Anliegen dieses Buches. Vf. fragt nach 
den Kriterien solcher Obersetzungsversuche. 
Dabei formuliert er - wohl mit Recht -
seine Bedenken gegen eine theologische Her-

. meneutik in der bloßen Bindung an den 
sogenannten ,,hermeneutischen Zirkel". Einer 
solchen Hermeneutik gelinge es nämlich 
nicht, eine hinreichende Theorie des Ver­
stehens zu entwickeln. Sie könne deshalb 
auch nicht präzise Obersetzungsregeln bzw. 
Oberprüfungskriterien für die anstehende 
theologische Aufgabe angeben. Was zu 
bleiben scheint, sind in forschungslogischer 
Hinsicht „verschiedene heuristische Verfah­
ren auf intuitiver Basis", die dem Anspruch 
auf Wissenschaftlichkeit nicht genügen. 
Demgegenüber möchte Vf. das hermeneu­
tische Verfahren in ein wissenschaftliches 
Vorgehen überführen. Hiefür versucht er 
ein Regelsystem für den theologischen 
Sprach- und Obersetzungsprozeß zu erstel­
len. Dabei folgt er der Methode der analy­
tischen Philosophie. Nach einer Darstellung 
des Entstehungsorts und der Struktur der 
Glaubenssprache wird in die Problematik 
einer Hermeneutik der Glaubenssprache ein­
geführt. Zentral ist die Entwicklung einer 
wissenschaftlichen Hermeneutik. Darüber 
hinaus werden noch einige Texttypen (bi­
blische, dogmatische, liturgische Texte, Ge­
bete, Texte ausgezeichneter Glaubender) 
sowie verschiedene Redetypen der Glaubens­
sprache (Predigt, Katechese, Glaubensinfor­
mation, Glaubensgespräch, Meditation, U­
turgie und Ued, persönliches Beten) unter­
sucht. 
Wir verstehen sehr wohl das Anliegen des 
Vf. und meinen, daß seine Art der Durch­
führung für die Theologie sicherlich nicht 
uninteressant sein kann. Nur bleibt bei all­
dem doch die Frage, ob mit dem vom Vf. 
erstellten Regelsystem für den aller Theo­
logie aufgegebenen Obersetzungsprozeß der 
Glaubenssprache tatsächlich der eigentlichen 
Aufgabenstellung dessen, was Theologie 
heißt, entsprochen wird. Was besagt eigent­
lich die vom Vf. geforderte „Obersetzung'' 
der Glaubensprache? Bleibt sein Lösungs­
versuch nicht selbst nodt allzusehr der Un­
mittelbarkeit verhaftet, solange in dieser 
Obersetzungsaufgabe nicht vor allem das 
Problem einer inhaltlichen Aneignung der 



tradierten Glaubenspositivität gesehen wird? linguistischen Forschungsprogrammen weiter-
eine SO Aneignung, etzt I_ g wWIT Eın markantes Beispiel dafür

vun  S Rahmen eines philosophisch differenzier- ist+ das zunächst rein yntal  che Modell
f universalen Wirklichkeitshorizontes als sprachlicher Oompetenz omskys Gene-
logische Systematik zZu leisten ist, waären Trahve Transformationsgrammatik) und se1l-
Freilich andere Anftor CruNngen gestellt,
sie Vf. S seinem Horizont her un  ‚S den Blick

Weiterentwicklung einer „Genera  tiven
Semantik” und zuletzt ZU iner  el linguistischen

EineZı nehmen vermas. Theorie kommunikativen Handelns,
Wien Johann Reikerstorfer ähnliche Entwicklung zeli‘ 63  eP auch Yısl

Methodenproblem den Sozialwissenschaf-
PEUKERT Wissenschaftstheorie dem analytische und hermeneutische
Handlungstheorie Fundamentale Theologie, Fragestellungen hart aufeinanderprallen.
Analysen zZu Ansatz und Status theologischer Auch hier weist die Diskussion
Theoriebildung, ‚05 Paperback) Richtung iner umfassenden Handlungstheo-
Düsseldorf 1976 Brosch. DM ZE rme. Fher WITF!| 21ch der Ansatz
Das Buch gehört den wenigen theologi- ıner  B konstruktiven Wissenschaftstheorie
schen Arbeiten, die sich mıit genügender Kontext der konstruktiven Logik der „Erlan-
Sachkompetenz den Problemen der modernen Schule“” dargestellt.
hilosophie und Wissenschaftstheorie stellen, Der Teil versucht, auf den
in  e  des noch eın Großteil der Theologen sich gesuchten fundamentaltheologischen SAatz
mıit der Philosophie des 19. beschäftigt

Theorie kommunikativen
die Entwicklung und Ausgestaltung einer

aATrZzZUu-der Überzeugung, laß dort die Probleme
und vielleicht atıch des nächsten +ellen Fine SO| Theorie hat den Doppel-

längst schon gelöst ei1en. A dem nicht qQharakter eıner empirischen Theor:  12  < und
ganz C ist, läßt A1uch dieses umfangreiche transzendentalen Gelbstreflexion auf eine
Werk n gen Gtellen eutlich erkennen. konstitutive TAX1S5 Angesetzt wird bei

zeichnet sich durch detaillierte Sach- einer Theorie „kommunikativer Kompetenz  E  $
kenntnis, durch klare und übersichtliche Ar- wie Gie von Habermas und etwas modifi-
gumentation, Sein Informationswert ziert von Apel entworfen wurde, Eine
gerade unter eologen groß sein. Rekonstruktion des normativen erns kom-
Die Klammer, die Si  Z E das Buch ‚pannt, munikativen Handelns muß sich auf ıne
ist die Frage nach einem eute möglichen ideale Kommunikationslage beziehen, wobe:
Ansatz 'undamentaler eologie. Im 1, Teil eine so Situation alsc ein Vorgriff aNnge-
des es werden drei amhafte Ansatze sehen wird, Hier setzt eine fundamentale
iner solchen eologie reteriert: die ten- Theologie In der jüdisch-christlichen Ira-
tiale Interpretation, transzendentaltheolo- dition geht 5 un die Wirklichkeit,
gische Hermeneutik und politische Theo- den Grund- und Grenzerfahrungen OmMmMUu-

nikativen Handelns ertfahren WITF'|  d, und um
AÄAnsätze L„ muß also INn Kontext
logie. Zugleich werden die renzen 255er

die Weise kommunikativen Handelns, die
einer Transformation der hilosophie hin angesichts dieser mög ist. Fun-
einer streng wissenscha|l  chen Disziplin e1r- damentale eologie muß als Theorie eses
neut nach einem S fundamentaltheolo- kommunikativen, anamnetisch-solidarisch auf
gischen nsatz ge werden. den Tod zugehenden und der
Deswegen der umfangreiche 2. der erfahrenen und erschlossenen irklich-
Information über die wichtigsten Fragestel- keit ntwickelt werden (288) ese irklich-
lungen und VOor|  gen Problemlösungen keit, die alc rettende (34 £  { 1 den
modernen Wissenschaftstheorie und im Ge- anderen behauptet Wir'| und durch
olge davon einer umfassenden Theorie kom- Rettung des anderen eigene, auf den Tod
munikativen Zunächst werden zugehende Existenz mÖg macht, '!ll'.‚' als
etisch die Auswirkungen der anfänglichen „Gott“”“ bezeichnet werden Die Wirk-
Sprachanalyse innerhalb einer empiristischen Gottes wird einer on kom-
tologie auf eologie gezeigt. Dann munikativen Handelns und durch dieses iden-
wird cehr übersichtlich lie Weiterentwick- titfizierbar und benennbar. undamentale
lung degs Programms dargestellt; eologie ist schließlich eine 20O] des
dies VOTr allem Beispiel rnaps und kommunikativen Handelns und der e  E Han-
Poppers. Dabei kommen bereits die Grund- deln erfahrenen und erschlossenenl

keit Gottes.züge einer umfassenden Wissenschaftstheorie
in den Blick, wobei heutige Fragestellung Ist esen Ansatz eologie ba der

den Modellen Poppers, Kuhns und (an- Beliebigkeit entlassen? Keineswegs! Denn
deutungsweise) Toulmins gezei a  a mMa  »3 könnte die Prädikate es lich-
Einen ‚werpun|! der Darstellung keit, die rettet, die xistenz Ööglich ma

gestellten Thema her Wen e jederzeit durch andere ate ersetzen, die
Pragmatik in der analytischen osophie, gerade eologische „Mode” sind, oder durch
die S der Spätphilosophie Wittgensteins Prädikate anderer R iO0Nnen. Zudem bleibt
erfolgt, die spater von Kanzen prachphiloso- die Annahme iner GO chen Wirklichkeit in
phischen Schulen und davon inspirierten der Beliebigkeit, cie bleibt wissenschaft-

tradierten Glaubenspositivität gesehen wird 7 
An eine solche Aneignung, die zuletzt nur 
im Rahmen eines philosophisch differenzier­
ten, universalen Wirklichkeitshorizontes als 
theologische Systematik zu leisten ist, wären 
freilich andere Anforderungen gestellt, als 
sie Vf. von seinem Horizont her in den Blick 
zu nehmen vermag. 
Wien Johann Reikerstorfer 

PEUKERT HELMUT, Wissenschaftstheorie -
Handlungstheorie - Fundamentale Theologie. 
Analysen zu Ansatz und Status theologischer 
Theoriebildung. (367.) (Patmos - Paperback) 
Düsseldorf 1976. Brosch. DM 28.80. 
Das Buch gehört zu den wenigen theologi­
schen Arbeiten, die sich mit genügender 
Sachkompetenz den Problemen der modernen 
Philosophie und Wissenschaftstheorie stellen, 
indes noch ein Großteil der Theologen sich 
mit der Philosophie des 19. Jh. beschäftigt 
in der Oberzeugung, daß dort die Probleme 
unseres Jh. und vielleicht auch des nächsten 
längst schon gelöst seien. Daß dem nicht 
ganz so ist, läßt auch dieses umfangreiche 
Werk an einigen Stellen deutlich erkennen. 
Es zeichnet sich aus durch detaillierte Sach­
kenntnis, durch klare und übersichtliche Ar­
gumentation. Sein Informationswert dürfte 
gerade unter Theologen enorm groß sein. 
Die Klammer, die sich um das Buch spannt, 
ist die Frage nach einem heute möglichen 
Ansatz fundamentaler Theologie. Im 1. Teil 
des Buches werden drei namhafte Ansätze 
einer solchen Theologie referiert: die existen­
tiale Interpretation, die transzendentaltheolo­
gische Hermeneutik und die politische Theo­
logie. Zugleich werden die Grenzen dieser 
Ansätze deutlich. Es muß also im Kontext 
einer Transformation der Philosophie hin zu 
einer streng wissenschaftlichen Disziplin er­
neut nach einem solchen fundamentaltheolo­
gischen Ansatz gefragt werden. 
Deswegen gilt der umfangreiche 2. Teil der 
Information über die wichtigsten Fragestel­
lungen und vorläuBgen Problemlösungen der 
modernen Wissenschaftstheorie und im Ge­
folge davon einer umfassenden Theorie kom­
munikativen Handelns. Zunächst werden ge­
netisch die Auswirkungen der anfänglichen 
Sprachanalyse innerhalb einer empiristischen 
Ontologie auf die Theologie gezeigt. Dann 
wird sehr übersichtlich die Weiterentwick­
lung des analytischen Programms dargestellt; 
dies vor allem am Beispiel Carnaps und 
Poppers. Dabei kommen bereits die Grund­
züge einer umfassenden Wissenschaftstheorie 
in den Blick, wobei die heutige Fragestellung 
an den Modellen Poppers, Kuhns und (an­
deutungsweise) Toulmins gezeigt wird. 
Einen Schwerpunkt der Darstellung bildet 
vom gestellten Thema her die Wende zur 
Pragmatik in der analytischen Philosophie, 
die mit der Spätphilosophie Wittgensteins 
erfolgt, die später von ganzen sprachphiloso­
phischen Schulen und von davon inspirierten 

linguistischen Forschungsprogrammen weiter­
geführt wird. Ein markantes Beispiel dafür 
ist das zunächst rein syntaktische Modell 
sprachlicher Kompetenz N. Chomskys (Gene­
rative Transformationsgrammatik) und sei­
ner Weiterentwicklung zu einer „Generativen 
Semantik" und zuletzt zu einer linguistischen 
Theorie kommunikativen Handelns. Eine 
ähnliche Entwicklung zeigt sich auch am 
Methodenproblem in den Sozialwissenschaf­
ten, an dem analytische und hermeneutische 
Fragestellungen hart aufeinanderprallen. 
Auch hier weist die letzte Diskussion in 
Richtung einer umfassenden Handlungstheo­
rie. Eher am Rand wird auch der Ansatz 
einer konstruktiven Wissenschaftstheorie im 
Kontext der konstruktiven Logik der „Erlan­
ger Schule" dargestellt. 
Der 3. Teil versucht, im Hinblick auf den 
gesuchten fundamentaltheologischen Ansatz 
die Entwicklung und Ausgestaltung einer 
Theorie kommunikativen Handelns darzu­
stellen. Eine solche Theorie hat den Doppel­
charakter einer empirischen Theorie und 
transzendentalen Selbstreflexion auf eine 
konstitutive Praxis (230). Angesetzt wird bei 
einer Theorie „kommunikativer Kompetenz", 
wie sie von J. Habermas und etwas modifi­
ziert von K. 0. Apel entworfen wurde. Eine 
Rekonstruktion des normativen Kerns kom­
munikativen Handelns muß sich auf eine 
ideale Kommunikationslage beziehen, wobei 
eine solche Situation als ein Vorgriff ange­
sehen wird. Hier setzt nun eine fundamentale 
Theologie an: In der jüdisch-christlichen Tra­
dition geht es um die Wirklichkeit, die in 
den Grund- und Grenzerfahrungen kommu­
nikativen Handelns erfahren wird, und um 
die Weise kommunikativen Handelns, die 
angesichts dieser Erfahrung möglich ist. Fun­
damentale Theologie muß als Theorie dieses 
kommunikativen, anamnetisch-solidarisch auf 
den Tod zugehenden Handelns und der in 
ihm erfahrenen und erschlossenen Wirklich­
keit entwickelt werden (288). Diese Wirklich­
keit, die als rettende Wirklichkeit für den 
anderen behauptet wird und die durch die 
Rettung des anderen die eigene, auf den Tod 
zugehende Existenz möglich macht, muß als 
,,Gott'' bezeichnet werden (311). Die Wirk­
lichkeit Gottes wird in einer Situation kom­
munikativen Handelns und durch dieses iden­
tifizierbar und benennbar. Fundamentale 
Theologie ist schließlich eine Theorie des 
kommunikativen Handelns und der im Han­
deln erfahrenen und erschlossenen Wirklich­
keit Gottes. 
Ist durch diesen Ansatz Theologie aus der 
Beliebigkeit entlassen 7 Keineswegs I Denn 
man könnte die Prädikate Gottes (Wirklich­
keit, die rettet, die Existenz möglich macht) 
jederzeit durch andere Prädikate ersetzen, die 
gerade theologische „Mode" sind, oder durch 
Prädikate anderer Religionen. Zudem bleibt 
die Annahme einer solchen Wirklichkeit in 
der Beliebigkeit, d. h. sie bleibt wissenschaft-

205 


