plotzliches Geschehen, das in das herrschende
Sprachspiel nicht pafit, bricht eine véllig neue
Dimension herein und erschliet sich” (167).

Die Dimension, die hier aufbricht und zum
Glauben fordert, ist die des vom Menschen
her nicht zu schaffenden Heils. Hier also
geschieht — in unserer Glaubenstradition
immer wieder bezeugt — eine unbedingte
ErschlieBungserfahrung. Das Kennzeichnende
ist das Zugleich von Bekenntnis zu gegen-
wirtiger ErschlieBung und verheilender Er-
filllung. Dadurch wird die Tiefengrammatik
der Glaubenssprache konstituiert. Niherhin
charakterisiert C. im Rahmen einer Diffe-
renzierung der Sprachhandlungen der Phi-
losophie, der Ethik und der Kunst die Struk-
tur der Glaubenssprache deshalb als ein
.bekennendes Erzihlen”, In der so prizi-
sierten Struktur unterscheiden sich die ,Er-
zihlungen” des Glaubens deshalb von ande-
ren Erzihlungen, weil und insofern sie im
Lichte eines ,unbedingten und umfassenden
Interesses des Menschen am Heil” (181)
stehen. Bekennendes Erzihlen wird zum
Zeugnis, das durch die Existenz des Zeugen
selber spricht und an die Existenz des
Horers appelliert. Solcher Glaube hat ge-
meinschaftlich-dialogischen Charakter. In sei-
nen Sprachhandlungen wird der unbedingte
Sinn gerade als der mich in meinem Ver-
hiltnis zu dem andern betreffende Sinn er-
griffen,

Von der Unmittelbarkeit der Sprachhand-
lungen des Glaubens ist die Theologie als
besondere  Sprachhandlung  abgehoben.
Glaube ist nicht Theologie. Die Sprachhand-
lungen des Glaubens sind primir. Aber in
der Tradition liegt die Notwendigkeit, das
urspriingliche Wort in je neuer geschichtlicher
Lage zu vermitteln. Daraus ergibt sich Mag-
lichkeit wie Notwendigkeit einer Rezeption,
die zuletzt in der Weise argumentierender
Theoloiie zu erfolgen hat. C. sieht sehr
klar die Voraussetzungsproblematik aller
Theologie in ihrer spezifisch theoretisch-
argumentativen Absicht, wenn er ihr Spre-
chen als ,propositionale Sprachhandlung”
bezeichnet. Solche Sprachhandlungen legen
dar, ,warum etwas so und so verstanden
werden miisse — oder s0 und nicht anders
ausgelegt werden diirfe. Sie legen umsichtig,
reflektierend dar und auseinander, was prin-
zipiell schon gegeben ist. Dadurch tragen
sie entscheidend bei, daf Glauben im stets
neuen Geschehen der Geschichte lebendig
bleibt” (196 £).

Jedem theologisch Interessierten wird die-
ses Buch wertvolle Dienste erweisen.

Wien Johann Reikerstorfer
GRABNER-HAIDER ANTON, Glaubens-
sprache. lThre Struktur und Anwendbarkeit
in Verkiindigung und Theologie (178.),
Herder, Wien 1975. Kart. lam., $ 126.—,
DM 22.—.

204

Das Buch mdchte die theologische Herme-
neutik-Diskussion an einem entscheidenden
Punkt erginzen und weiterfithren in der
Uberzeugung, daf eine theologische Herme-
neutik durchaus den verschiirften Kriterien
fiir Wissenschaft geniigen kénne.

Sehr klar sieht Vf. das eigentliche Problem
aller Theologie: Mit dem Wandel der ge-
schichtlichen Lebenswelt muf auch die
Sprache des Glaubens immer neu inter-
pretiert, d. h. in eine gewandelte Sprache
iibersetzt werden. Hier eigentlich — wo sich
in der Gegenwart eine Unsicherheit bzw.
Ratlosigkeit breit macht — liegt der Ort fiir
das Anliegen dieses Buches. Vf. fragt nach
den Kriterien solcher Ubersetzungsversuche.
Dabei formuliert er — wohl mit Recht —
seine Bedenken gegen eine theologische Her-

.meneutik in der bloSen Bindung an den

sogenannten ,hermeneutischen Zirkel”. Einer
solchen Hermeneutik gelinge es nidmlich
nicht, eine hinreichende Theorie des Ver-
stehens zu entwickeln. Sie kdnne deshalb
auch nicht prizise Ubersetzungsregeln bzw.
Uberpriifungskriterien fiir die anstehende
theologische Aufgabe angeben. Was zu
bleiben scheint, sind in forschungslogischer
Hinsicht ,verschiedene heuristische Verfah-
ren auf intuitiver Basis”, die dem Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit nicht gentigen.

Demgegeniiber mdchte Vf. das hermeneu-
tische Verfahren in ein wissenschaftliches
Vorgehen iiberfiithren. Hiefiir versucht er
ein Regelsystem fiir den theologischen
Sprach- und Ubersetzungsprozef zu erstel-
len. Dabei folgt er der Methede der analy-
tischen Philosophie. Nach einer Darstellung
des Entstehungsorts und der Struktur der
Glaubenssprache wird in die Problematik
einer Hermeneutik der Glaubenssprache ein-
gefiihrt. Zentral ist die Entwicklung einer
wissenschaftlichen Hermeneutik. Dariiber
hinaus werden noch einige Texttypen (bi-
blische, dogmatische, liturgische Texte, Ge-
bete, Texte ausgezeichneter Glaubender)
sowie verschiedene Redetypen der Glaubens-
sprache (Predigt, Katechese, Glaubensinfor-
mation, Glaubensgesprich, Meditation, Li-
turglie und Lied, personliches Beten) unter-
stcht.

Wir verstehen sehr wohl das Anliegen des
Vf. und meinen, daf seine Art der Durch-
fiihrung fiir die Theologie sicherlich nicht
uninteressant sein kann. Nur bleibt bei all-
dem doch die Frage, ob mit dem vom VFf.
erstellten Regelsystem fiir den aller Theo-
logie aufgegebenen Ubersetzungsprozef der
Glaubenssprache tatsichlich der eigentlichen
Aufgabenstellung dessen, was Theologie
heilt, entsprochen wird. Was besagt eigent-
lich di¢ vom Vf. geforderte ,Ubersetzung”
der Glaubensprache? Bleibt sein L&sungs-
versuch nicht selbst noch allzusehr der Un-
mittelbarkeit ' verhaftet, solange in dieser
Ubersetzungsaufgabe nicht vor allem das
Problem einer inhaltlichen Aneignung der



tradierten Glaubenspositivitit gesehen wird?
An eine solche Aneignung, die zuletzt nur
im Rahmen eines philosophisch differenzier-
ten, universalen Wirklichkeitshorizontes als
theologische Systematik zu leisten ist, wiren
freilich andere Anforderungen gestellt, als
sie V. von seinem Horizont her in den Blick
zu nehmen vermag.

Wien Johann Reikerstorfer

PEUKERT HELMUT, Wissenschaftstheorie —
Handlungstheorie — Fundamentale Theologie.
Analysen zu Ansatz und Status theologischer
Theoriebildung. (367.) (Patmos — Paperback)
Diisseldorf 1976. Brosch, DM 28.80.

Das Buch gehort zu den wenigen theologi-
schen Arbeiten, die sich mit geniigender
Sachkompetenz den Problemen der modernen
Philosophie und Wissenschaftstheorie stellen,
indes noch ein GroBteil der Theologen sich
mit der Philosophie des 19. Jh. beschiftigt
in der Uberzeugung, daB dort die Probleme
unseres Jh. und vielleicht auch des nichsten
lingst schon geldst seien. DaB dem nicht
ganz so ist, liBt auch dieses umfangreiche
Werk an einigen Stellen deutlich erkennen.
Es zeichnet sich aus durch detaillierte Sach-
kenntnis, durch klare und iibersichtliche Ar-
gumentation. Sein Informationswert diirfte
gerade unter Theologen enorm grof sein.

Die Klammer, die sich um das Buch spannt,
ist die Frage nach einem heute méglichen
Ansatz fundamentaler Theologie. Im 1. Teil
des Buches werden drei namhafte Ansiitze
einer solchen Theologie referiert: die existen-
tiale Interpretation, die transzendentaltheolo-
gische Hermeneutik und die politische Theo-
logie. Zugleich werden die Grenzen dieser
Ansitze deutlich. Es muf also im Kontext
einer Transformation der Philosophie hin zu
einer streng wissenschaftlichen Disziplin er-
neut nach einem solchen fundamentaltheolo-
gischen Ansatz gefragt werden.

Deswegen gilt der umfangreiche 2. Teil der
Information iiber die wichtigsten Fragestel-
lungen und vorldufigen Problemlésungen
modernen Wissenschaftstheorie und im Ge-
folge davon einer umfassenden Theorie kom-
munikativen Handelns. Zunichst werden ge-
netisch die Auswirkungen der anfinglichen
Sprachanalyse innerhalb einer empiristischen
Ontologie auf die Theologie gezeigt. Dann
wird sehr iibersichtlich die Weiterentwick-
lung des analytischen Programms dargestellt;
dies vor allem am Beispiel Carnaps und
Poppers. Dabei kommen bereits die Grund-
zlige einer umfassenden Wissenschaftstheorie
in den Blick, wobei die heutige Fragestellung
an den Modellen Poppers, Kuhns und (an-
deutungsweise) Toulmins gezeigt wird.

Einen Schwerpunkt der Darstellung bildet
vom gestellten Thema her die Wende zur
Pragmatik in der analytischen Philosophie,
die mit der Spitphilosophie Wittgensteins
erfolgt, die spiter von ganzen sprachphiloso-
phischen Schulen und von davon inspirierten

linguistischen Forschungsprogrammen weiter-
gefithrt wird. Ein markantes Beispiel dafiir
ist das zuniichst rein syntaktische Modell
sprachlicher Kompetenz N. Chomskys (Gene-
rative Transformationsgrammatik) und sei-
ner Weiterentwicklung zu einer , Generativen
Semantik” und zuletzt zu einer linguistischen
Theorie kommunikativen Handelns. Eine
dhnliche Entwidklung zeigt sich auch am
Methodenproblem in den Sozialwissenschaf-
ten, an dem analytische und hermeneutische
Fragestellungen hart aufeinanderprallen.
Auch hier weist die letzte Diskussion in
Richtung einer umfassenden Handlungstheo-
rie. Eher am Rand wird auch der Ansatz
einer konstruktiven Wissenschaftstheorie im
Kontext der konstruktiven Logik der ,Erlan-
ger Schule” dargestellt.

Der 3. Teil versucht, im Hinblik auf den
gesuchten fundamentaltheologischen Ansatz
die Entwidlung und Ausgestaltung einer
Theorie kommunikativen Handelns darzu-
stellen. Eine solche Theorie hat den Doppel-
charakter einer empirischen Theorie und
transzendentalen Selbstreflexion auf eine
konstitutive Praxis (230). Angesetzt wird bei
einer Theorie , kommunikativer Kompetenz”,
wie sie von J. Habermas und etwas modifi-
ziert von K. O. Apel entworfen wurde. Eine
Rekonstruktion des normativen Kerns kom-
munikativen Handelns muf sich auf eine
ideale Kommunikationslage beziehen, wobei
eine solche Situation als ein Vorgriff ange-
sehen wird. Hier setzt nun eine fundamentale
Theologie an: In der jiidisch-christlichen Tra-
dition geht es um die Wirklichkeit, die in
den Grund- und Grenzerfahrungen kommu-
nikativen Handelns erfahren wird, und um
die Weise kommunikativen Handelns, die
angesichts dieser Erfahrung mdglich ist. Fun-
damentale Theologie muf8 als Theorie dieses
kommunikativen, anamnetisch-solidarisch auf
den Tod zugehenden Handelns und der in
ihm erfahrenen und erschlossenen Wirklich-~
keit entwidkelt werden (288). Diese Wirklich-~
keit, die als rettende Wirklichkeit fiir den
anderen behauptet wird und die durch die
Rettung des anderen die eigene, auf den Tod
zugehende Existenz moglich macht, muf als
~Gott” bezeichnet werden (311). Die Wirk-
lichkeit Gottes wird in einer Situation kom-
munikativen Handelns und durch dieses iden-
tifizierbar und benennbar. Fundamentale
Theologie ist schlieflich eine Theorie des
kommunikativen Handelns und der im Han-
deln erfahrenen und erschlossenen Wirklich-
keit Gottes.

Ist durch diesen Ansatz Theologie aus der
Beliebigkeit entlassen? Keineswegs! Denn
man konnte die Priadikate Gottes (Wirklich-
keit, die rettet, die Existenz mdglich macht)
jederzeit durch andere Pridikate ersetzen, die
gerade theologische ,,Mode” sind, oder durch
Pridikate anderer Religionen. Zudem bleibt
die Annahme einer solchen Wirklichkeit in
der Beliebigkeit, d. h. sie bleibt wissenschaft-

205



