
tarını gcn eginer diesbezüglich unpolemi- len ihre geschichtlichen Formeln nicht
schen Haltung noch in die spanischen Stiefel einem heutigen Verständnis kaum über-
des Mittelalters zu stecken. Wodurch windende Schwierigkeiten entgegen?

gleiche nach © Jahren auf einm: nicht überhaupt allgemein verbindliche Kurzfassun-
mehr das gleiche? en 0} aubens geben? nnen 50.

Sinn, welchem das Konzil Ü Bekenntnisse für UNnNseTe eit NnNeu ormulij:er'‘
Konstantinopel den Papst als Häretiker be- werden? Diesen Fragen tellen sich die Bei-
zeichnet, sind wWir alle cschon einmal Häretiker trage dieses Sammelbandes. Angesprochen
BEeWESECN., Wo blieben die Kirchenväter, WIT:  d damit eın praxisnahes Problem, das
Augustinus, w m ihnen jede 19'  N eiıne kumenische Neuübersetzung des
re als Häresie anrechnete? Von da her Apostolischen und des Großen Glaubens-

P enntnisses veranlaßte. Bekannt ist diehätte ich K. gewünscht, wenn sich VOr
Beginn der Arbeit gründlich diesem Be- von ahner angestoßene Diskussion un

auseinandergesetzt hätte. Das beweist NeuUue Kurzformeln des Glaubens. 1968 hat
mMIr wiederum, daf gewisse Themen aps Paul ein. „Credo des Gottes-
nicht ohne eine solide theologische Grund- volkes” vorgelegt. Die z Beiträge zeigen,
ung adäquat behandeln kann ] nicht die alten Glaubensbekenntnisse {-
das rinzip, nach dem sich ONOTIUS SCn irchlichen Rahmen alc Zeugnisse des 8-
die Einführung 1 Terminologie SOZU- einsamen aubens ler christlichen Kon-
agecn in das Credo) wehrt, als aubens- fessionen unverzichtbar sind. Als Zeugnisse
PTIINZIp durchaus katholisch? Er will keine einer angen und vielschichtigen Tradition

Lehre ein.  ren. S  5 sich später seine, S1N sie allerdings nicht in allen en
des Patriarchen Sergius und anderer Patriar- unmittelbar einsichtig; bedürfen ıner
chen (D Formel als verfänglich erwies, das Erschließung, Dazu bietet der ammel-
ist eine andere es Diese Falle prak- band nicht nützliche Informationen,
tischer Erprobung von Glaubensformeln fin- dern auch erte Arbeitshilfen auf der
den sich häufig in der Theologiegeschichte. ene religiöser Erwachsenenbildung, die In
Aber das ist  . zunächst kein dogmenges cht- den Studienwochen des Würzburger Fern-
liches Problem, kein Problem der rechten Urses erprobt wurden.
Lehrtradition, p eigentlich die rage S
Orthodoxie und Heterodoxie. Der Beitrag von Kretzer „Glaubens-

Sinne mancher infallibilistischer formeln als Glaubenszeugnisse Neuen
estament“ (9—33) ngetet 'Orm. SSchwarmgeister auf dem atıcanum Hono- weise ZUTr Funktion und Tradition des n+t]T1US alc nicht unfehlbar ZUu ezeichnen ist, Formelgutes. Im Anschl: chneiderliegt auf der Hanı  D Die Schuld liegt aber bei unterscheidet zwischen Lob- und Preis-den Schwarmgeistern und nich:  er bei der formeln (Doxologien), Bekenntnisformelnlichen ehrtradition. Man kann auch e1inen und VerkündigungsformelnUnfehlbarkeitsbegriff überziehen, um ihn (Homologien

dann E eichter ad absurdum führen zu deren Gitz Leben der Gemeinde auf.(kerygmatische Formeln) und weist jeweils
können.
Die auschale Abklassifizierung kath, Beinert, der bereits mit mehreren Ver-Kirchengeschichtsbücher in dieser Frage als öffen!  ungen ZUr es und Neufor-
b  „rein apologetisch” (226) erscheint mir bei
der offensichtlichen Unausgegorenheit dieser mulierung der Glaubensbekenntnisse hervor-
Doktorarbeit doch etiwas nasewels, noch da- bensbekenntnisse der GSı und

getreten ist, legt seinem Beitrag „Glau-
ZU, dies ohne eden einfach
behauptet wird ist edauer‘ daß einem heutige Bedeutung” 34—91) Entstehungs-
überdurchschnittlichen Sammlerfleiß letzte geschichte der altchristlichen Symbola über-

S1|  er Form dar. Wichtig ist der Aufweis,Anerkennung eine eigen eschichtlich WwIe sich die Funktion des Symbolums \  OMdurchges  ete versagt werden muß. ekenntnis z1 en GlaubensregelDer ers  pfende Katalog der Zeugen (so weit erschob und dadurch der Weg zZu
ich das eurteilen kann) wird sicher sSeine Symbola verbaut wurde. B. schließt mitnhenste tun, aber methOöodis: wäre recht matischen Erwägungen ıner Theologieberaten BEWESEN, einige qQarakteristische Ge- des Symbolums. Das Bekenntnis als US-stalten herauszugreifen und ese WIT. druck des Glaubens gehört innersten

Zzu analysieren. Struktur der Kirche; ist der „Ursprungs-Regensburg Gerhard Winkler Akt ihres Daseins“”“ (70) Dementsprechend
betont B., Aaß sich auch heutiger Glaube

Bekenntnistexten niederschlagen sollte,
BAUDLER BEINERT KRETZER A., die Nerdings Kontinuitaät mit den alt-
Den Glauben ekennen. Formel oder Leben? christlichen Symbola stehen müßten. Als
(Theolo Fernkurs, hg. V, Domschule hilfreich sind die Synopse der alt-
Würzburg, 4) (128.) erder, Freiburg christlichen Bekenntnisformeln und Ar-
1975 lam. DM 17.80 beitshinweise m1t Literaturangaben zu den
Sind die alten Glaubensbekenntnisse noch wichtigsten Kerns:  ätzen  H des Credo hervor-

en.geeigneter usdruck Glaubens? Stel-

216

tarini wegen seiner diesbezüglich unpolemi­
schen Haltung noch in die spanischen Stiefel 
des Mittelalters zu sted<en. Wodurch wird 
das gleiche nach 100 Jahren auf einmal nicht 
mehr das gleiche 7 
In dem Sinn, in welchem das III. Konzil von 
Konstantinopel den Papst als Häretiker be­
zeichnet, sind wir alle schon einmal Häretiker 
gewesen. Wo blieben die Kirchenväter, voran 
Augustinus, wenn man ihnen jede falsche 
Lehre als Häresie anrechnete 7 Von da her 
hätte ich K. gewünscht, wenn er &ich vor 
Beginn der Arbeit gründlich mit diesem Be­
griff auseinandergesetzt hätte. Das beweist 
mir wiederum, daß man gewisse Themen 
nicht ohne eine solide theologische Grund­
bildung adäquat behandeln kann. Ist nicht 
das Prinzip, nach dem sich Honorius gegen 
die Einführung neuer Terminologie (sozu­
sagen in das Credo) wehrt, als Glaubens­
prinzip durchaus katholisch 7 Er will keine 
neue Lehre einführen. Daß sich später seine, 
des Patriarchen Sergius und anderer Patriar­
chen ( 1) Formel als verfänglich erwies, das 
ist eine andere Geschichte. Diese Fälle prak­
tischer Erprobung von Glaubensformeln fin­
den sich häufig in der Theologiegeschichte. 
Aber das ist zunächst kein dogmengeschicht­
liches Problem, kein Problem der rechten 
Lehrtradition, nicht eigentlich die Frage von 
Orthodoxie und Heterodoxie. 
Daß im Sinne mancher infallibilistischer 
Schwarmgeister auf dem Vaticanum I Hono­
rius als nicht unfehlbar zu bezeichnen ist, 
liegt auf der Hand. Die Schuld liegt aber bei 
den Schwarmgeistern und nicht bei der kirch­
lichen Lehrtradition. Man kann auch einen 
Unfehlbarkeitsbegriff überziehen, um ihn 
dann umso leichter ad absurdum führen zu 
können. 
Die pauschale Abklassifizierung neuerer kath. 
Kirchengeschichtsbücher in dieser Frage als 
„rein apologetisch" (226) erscheint mir bei 
der offensichtlichen Unausgegorenheit dieser 
Doktorarbeit doch etwas naseweis, noch da­
zu, wenn dies ohne jeden Beweis einfach 
behauptet wird. Es ist bedauerlich, daß einem 
überdurchschnittlichen Sammlerfleiß die letzte 
Anerkennung für eine eigentlich geschichtlich 
durchgestaltete Arbeit versagt werden muß. 
Der erschöpfende Katalog der Zeugen (so weit 
ich das beurteilen kann) wird sicher seine 
Dienste tun, aber methodisch wäre K. recht 
beraten gewesen, einige charakteristische Ge­
stalten herauszugreifen und diese wirklich 
gründlich zu analysieren. 
Regensburg Gerhard B. Winkler 

DOGMATIK 
BAUDLER G. / BEINERT W. / KRETZER A., 
Den Glauben bekennen. Formel oder Leben7 
(Theologie im Fernkurs, hg. v. d. Domschule 
Würzburg, Bd. 4) (128.) Herder, Freiburg 
1975. Kart. 1am. DM 17.80. 
Sind die alten Glaubensbekenntnisse noch 
geeigneter Ausdrud< unseres Glaubens 7 Stet-

216 

Jen ihre geschichtlich bedingten Formeln nicht 
einem heutigen Verständnis kaum zu über­
windende Schwierigkeiten entgegen? MuB es 
überhaupt allgemein verbindliche Kurzfassun­
gen unseres Glaubens geben 7 Können solche 
Bekenntnisse für unsere Zeit neu formuliert 
werden 7 Diesen Fragen stellen sich die 3 Bei­
träge dieses Sammelbandes. Angesprochen 
wird damit ein praxisnahes Problem, das 
1971 eine ökumenische Neuübersetzung des 
Apostolischen und des Großen Glaubens­
bekenntnisses veranlaßte. Bekannt ist die 
von K. Rahner angestoßene Diskussion um 
neue Kurzformeln des Glaubens. 1968 hat 
Papst Paul VI. ein neues „Credo des Gottes­
volkes" vorgelegt. Die 3 Beiträge zeigen, daß 
die alten Glaubensbekenntnisse im gesamt­
kirchlichen Rahmen als Zeugnisse des ge­
meinsamen Glaubens aller christlichen Kon­
fessionen unverzichtbar sind. Als Zeugnisse 
einer langen und vielschichtigen Tradition 
sind sie allerdings nicht in allen Teilen 
unmittelbar einsichtig; sie bedürfen einer 
neuen Erschließung. Dazu bietet der Sammel­
band nicht nur nützliche Informationen, son­
dern auch detaillierte Arbeitshilfen auf der 
Ebene religiöser Erwachsenenbildung, die in 
den Studienwochen des Würzburger Fern­
kurses erprobt wurden. 

Der Beitrag von A. Kretzer „Glaubens­
formeln als Glaubenszeugnisse im Neuen 
Testament" (9-33) bietet formkritische Hin­
weise zur Funktion und Tradition des ntl 
Formelgutes. Im Anschluß an G. Schneider 
unterscheidet er zwischen Lob- und Preis­
formeln (Doxologien), Bekenntnisformeln 
(Homologien) und Verkündigungsformeln 
(kerygmatische Formeln) und weist jeweils 
deren Sitz im Leben der Gemeinde auf. 

W. Beinert, der bereits mit mehreren Ver­
öffentlichungen zur Geschichte und Neufor­
mulierung der Glaubensbekenntnisse hervor­
getreten ist, legt in seinem Beitrag „Glau­
bensbekenntnisse der Kirche. Geschichte und 
heutige Bedeutung" (34-91) die Entstehungs­
geschichte der altchristlichen Symbola in über­
sichtlicher Form dar. Wichtig ist der Aufweis, 
wie sich die Funktion des Symbolums vom 
Kultbekenntnis zur lehrhaften Glaubensregel 
verschob und dadurch der Weg zu neuen 
Symbola verbaut wurde. B. schließt mit syste­
matischen Erwägungen zu einer Theologie 
des Symbolums. Das Bekenntnis als Aus­
drud< des Glaubens gehört zur innersten 
Struktur der Kirche; es ist der „Ursprungs­
Akt ihres Daseins" (70). Dementsprechend 
betont B., daß sich auch heutiger Glaube in 
neuen Bekenntnistexten niederschlagen sollte, 
die allerdings in Kontinuität mit den alt­
christlichen Symbola stehen müßten. Als 
hilfreich sind schließlich die Synopse der alt­
christlichen Bekenntnisformeln und die Ar­
beitshinweise mit Uteraturangaben zu den 
wichtigsten Kernsätzen des Credo hervor­
zuheben. 



Der anregende Beitrag des Re|  onspädago- seiner Schöpfung „nach ußen“” ıne 611111-
g Baudler „Glaube aufgrun S Er- Htudo setzt, lafß zwischen Zeichen und
fahrung? Zu Kriterien und Möglichkeiten des Bezeichnetem ontologische wiıie gnoseolo-
Umgangs mit Kurzformeln des aubens

Deshalb das €1: auch mehr bloß
gische Korrelation und Partizipation besteht.

praktisch-theologischer Sicht“ 92—127) knüpft
n i1e Hinweise des Neutestamentlers und eın „admonens“” un  & Sinne Augustins, ist
Dogmatikers auf den der Bekenntnis- eın ynamisch-expressives, ontologisch fun-
formeln 1 Leben der Gemeinde . Glau- diertes Erkenntnisprinzip. ott ist daher
bensbekenntnisse S 1}  nd nicht in erster inie etztes signa| en SIigna irgendwie
früher geprägte Formeln, die als normative gegenwartig und erkennbar.
Glaubensregel dienen, sondern unmittelbarer die Zeichenhaftigkeit und
Ausdruck von Glaubenserfahrung. Es S1M! Bonaventuras zunächst „abwärts” auf, e1n-
„Lernformeln“”, die den Prozeß signalisieren, mal der innertrinitarischen eugung des
WOrin Menschen von der Botschaft und (e- Ohnes der plenitudo ‚Ontalis des Vaters,
genwart Jesu 15 ergriffen werden. In dann auch der chöpfung, beide Grund-
Auseinandersetzung mit Bleistein betont gefüge des Exemplarismus. Der ges:  ene
Vf£.,, Lal z neuen Bekenntnisformeln nicht Mensch ist aufgrund dieses Prinzips selbst
dadurch kommen könne, daß frühere FOrmu- imago Dei und als solcher efallen und 1 -

lierungen des aubens bloß INn die heutige l  Öst; in der Richtung „aufwärts” er
Sprache „übersetzt“” werden, sondern da- Leser dieser Zeichen, nachdem durch
durch, daß Menschen, die voaon der christlichen Christus gleichsam die Augen geöffnet sind.
Überlieferung geprägt sind, heute 1 Er- Auch die Gnade und ihre Wirkung gründen
fahrungen machen, die unmittelbar nach auf eine similitudo, erkennbar und wirksam
ınem 1 pTra:  en us! verlan- den zeichenhaften Sakramenten der Kir=-
gn Deshalb komme @S arauf all, aume che, bis 1€e! alle Zeichenhaftigkeit

schaffen und Prozesse Zu beginnen, endgültigen Schauen sich auflöst, cschon
auf die ursprüngliche, alc unmittelbarer gewisser Weise oOrWegglNOMMmMEN der

stischen Schau.Äus ruck von rfahrung sich egreifende
‚ung solcher Glaubensformeln hin Oöffen Die Arbeit ZeuU| von profunder Sachkennt-
sind. Wenn die „Orthodoxie der nısS, großem Fleiß und (heute unter Theo-
und pluralen Bekenntnisformeln ge- logen seltener) spekulativer Begabung, die
währleistet S1e.  ht, c  laß die den je neuen auch die Zeitbezüge einbezieht. meiıine,
lebensgeschichtlichen ıtuationen gemachten daß gerade diese, besonders der ‚BeN-
Erfahrungen ım edium christlicher Über- wärtigen Diskussion umh Zeichen Sym-
lieferung Sprache und damit Wirklichkeit bol, bedeutsamer sind, sympathi-
werden, drängt sich erdings wieder die scher Bescheidenheit annımmt. 50 sind WIr
vermittelnde Bedeutung der geprägten Ira- Z B, der Sakramentenliturgie (wie asto-
dition und damit auch der ten Glaubens- ral £tmals) örschnell Pragmatiker, Soziolo-
bekenntnisse auf. Hier ist  < noch weitere ste- cn und Psychologen, ohne die eologischen
matische Klärung notwendig das aktuelle Grundlagen und Voraussetzungen genügend
und wichtige Anliegen des Vft. waäre  4 dieser Z betrachten.
ühe wert. Wien Johannes Emminghaus
um Pottmeyer

WINDHORST CHRISTOF, Täuferisches
LEINSLE GOTTEFRIED, Regs et Taufverständnis. Balthasar Hubmaiers Te
5Signum. Das Verständnis zeichenhaftter Wirk- zwischen traditioneller Uunmn: reformatorischer
ichkeit in der eologie Bonaventuras. (Ver- Theologie. (Studies Medieval and Refor-
öffentl des Grabmann-Instituts, 26} (XXV matıon Thought, ed. by Obermann,
1L, 293.) Schönigh, Paderborn 1976. Kart. Tübingen, Vol XVI) (XI] . 283.) Brill, Lei-
DM AD m den 1976. Glid.
/ die Zeichenhaftigkeit philos und Hubmaier, n 1485 gsburgischen g-
eol ystem Bonaventuras ihre besondere boren, VvVon Johannes in Ingolstadt theo-
Funktion hat, sich S Neuplatonismus, vom ogisch gut gebildet, dort dann auch Pro-
Areopagiten und von Augustinus herleitet fessor, spater Dompfarrer und -prediger

die mittelalterliche Metaphysik wie Regensburg, als Pfarrer vorderösterreichi-
Erkenntnislehre ausschlaggebender Be- schen Waldshut seit zunÄächst
deutung ist, weiß unternimmt Zwingli befreundet, dann ceit 1524/25 dem
nun seiner präzisen Münchner Disser- Täufertum zugewandt, seıt 1526 vnd  S ikols-
tatıon, Vom gut definierten Zeichenbegriff burg en tatig und 1528 in Wien als
her die BallLe eologie Bonaventuras ste- Aufrührer verbrannt, ist innerhalb des Krei-

C0S der frühen Wiedertäufer eifellos dermatisch durchzugehen und el  aftig-
keit als erschließendes Grundprinzip aufzu- eologis gebildetste Kopf und daher von
weisen. Zunächst LkK1ä die Bedeutung des s aNz besonderer Bedeutung für die Erkennt-
Zeichens ab ] det zutiefst der ni des täuferischen Taufverständnisses.
exemplaritas Gottes, der 111 der ta- geht in seiner Tübinger Dissertation die-
rischen ‚eugung des Wortes sowohl wWie auych Taufverständnis Hubmaiers nach, zeigt

217

Der anregende Beitrag des Religionspädago­
gen G. Baudler „Glaube aufgrund von Er­
fahrung? Zu Kriterien und Möglichkeiten des 
Umgangs mit Kurzformeln des Glaubens aus 
praktisch-theologischer Sicht" (92-127) knüpft 
an die Hinweise des Neutestamentlers und 
Dogmatikers auf den Sitz der Bekenntnis­
formeln im Leben der Gemeinde an. Glau­
bensbekenntnisse sind nicht in erster Linie 
früher geprägte Formeln, die als normative 
Glaubensregel dienen, sondern unmittelbarer 
Ausdruck von Glaubenserfahrung. Es sind 
,,Lernformeln", die den Prozeß signalisieren, 
worin Menschen von der Botschaft und Ge­
genwart J esu Christi ergriffen werden. In 
Auseinandersetzung mit R. Bleistein betont 
Vf ., daß es zu neuen Bekenntnisformeln nicht 
dadurch kommen könne, daß frühere Formu­
lierungen des Glaubens bloß d.n die heutige 
Sprache „übersetzt" werden, sondern nur da­
durch, daß Menschen, die von der christlichen 
Oberlieferung geprägt sind, heute neu Er­
fahrungen machen, die unmittelbar nach 
einem neuen sprachlichen Ausdruck verlan­
gen. Deshalb komme es darauf an, Räume 
zu schaffen und Prozesse zu beginnen, die 
auf die ursprüngliche, d. h. als unmittelbarer 
Ausdruck von Erfahrung sich begreifende 
Bildung solcher Glaubensformeln hin offen 
sind. Wenn B. die „Orthodoxie" der neuen 
und pluralen Bekenntnisformeln dadurch ge­
währleistet sieht, daß die in den je neuen 
lebensgeschichtlichen Situationen gemachten 
Erfahrungen im Medium christlicher Ober­
lieferung Sprache und damit Wirklichkeit 
werden, drängt sich allerdings wieder die 
vermittelnde Bedeutung der geprägten Tra­
dition und damit auch der alten Glaubens­
bekenntnisse auf. Hier ist noch weitere syste­
matisdi.e Klärung notwendig - das aktuelle 
und wichtige Anliegen des Vf. wäre dieser 
Mühe wert. 
Bochum H. 1, Pottmeyer 

LEINSLE ULRICH GOTTFRIED, Res et 
Signum. Das Verständnis zeichenhafter Wirk­
lichkeit in der Theologie Bonaventuras. (Ver­
öffentl. des Grabmann-Instituts, NF 26) (XXV 
u. 293.) Schönigh, Paderborn 1976. Kart. 
DM32.-. 
Daß die Zeichenhaftigkeit im philos. und 
theol. System Bonaventuras ihre besondere 
Funktion hat, sich vom Neuplatonismus, vom 
Areopagiten und von Augustinus herleitet 
und für die mittelalterliche Metaphysik wie 
Erkenntnislehre von ausschlaggebender Be­
deutung ist, weiß man. L. unternimmt es 
nun in seiner präzisen Münchner Disser­
tation, vom gut definierten Zeichenbegriff 
her die ganze Theologie Bonaventuras syste­
matisch durchzugehen und die Zeichenhaftig­
keit als erschließendes Grundprinzip aufzu­
weisen. Zunächst klärt er die Bedeutung des 
Zeichens ab: Es gründet zutiefst in der 
exemplaritas Gottes, der in der innertrinita­
rischen Zeugung des Wortes sowohl wie auch 

in seiner Sdi.öpfung ,,nach außen" eine simi­
Litudo setzt, so daß zwischen Zeichen und 
Bezeichnetem eine ontologische wie gnoseolo­
gische Korrelation und Partizipation besteht. 
Deshalb ist das Zeichen auch mehr als bloß 
ein „admonens" im Sinne Augustins, es ist 
ein dynamisch-expressives, ontologisch fun­
diertes Erkenntnisprinzip. Gott ist daher als 
letztes signatum in allen signa irgendwie 
gegenwärtig und erkennbar. 
L. zeigt die Zeidi.enhaftigkeit und similitudo 
Bonaventuras zunächst ,,abwärts" auf, ein­
mal in der innertrinitarischen Zeugung des 
Sohnes aus der plenitudo fontalis des Vaters, 
dann audi. in der Schöpfung, beide im Grund­
gefüge des Exemplarismus. Der gesdi.affene 
Mensch ist aufgrund dieses Prinzips selbst 
imago Dei und als solcher gefallen und er­
löst; in der Richtung ,,aufwärts" gläubiger 
Leser dieser Zeichen, nachdem ihm durch 
Christus gleichsam die Augen geöffnet sind. 
Auch die Gnade und ihre Wirkung gründen 
auf eine similitudo, erkennbar und wirksam 
in den zeichenhaften Sakramenten der Kir­
che, bis schließlich alle Zeichenhaftigkeit im 
endgültigen Schauen sich auflöst, schon in 
gewisser Weise vorweggenommen in der my­
stisdi.en Schau. 
Die Arbeit zeugt von profunder Sachkennt­
nis, großem Fleiß und (heute unter Theo­
logen seltener) spekulativer Begabung, die 
auch die Zeitbezüge einbezieht. Ich meine, 
daß gerade diese, besonders in der gegen­
wärtigen Diskussion um Zeichen und Sym­
bol, bedeutsamer sind, als L in sympathi­
scher Bescheidenheit annimmt. So sind wir 
z. B. in der Sakramentenliturgie (wie pasto­
ral oftmals) vorschnell Pragmatiker, Soziolo­
gen und Psychologen, ohne die theologischen 
Grundlagen und Voraussetzungen genügend 
zu betrachten. 
Wien Johannes Emminghaus 

WINDHORST CHRISTOF, Täuferisches 
Taufverständnis. Balthasar Hubmaiers Lehre 
zwisdi.en traditioneller und reformatorischer 
Theologie. (Studies in Medieval and Refor­
mation Thought, ed. by H. A. Obermann, 
Tübingen, Vol. XVI) (XII u. 283.) Brill, Lei­
den 1976. Ln. Gld. 88.-. 
Hubmaier, um 1485 im Augsburgischen ge­
boren, von Johannes Eck in Ingolstadt theo­
logisch gut gebildet, dort dann auch Pro­
fessor, später Dompfarrer und -prediger in 
Regensburg, als Pfarrer im vorderösterreichi­
schen Waldshut seit 1521 zunächst mit 
Zwingli befreundet, dann seit 1524/25 dem 
Täufertum zugewandt, seit 1526 in Nikols­
burg (Mähren) tätig und 1528 in Wien als 
Aufrührer verbrannt, ist innerhalb des Krei­
ses der frühen Wiedertäufer zweifellos der 
theologisch gebildetste Kopf und daher von 
ganz besonderer Bedeutung für die Erkennt­
nis des täuferisdten Taufverständnisses. 
W. geht in seiner Tübinger Dissertation die­
sem Taufverständnis Hubmaiers nach, zeigt 

217 


