
einverstanden ist, zumal N  n mit den Dasto- vortritt. D rage 1 doch nicht Individuum
oder Gemeinschralen ‚ONSequeNZeN, müßte ese Kleine

Schrift eigentlich flichtlektüre für eden Vom Abschnitt 8 das Sittengesetz
Seelsorger und eden Lehrer sein, der andere s@ei eriIre Betonung der Gnade und
in das Firmsakrament die Christozentrik hervorgehoben. übrigen
Wien isbert G'Greshake wird auch der Sittenlehre durch die Art,

wiıie die Dinge gesagt werden, ab und zZzu
DYER GEORGE (Hg.), Ein katholischer mehr Verwirrung gestiftet uskunft -
Katechismus. Kösel, ünchen 1976, boten. Argerlich ist C5, wenl viel strapa-

pA zierte „gut informierte Gewissen“” beschwo-
Dem Leser se1i empfohlen, die beiden recn, zugleich aber Information verweigert
Vorworte dieser deutschen Ausgabe nes wird, die s Von iınem Katechismus
amerikanischen Katechismus lesen. Die warten müßte „Der or Ge-

schl:  sverkehr eines verlobten Paares,Autoren bedingen auch ınen  D UraMsmus
sich liebt”, ird als „eine gewisse mMOora-der einungen. Das Buch ‚ein Katechis-
15 Unordnung” beurteilt Zur rageS Für mündige katholische Christen sein, der Unauflösli:  keit der Ehe (Wiederverhei-aber „kein Katechismus im 5 einer lehr-

mtlichen Verlautbarung der Kirche“ (9) Geschiedener) nimmt das Buch nicht
Anzuerkennen ıst Bemühen LIIL Überein- eindeutig Stellung. Der Vt des Kap. ber
stimmung mit dem Dogma W  JErn auch die das Gewissen nennt einen seiner tragenden
Interpretation des Dogmas gelegentlich sehr Begriffe selbst „außerst irreführend“” 236)
freizügig ist. Sehr unemhne1) ist die nter- Nachdem UuVYV! die irchliche Lehrautorität
scheidung zwischen verpflichtender Lehre der in Fragen der Moral theoretisch anerkannt
Kirche, theologischen Auffassungen un ' hat (230 f), wird später 252s Lehramt auf
sönlichen Meinungen der Vte urchge eseibeE mit den Meinungen der Moral-
icht celten vermißt mMan klare Begriffs- theologen gestellt,
bestimmungen. Verschwommene Formulie- Fragwürdiges und Unausgereiftes paßt wohl
TrTunNngen fallen auf, Z 11|  e  ber Offenbarung -  - in en ]  « eines „Kate MUuS  ‚S4
und Glaube (15 Wenig Ahlerisch ist g TJas Buch wirft mehr Fragen auf, als be-
gelegentlich 1 den usdrücken. Geradezu antworte! Schadel! i5t nämlich aıch viel

Schönes da:  E enthalten.peinlich rkt ©5, eıne Terminologie
Peter Ederdurcheinandergeworfen wird, 1e ceit andert- alzburg

halb Jahrtausenden Geltung „Die
MORALTHEOLOGheit von Gott und Mensch in Jesus

eine Einheit Wesen Jesu, eine personale RING TITHOMAS ‚D, Auctoritas hbeiEinheit, eıne FEinheit seiner Person‘  s Tertullian, Cyprian und Ambrosius. Cassi-(Die Gottheit Jesu wird eindeutig gele! C1aCum, Bd. XXIX) (XVI 269.,) Augusti-das se1 gegenüber iner reın negativen nus-V., Würzburg 1975 art. DM
2 dem Katechismus eiıgens gesagt.) In einem
Teil der Beiträge wird allzıu ausgiebig om Diese Würzburger Dissertation untersucht
Vokabular des Existentialismus Gebrauch den Begriff aıctoritas bei den drei edeu-
macht. Zu Klarheit und Verständlichkeit tendsten lateinischen rchenschriftstellern
rag! das nicht immer bei. anchmal erweckt Augustin und dient der Erhellung der

einahe den der Phrasenhaftig- historischen Voraussetzungen für das, vWas

keit. TStaun! liest Man Jesu Kreuzestod 5e1 hneute ragend über Autorität verhan-
„eine politische Hinrichtung” EeWECSEN, delt Denn ist überzeugt, „daß Vergangen-
Initiative dazu sei on der „kolonialen heitserhellung einen wesentlichen Beitrag
satzungsmacht” ausgegangen; die jüdische Gegenwartsbewältigung 1  etfert” (1) Ein ein-
Führung habe Jesus NUur StHich gelassen ührender Abschnitt stellt die typisch TÖöM1-

Die ort auf die olgenden ragen sche, assische auctoritas-Vorstellung, auf
ber den Erlöäsertod würde sich theo der die 15  en chriftsteller aufbauten,

ihrer Mehrschichtigkeit Die ÄAus-gisch tiefer wüiinschen (103 gen über die christkche VerwendungDie positive Einstellung zur Marienverehrung des auctoritas-Begrifts beginnen miıt einerist anzuert eNNenNn, en| die übri en
Vorüberlegung I Ausbildung des +-Mariendogmen korrekt behandelt wWer eN, chen Latein.sSin!| die S 1l  an  ber die ungfräulichk Ma-

rias mindestens unklar (107 Auch sonst Wohl durch Tertullian fand das Wort AUC-
drückt sich ei1n VE 3'1[1 Glaubens- toritas Eingang . pn;  ‚S die Sonder-
wahrheit herum, e rage der PeI- sprache, Zunäa: alg auct:  it. es
Snlichen Unster'  chkeit (120 des eo  en Gotteswillens, die auf
Eschatologie hat eın ektivistisches (3e6- freie Bejahung durch den Menschen 71e!  It.
prage. Die Idee S Gottesreich, die hier Von ihrer absoluten Gültigkeit leitet sich ab
(ganz zugrundegelegt wird, ist derart e auctoritas der ostel (und der Prophe-
elg dargestellt, C das individuelle, ten), der S  von 'ertul ıan stark betonten YTra-
persönliche Moment kaum noch erkennen dition und der T' der apostolischen
ist, das doch der Bibel her- Kirchen und des Bischofs. Notwendige Vor-

219

einverstanden ist, zumal nicht mit den pasto­
ralen Konsequenzen, müßte diese kleine 
Schrift eigentlich eine Pfilchtlektüre für jeden 
Seelsorger und jeden Lehrer sein, der andere 
in das Firmsakrament einführt. 
Wien Gisbert Greshake 

DYER GEORGE J. (Hg.), Ein katholischer 
Katechismus. {343.) Kösel, München 1976. Ln. 
DM25.-. 
Dem Leser sei empfohlen, zuerst die beiden 
Vorworte dieser deutschen Ausgabe eines 
amerikanischen Katechismus zu lesen. Die 
18 Autoren bedingen auch einen Pluralismus 
der Meinungen. Das Buch will „ein Katechis­
mus für mündige katholische Christen" sein, 
aber „kein Katechismus im Sinn einer lehr­
amtlichen Verlautbarung der Kirche" (9). 
Anzuerkennen ist das Bemühen um Oberein­
stimmung mit dem Dogma - wenn auch die 
Interpretation des Dogmas gelegentlich sehr 
freizügig ist. Sehr uneinheitlich ist die Unter­
scheidung zwischen verpflichtender Lehre der 
Kirche, theologischen Auffassungen und per­
sönlichen Meinungen der Vf. durchgeführt. 
Nicht selten vermißt man klare Begriffs­
bestimmungen. Verschwommene Formulie­
rungen fallen auf, z. B. über Offenbarung 
und Glaube (15 ff). Wenig wählerisch ist man 
gelegentlich in den Ausdrücken. Geradezu 
peinlich wirkt es, wenn eine Terminologie 
durcheinandergeworfen wird, die seit andert­
halb Jahrtausenden Geltung hat: ,,Die Ein­
heit von Gott und Mensch in Jesus ... ist 
eine Einheit im Wesen Jesu, eine personale 
Einheit, eine Einheit in seiner Person" (102). 
(Die Gottheit Jesu wird eindeutig gelehrt; 
das sei gegenüber einer rein negativen Kritik 
an dem Katechismus eigens gesagt.) In einem 
Teil der Beiträge wird allzu ausgiebig vom 
Vokabular des Existentialismus Gebrauch ge­
macht. Zu Klarheit und Verständlichkeit 
trägt das nicht immer bei. Manchmal erweckt 
es beinahe den Eindruck der Phrasenhaftig­
keit. Erstaunt liest man: Jesu Kreuzestod sei 
„eine politische Hinrichtung" gewesen. Die 
Initiative dazu sei von der „kolonialen Be­
satzungsmacht" ausgegangen; die jüdische 
Führung habe Jesus nur im Stich gelassen 
(103). Die Antwort auf die folgenden Fragen 
über den Erlösertod würde man sich theolo­
gisch tiefer wünschen (103 f). 
Die positive Einstellung zur Marienverehrung 
iist anzuerkennen. Während die übrigen 
Mariendogmen korrekt behandelt werden, 
sind die Sätze über die Jungfräulichkeit Ma­
rias mindestens unklar (107 f). Auch sonst 
drückt sich ein Vf. einmal um eine Glaubens­
wahrheit herum, z. B. um die Frage der per­
sönlichen Unsterblichkeit (120 ff). Die ganze 
Eschatologie hat ein kollektivistisches Ge­
präge. Die Idee vom Gottesreich, die hier 
(ganz richtig) zugrundegelegt wird, ist derart 
einseitig dargestellt, daß das individuelle, 
persönliche Moment kaum noch zu erkennen 
ist, das doch in der Bibel so eindringlich her-

vortritt. Die Frage ist doch nicht: Individuum 
oder Gemeinschaft 1 
Vom Abschnitt über das Sittengesetz (211 ff) 
sei die erfreuliche Betonung der Gnade und 
die Christozentrik hervorgehoben. Im übrigen 
wird auch in der Sittenlehre durch die Art, 
wie die Dinge gesagt werden, ab und zu 
mehr Verwirrung gestiftet als Auskunft ge­
boten. Ärgerlich ist es, wenn das viel strapa­
zierte „gut .informierte Gewissen" beschwo­
ren, zugleich aber die Information verweigert 
wird, die man von einem Katechismus er­
warten müßte (296). ,,Der voreheliche Ge­
schlechtsverkehr eines verlobten Paares, das 
sich liebt", wird nur als „eine gewisse mora­
lische Unordnung" beurteilt (297). Zur Frage 
der Unauflöslichkeit der Ehe (Wiederverhei­
ratung Geschiedener) nimmt das Buch nicht 
eindeutig Stellung. Der Vf. des Kap. über 
das Gewissen nennt einen seiner tragenden 
Begriffe selbst „äußerst irreführend" (236). 
Nachdem er zuvor die kirchliche Lehrautorität 
in Fragen der Moral theoretisch anerkannt 
hat (230 f), wird später dieses Lehramt auf 
dieselbe Stufe mit den Meinungen der Moral­
theologen gestellt. 
Fragwürdiges und Unausgereiftes paßt wohl 
nicht in den Rahmen eines „Katechismus". 
Das Buch wirft mehr Fragen auf, als es be­
antwortet. Schade I Es ist nämlich auch viel 
Schönes darin enthalten. 
Salzburg Peter Eder 

MORAL THEOLOGIE 

RING THOMAS GERHARD, Auctoritas bei 
Tertullian, Cyprian und Ambrosius. (Cassi­
ciacum, Bd. XXIX) (XVI u. 269.) Augusti­
nus-V., Würzburg 1975. Kart. DM 98.-. 
Diese Würzburger Dissertation untersucht 
den Begriff auctoritas bei den drei bedeu­
tendsten lateinischen Kirchenschriftstellern 
vor Augustin und dient der Erhellung der 
historischen Voraussetzungen für das, was 
man heute fragend über Autorität verhan­
delt. Denn R. ist überzeugt, ,,daß Vergangen­
heitserhellung einen wesentlichen Beitrag zur 
Gegenwartsbewältigung liefert" (1). Ein ein­
führender Abschnitt stellt die typisch römi­
sche, klassische auctoritas-Vorstellung, auf 
der die christlichen Schriftsteller aufbauten, 
in ihrer Mehrschichtigkeit dar. Die Aus­
führungen über die christliche Verwendung 
des auctoritas-Begriffs beginnen mit einer 
Vorüberlegung zur Ausbildung des christ­
lichen Latein. 
Wohl durch Tertullian fand das Wort auc­
toritas Eingang in die christliche Sonder­
sprache, zunächst als auctoritas Gottes im 
Sinn des geoffenbarten Gotteswillens, die auf 
freie Bejahung durch den Menschen zielt. 
Von ihrer absoluten Gültigkeit leitet sich ab 
die auctoritas der Apostel (und der Prophe­
ten), der von Tertullian stark betonten Tra­
dition und der Schrift, der apostolischen 
Kirchen und des Bischofs. Notwendige Vor-

219 



behalte einzelnen unter. nicht. BEeEWORECNE Urteilskraft verrät. Die Nuancen
Auctoritas theologischen Sinn ist des variierenden auctoritas-Begriffs werden
Tertullian der 61!|  s  chere Weg sorgfältig herausgearbeitet, Über csein Them.
Doch auch durch die ratıio eın DPrOoVviSsO- hinaus bietet eine ZUT. jewei-
T1S!  A  cher Zugang Gott und eiınem Willen ligen Eigenart und Theologie der drei Väter
gefunden werden. Diese unvollkommene Er- und ihrer auch profanen ue. Zahlreiche
kenntnis bedarf aber der ganzung durch Exkurse verhelfen esem erweiterten
den der enbarung orientierten Glau- Bild. Mahnend betont R., dafß kirchliche
ben. Autorität N der öttlichen Au!  1tä}
Auch Cyprian spricht über die auctorıtas ist  J „das heißt, 61e muß sich erfragen
Gottes und eıner  D4 Offen arung, a lassen, ob Sie ‚humilitas’ und ‚clementia’‘
mit dem Blick auf konkreten Probleme dem Wohl der Menschen dient“” (255) Auch
des christlichen Lebens. zahlreichen Gtel- S über die auctoritas der Person und die
len betont Sein Bischofsbild arak- Vor den IMOores majlcorum den
eristis die auctoritas der Bischöfe als alten ömern gesagt wird (7 ff), ist des
amtlich-rechtliche in der aunen G- In Nachdenkens We:  e Der Kleinasien ent-
dieser fundierten Auffassung Vo estandene Oontanismus keine enuın
der ischöflichen auctoritas erblickt eine abendländische Bewegung (188 404) Q

sich Tertullian die Konzilsidee noch m.wichtige Stufe ‚An der Entwicklung von der
Gemeindekirche eruskirche‘  ‚x 100) Die finde (237), kann mit dem S  < auf De je-
Bischofssynode besitzt übergreifende, Sub- Junio 13, O  6 F und De pudicitia 10, 12 .
sidiäre auctoritas a  in besonderen Fällen. Mit werden.
dem Ketzertaufstreit cetzte eine Wand- Äugsburgz Joseph Fischerlung der Ansichten C yprilans über die autori-
tatıve tellung der Bischofssynode eın  2 sie
erscheint jetzt mit Rücksicht auf die kirchliche OÖOTTER HANS, Onfitkte urn das Leben
Einheit wieder als unverbindliche Töße 96.) Tyrolia, 1976 Snolin C
genüber dem trüher vertretenen Prinzip von 12.5850.
der bischöflichen Selbständigkeit, D ere
auctoritas des römischen Bischofs sah Cyprian Das Buch entstand Vorträgen, die bei
nicht als rechtlich-verbindlich uem verschiedenen Gelegenheiten gehalten WUur-

Das umfangreichste Kap. ict  &, der auctori:tas den eıne thematische Einheit ergibt sich
3 verschiedenen Konflikten das mensch-bDei Ambrosius gewidmet, ihren verschiede- - Leben, die eute viel diskutiert werden:Wortbedeutungen, Funktionen und Ur- vorehelicher Geschlechtsverkehr, Empfängnis-Sachen. häufigsten gebraucht Ambrosius verhütung, eibung, Euthanasie, ÄAggres-den Beegriff ıner personalen Wirk- S10N, Krieg, dazu das umfassendere 1 hemamacht, „die aufgrund der moralischen oder der Beurteilung der Sündhaftigkeit mensch-tachlichen Überlegenheit ihres ubjekts er Handlungen. Der Gefahr des Mini-dere ittlich pOsitiv beeinflußt und vV«e  = die- malismus, aQu$S dem egreiflichen StrebenFreiheit anerkannt und befolgt '{ı

* Moraltheologen entsteht, cdie NöteJa, Ambrosius kennt 50Rar eine S
toritas des Menschen gegenüber Gott Verstän

des (heutigen) Menschen möglichst großes
Sinn iner deprekatorischen „Mach: auf die dikalität des en Ethos nicht

a en, entgeht R., weil
Hat menschliche auct:  it: Sons dienende
Funktion, SC hat die göttliche @‘  „eine Aussage vergißt.
über Gottes Sein oder en Inhalt“ Die Themen bringen mı1t
(163), die gläubige Annahme durch den an einigen Stellen den abgewogenen
Menschen anstrebt. Im en Pn Sinn gemein: und wohlbe:  dete: Ausführungen wel-
die auctoritas Gottes, 9 drei öttlichen tere Präzisierungen wünschen oder Fragen
Personen und Christi, weiteren Sinn anschließen möchte. Die Zeitwahl Z.
der Apostel, der Schrift und der- eute wohl nicht mehr einfach als Me-
Von der atuctoritas der kirchlichen Knaus-Ogino bezeichnen (34), da G1e
trä spricht Ambrosius mit Zurückhaltung, Knaus und Ogino W (als Kalender-
v damit zusammenhängt, laß er der methode begründet, inzwischen aber durch

n aßn: weiterentwickelt wurde.Kirche weniger die Rechtsinstitution alc Cl
geistlich-sakramentale Größe sieht. Gchließ- Die nscharfe der CGrenze zwischen er

eschreibt R, die Entwicklungslinie des und indirekter Tötun und die Meinung
TI5 auctoritas-Begriffs bei den „vieler Moraltheologen”, ein Schwan-
Autoren und die Weiterbildung dieser AÄAn- gerschaftsabbruch schwersten medizini-
satzpunkte bei ugustin. Einbezogen wird chen Gründen auch dann ZU recht-
hier noch Laktanz, der als einziger S fertigen ist, v e i  Q nicht um eine in-
ugustin sich eingehender mit dem Verhält- direkte Tötung hande! (45), bedürfen VOLI-
n15 von auctoritas und Tatıo die mutlich weiterer Überlegungen. Den
heitsfindung beschäftigte. anzuerkennenden Ausführungen Autors

egte mit diesem Werk ei1ne angenehm ZUum schwierigen Thema Krieg könnten einige
L esende, stoffreiche Arbeit VOT, aU5- geringfügige Verbesserungen nützen.

220

behalte im einzelnen unterläßt R. nicht. 
Auctoritas im theologischen Sinn ist für 
Tertullian der sichere Weg zur Wahrheit. 
Doch kann auch durch die ratio ein proviso­
rischer Zugang zu Gott und seinem Willen 
gefunden werden. Diese unvollkommene Er­
kenntnis bedarf aber der Ergänzung durch 
den an der Offenbarung orientierten Glau­
ben. 
Auch Cyprian spricht über die auctoritas 
Gottes und seiner Offenbarung, aber mehr 
mit dem Blick auf die konkreten Probleme 
des christlichen Lebens. An zahlreichen Stel­
len betont er (für sein Bischofsbild charak­
teristisch) die auctoritas der Bischöfe als eine 
amtlich-rechtliche in der einen Kirche. In 
dieser amtlich fundierten Auffassung von 
der bischöflichen auctoritas erblickt R. eine 
wichtige Stufe „in der Entwicklung von der 
Gemeindekirche zur Kleruskirche11 (100). Die 
Bischofssynode besitzt übergreifende, sub­
sidiäre auctoritas in besonderen Fällen. Mit 
dem Ketzertaufstreit setzte jedoch eine Wand­
lung der Ansichten Cyprians über die autori­
tative Stellung der Bischofssynode ein; sie 
erscheint jetzt mit Rücksicht auf die kirchliche 
Einheit wieder als unverbindliche Größe ge­
genüber dem früher vertretenen Prinzip von 
der bischöflichen Selbständigkeit. Die höhere 
auctoritas des römischen Bischofs sah Cyprian 
nicht als rechtlich-verbindlich an. 
Das umfangreichste Kap. ist der auctoritas 
bei Ambrosius gewidmet, ihren verschiede­
nen Wortbedeutungen, Funktionen und Ur­
sachen. Am häufigsten gebraucht Ambrosius 
den Begriff im Sinn einer personalen Wirk­
macht, ,,die aufgrund der moralischen oder 
fachlichen Oberlegenheit ihres Subjekts an­
dere sittlich positiv beeinflußt und von die­
sen in Freiheit anerkannt und befolgt wird" 
(163). Ja, Ambrosius kennt sogar eine auc­
toritas des Menschen gegenüber Gott im 
Sinn einer deprekatorischen „Macht11 (162). 
Hat menschliche auctoritas sonst dienende 
Funktion, so hat die göttliche „eine Aussage 
iiber Gottes Sein oder Wirken zum Inhalt" 
(163), die gläubige Annahme durch den 
Menschen anstrebt. Im engeren Sinn gemeint: 
die auctoritas Gottes, der drei göttlichen 
Personen und Christi, im weiteren Sinn: die 
der Apostel, der HI. Schrift und der Kirche. 
Von der auctoritas der kirchlichen Amts­
träger spricht Ambrosius mit Zurückhaltung, 
was damit zusammenhängt, daß er in der 
Kirche weniger die Rechtsinstitution als die 
geistlich-sakramentale Größe sieht. Schließ­
lich beschreibt R. die Entwicklungslinie des 
christlichen auctoritas-Begriffs bei den drei 
Autoren und die Weiterbildung dieser An­
satzpunkte bei Augustin. Einbezogen wird 
hier noch Laktanz, der als einziger vor 
Augustin sich eingehender mit dem Verhält­
nis von auctoritas und ratio für die Wahr­
heitsfindung beschäftigte. 
R. legte mit diesem Werk eine angenehm 
zu lesende, stoffreiche Arbeit vor, die aus-

220 

gewogene Urteilskraft verrät. Die Nuancen 
des variierenden auctoritas-Begriffs werden 
sorgfältig herausgearbeitet. Ober sein Thema 
hinaus bietet er eine Hinfilhrung zur jewei­
ligen Eigenart und Theologie der drei Väter 
und ihrer auch profanen Quellen. Zahlreiche 
Exkurse verhelfen zu diesem erweiterten 
Bild. Mahnend betont R., daß kirchliche 
Autorität an der göttlichen Autorität zu mes­
sen ist; ,,das heißt, sie muß sich hinterfragen 
lassen, ob sie -in ,humilibs' und ,clementia' 
dem Wohl der Menschen dient" (255). Auch 
was über die auctoritas der Person und die 
Ehrfurcht vor den mores maiorum bei den 
alten Römern gesagt wird (7 ff), ist des 
Nachdenkens wert. - Der in Kleinasien ent­
standene Montanismus war keine „genuin" 
abendländische Bewegung (188 A. 404). Daß 
sich bei Tertullian die Konzilsidee noch nicht 
finde (237), kann mit dem Blick auf De je­
junio 13, 6 ff und De pudicitia 10, 12 so nicht 
gesagt werden. 

Augsburg ]oseph A. Fisdier 

ROITER HANS, Konflikte um das Leben. 
(96.) Tyrolia, Innsbruck 1976. Snolin S 88.-, 
DM12.80. 

Das Buch entstand aus Vorträgen, die bei 
verschiedenen Gelegenheiten gehalten wur­
den. Seine thematische Einheit ergibt sich 
aus verschiedenen Konflikten um das mensch­
liche Leben, die heute viel diskutiert werden: 
vorehelicher Geschlechtsverkehr, Empfängnis­
verhütung, Abtreibung, Euthanasie, Aggres­
sion, Krieg, dazu das umfassendere Thema 
der Beurteilung der Sündhaftigkeit mensch­
licher Handlungen. Der Gefahr des Mini­
malismus, die aus dem begreiflichen Streben 
von Moraltheologen entsteht, für die Nöte 
des (heutigen) Menschen möglichst großes 
Verständnis zu haben, entgeht R., weil er 
auf die Radikalität des biblischen Ethos nicht 
vergißt. 

Die heiklen Themen bringen es mit sich, daß 
man an einigen Stellen den abgewogenen 
und wohlbegründeten Ausführungen wei­
tere Präzisierungen wilnschen oder Fragen 
anschließen möchte. Die Zeitwahl z. B. kann 
man heute wohl nicht mehr einfach als Me­
thode Knaus-Ogino bezeichnen (34), da sie 
von Knaus und Ogino zwar (als Kalender­
methode) begründet, inzwischen aber durch 
andere Maßnahmen weiterentwickelt wurde. 
Die Unschärfe der Grenze zwischen direkter 
und indirekter Tötung und die Meinung 
,,vieler Moraltheologen", ,,daß ein Schwan­
gerschaftsabbruch aus schwersten medizini­
schen Griinden sittlich auch dann zu recht­
fertigen ist, wenn es sich nicht um eine in­
direkte Tötung handelt'' (45), bedürfen ver­
mutlich weiterer Oberlegungen. Den durchaus 
anzuerkennenden Ausführungen des Autors 
zum schwierigen Thema Krieg könnten einige 
geringfügige Verbesserungen nützen. 


