Jedem, der sich rasch und gediegen iiber die
behandelten Fragen informieren will, kann
das Bindchen bestens empfohlen werden.

Wien Karl Hérmann

JORISSEN INGRID / MEYER HANS BERN-
HARD, Freiheit — wovon? wozu? (184.),
Tyrolia, Innsbruk 1976. Snolin S 98—,
DM 14.80.

Ist unsere Welt eine freie Welt? Sagt uns
das Wort Freiheit noch etwas oder haben wir
dieses vielgebrauchte und miBlbrauchte
Wort als eine Utopie in die Abfalltonne ge-
worfen? Wer dieses Buch zur Hand nimmt,
wird eines anderen belehrt und gewinnt
wieder eine engere Beziehung zur Freiheit.
Freiheit gehrt zum inneren Wesen des Men-
schen, ist ein Existenzial seiner Wiirde und
Selbstgestaltung. Der Mensch verliert sie,
wenn er sich aus eigener Schuld von Gott,
Natur und seinem Lebensziel entfernt. Es
ist staunenswert, mit wie vielen Lebens-
qualititen die Freiheit verbunden ist. So mit
der Verantwortung: wer sie nicht tragen will,
liefert sich schlieBlich der Diktatur aus. Der
Mensch des Konsums lebt nur noch fiir seine
Statussymbole. Der radikale Marxist findet
seine Selbstverwirklichung nur noch in der
Arbeit. In der kapitalistischen Welt herr-
schen Erfolgs- und Leistungszwang, die eben-
so Freiheit, Gliik und oft auch das Leben
zerstdren kdnnen. Selbst die Freizeit wird
nicht mehr in Freiheit gestaltet; dafiir sor-
gen Vermarktung und Massenbetrieb. Das
ungesunde sportliche Leistungsstreben wider-
spricht einer echten Produktivitit und Krea-
tivitit der Freizeit. Die Vf. decken immer
neue Bereiche der Unfreiheiten auf: die Sucht
nach Sensation, Indiskretionen, die sexuelle
Frithaufklirung ohne Einfiihrung in das Ge-
heimnis der Liebe, die totale Gleichstellung
der Frau mit dem Mann und die wertfreie
Erziechung. Auch von der Einstellung des
Menschen gegeniiber Leben und Tod drohen
dem Menschen Unfreiheiten.

Auf die 2. Frage: Freiheit wozu? folgen
kurze aber sehr markante Anregungen: Frei-
heit zur MeinungsduBerung, zur Mitarbeit,
zur Uberwindung von Ideologien. Die heutige
Flucht zu neuen Bindungen gibt auch der
Religion eine Chance. Freiheit zwischen Ge-
genwart und Zukunft mufl stiindig bewahrt,
errungen und verteidigt werden. Eine kurze,
aber umfassende Anleitung dazu den Seel-
sorgern, Katecheten, aber auch dem Gliubi-
gen bereitgestellt zu haben, ist das groBe
Verdienst der VF.
Graz

AUER ALFONS, Utopie, Technologie, Lebens-
qualitit. (Theologische Meditationen 38, hg.
v. H. Kiing) (67.) Benziger, Einsiedeln 1976.
Kart. sfr 7.80.

In diesem Biindchen analysiert der bekannte
Tiibinger Moraltheologe in interessanten,
gut lesbaren Ausfilhrungen die Sehnsucht

Karl Gastgeber

des Menschen nach einer besseren Qualitit
seines Lebens. Diese driickte sich zunichst in
sozial-skonomischen Wunschbildern aus, die
in zahlreichen Utopien ihren literarischen
Niederschlag fanden. Mit dem Aufkommen
des industriellen Zejtalters traten an deren
Stelle im Zusammenwirken von Wissensdhaft,
Technik und Wirtschaft Modelle organisato-
rischer Planung, die durch Steigerung von
Produktion und Konsum den Fortschritt der
Menschheit bezwedkten, mit denen man aber
inzwischen an die ,,Grenzen des Wachstums”
gelangte. Desto dringender stellt sich jetzt
die Frage nach dem wahren Inhalt der Le-
bensqualitit: wir kdnnen sie nach den ge-
machten Erfahrungen nicht als ein von selbst
sich ergebendes Produkt sozial-technischer
Anstrengungen erwarten, sondern nur durch
die optimale Entfaltung unserer personalen
Kriifte erzielen. Es handelt sich also letztlich
um ein politisches und ein ethisches Pro-
blem. Diesen Aspekten widmet sich A. in be-
eindruckenden Analysen, wobei er schlie3-
lich zu dem Ergebnis gelangt, daf die Frage
nach der Lebensqualitit mit der Frage nach
dem Sinn des Menschseins iiberhaupt zu-
sammenfillt, auf die letztlich nur eine wie
immer verstandene Religion eine Antwort

zu geben vermag.
Graz Richard Bruch

PASTORALTHEOLOGIE

KLOSTERMANN F. / ZERFASS R. (Hg),
Praktische Theologie heute (703.) Griinewald,
Mainz / Kaiser, Miinchen 1974. Ln. DM 58.—.

Wer sich iliber den derzeitigen Stand, die
Aufgaben und Zielsetzungen der praktischen
Theologie (= prTh) im deutschen Sprach-
raum griindlich informieren will, wird zu
diesem Standardwerk greifen, das Beitrige
von mehr als 50 Fachleuten thematisch ge-
ordnet vorlegt. Die Themenkreise sind: Zur
Geschichte der Disziplin, Wissenschafts-
theoretische Probleme (Theorie und Praxis,
Ansitze zu einem neuen Selbstverstindnis,
das Methodenproblem, Teil- oder Nachbar-
disziplinen, prTh und Humanwissenschaften),
Einzelne Bereiche der prTh, Didaktische Pro-
bleme, Kirchliches Handeln als Anstof fiir
die prakt.-theol. Reflexion.

Das Werk ist mehr als eine Bestandsauf-
nahme. Bei der ausgezeichneten Information,
die einen moglichst vollstindigen Uberblick
{iber vorliegende Studien gibt, merkt man
deutlich eine gesunde Unruhe, ein gemein-
sames Suchen nach besserer Erfiillung der
gewaltigen Aufgaben, die vom Umbrudch in
Kirche und Gesellschaft gestellt sind. Her-
vorzuheben ist die 8kumenische Zusammen-
arbeit. Sowohl die kath. wie die evang. Bei-
trige heben das Gemeinsame hervor und
zeigen, wie gerade die prTh die 8kumenische
UOffnung der Kirche verstirken kann und
mufl. Auch die reichlichen Literaturverweise
informieren gut iiber die Skumenische Situa-

221



tion der prTh. Die Beitriige spiegeln in ihrer
Vielfalt verschiedene Tendenzen und Tem-
peramente wider. Die meisten sind in einer
klaren und leicht verstindlichen Sprache ge-
schrieben. Andere vermégen den Leser zu
ermutigen. Es ist unmdglich, alle Vorziige
der zahlreichen Mitarbeiter hervorzuheben.

Rez. beschrinkt sich auf einige wenige:

W. Stedc (27—41) gibt interessante Skume-
nische Einblike in der Sicht auf die Be-
zichungen zwischen Friedrich Schleiermacher
und Anton Graf. Das Skumenische Anliegen
ist nicht erst von heute. A, Exeler und N.
Mette zeigen in threm Beitrag {iber das
Theorie-Praxis-Problem in der prTh des
18. und 19. Jh., daf eine rein kirchlich be-
zogene Pastoral keineswegs ,unpolitisch”
ist. Wer eine ,weltlose Kirche” vertritt,
leistet bewuBt oder unbewuflt restaurativen
Bestrebungen Vorschub (77). Beide Autoren
zeichnen ein aufriittelndes Bild von einer
prTh, der der prophetische Geist vollig ab-
ging, wobei gerade diese Fehlanzeige sich als
oKirchlichkeit” verstand (70—80). K. Leh-
mann hebt die heilsgeschichtliche Dimension
der prTh und die Wachsamkeit fiir den Kai-
ros wirksam hervor (81—102). Der klare und
zielbewufite Beitrag von N. Greinacher (103—
118) unterscheidet scharf zwischen einem
perfektionistischen, weithin am Leben vor-
beiplanenden Zentralismus und einer ver-
antwortungsbewufSten  Kooperation  aller
Beteiligten. Er gibt jedoch m. E. der Kontrast-
erfahrung (Reaktion auf leidvolle, aufriit-
telnde Situationen) ein Ubergewicht tiber die
positive Erfahrung, obwohl es sicher nicht
seine  Absicht ist, einem Pessimismus in
Theorie oder Praxis das Wort zu reden. J.
Goldbrunner, ,Inkarnation als Prinzip der
Pastoraltheologie” (132—140), sagt auf weni-
gen Seiten nicht nur vieles sehr klar, son-
dern trifft so recht in die Mitte. ,Der Pasto-
raltheologe sollte Experte sein fiir die Bil-
dung einer meditativen Atmosphiire, beson-
ders in der Liturgie” (138). R. Zerfaf hat
klare Vorstellungen iiber prTh als Hand-
lungswissenschaft (164—177) und beherrscht
die Kunst der Mitteilung. Im Beitrag von H.
Schréer, ,Forschungsmethoden in der prakt.
Theologie” (206—224) st68t der Leser das
erstemal auf eine Erwdhnung der ,,Gnade
des H1. Geistes” (218).

Wer nicht den Mut hat, das Werk systema-
tisch durchzuarbeiten, mag vor allem die
durchwegs leserlichen Beitriéige von ]. Schar-
fenberg iiber Psychologie und Psychothera-
pie (339—346), von G. Altner iiber Verhal-
tensforschung (347—357), von ]. Morel, So-
ziologie (358—369), von K. Filssel iiber Fu-
torologie (370—380) und von H. Pompey iiber
Medizin (394—404) lesen. Ich las die Artikel
iiber die einzelnen Bereiche der prTh durch-
wegs mit Interesse. Besonders gut fand ich
die Beitrige von R. Riess iiber seelsorgliche
Beratung (464—474), von ]. Sudbrack iiber
geistliche Fithrung (475—485), von H. Mis-

222

salla iiber politische Diakonie (500—511) und
von T. Stihlin iiber Uffentlichkeitsarbeit
und Massenkommunikation (512—524).

Ein solches Werk fordert selbstverstindlich
auch zur Kritik heraus: In dem bedeutsamen
Beitrag von A. Miiller (42—51) begriie ich
die Betonung der gesellschaftlichen Dimen-
sion der prTh; ich glaube jedoch, daB die
Heilsverkiindigung, die den einzelnen an-
spricht, und die Gliubigkeit der Person, die
gesellschaftlich und kirchlich handelt, zu
kurz gekommen sind. H. Schuster (150—163)
spricht gut tiber ,die Sache Jesu” und ,die
Betroffenheit der Jiinger”, aber man wun-
dert sich, daB gerade in diesem Zusammen-
hang keine Rede ist von der Auferstehung
Christi und der Geistsendung. Auch bei
anderen Beitrigen fillt auf, da die zentra-
len Inhalte der Verkiindigung und des Zeug-
nisses kaum angesprochen werden. — Y. Spie-
gel, ,Praktische Theologie als empirische
Theologie” (178—194) fordert vor allem
durch iiberspitzte Aussagen zur Kritik her-
aus. Z. B. ,Bisher wissen wir kaum etwas
iiber religisse und christliche Lebenspraxis
und ihre Bediirfnisse (183). Das komplexe
Phinomen der Sikularisation ist -einseitig
als Riickzug der Religion aus allen Sektoren
des gesellschaftlichen Lebens beschrieben
(185). Er behauptet ohne Versuch eines
Aufweises, ,dal Gott sich nicht primir offen-
bart als der Heilige und Erschredkende, der
sich menschlichen Berechnungen nicht fiigt,
sondern daB er sich mit dem Unwirklichen
und Traumhaften verbindet” (185f). Ich
hoffe, daf ihm niemand den ,,Warencharakter
des kirchlichen Angebotes” (194 u. &.) ab-
kauft.

Der kenntnisreiche Aufsatz von L. Riitti greift
zweifellos viele echte Anliegen auf, aber
seine Kritik an den Methoden und Leistun-
gen der Weltmission ist zu negativ. Das ist
wohl unvermeidlich, wenn R. sich fiir einen
Horizontalismus entschieden hat und den
Sinn der Mission fast ausschlieflich darin
sieht, ,die Glaubensinhalte politisch (zu)
vermitteln” (305). Missioniire, die diesen
Aufsatz lesen, miissen sich miflverstanden
filhlen oder aber entmutigt heimgehen.

G. Hasenhiittl (624—637) sagt sehr Gutes
iiber Erfahrung als Ort der Theologie. Er-
fahrung schlieBt im Bereich des Religitsen
immer Umkehr in sich. Aber die Bedeutung
der Glaubensgemeinschaft kommt m. E. nicht
geniigend in den Blik. J. Nolte behandelt
das schwierige Problem ,Orthodoxie —
Orthopraxie” (682—691). Sein Beitrag zeich-
net sich durch scharfe Erfassung der Proble-
matik, klare Sprache und wohl ausgewihlte
Literaturangaben aus. Aber der Lésungsver-
such ist m. E. einseitig. Am Ende scheint die
Orthodoxie fast ausgeklammert, anstatt in
die Orthopraxie heimgeholt zu sein.

Den Herausgebern, Mitarbeitern und beiden
Verlagen gebiihrt unser Dank fiir dieses
wegweisende Werk und auch dafiir, daB sie



den Pluralismus eines gemeinsamen Suchens
und einer dialogbereiten Offenheit gliicklich
zu Wort kommen lassen.
Rom Bernhard Hiring
ZIRKER LEO, Leben im Dialog. Perspektiven
fiir ein zeitgemifles Priesterbild. (214.) Grii-
newald, Mainz 1976. Kart. lam. DM 24.50.

Diese Dissertation bei R. Egenter (der dem
Buch auch ein sehr empfehlendes Geleitwort
mitgegeben hat) greift ein wichtiges Thema
der postkonziliaren Theologie auf und ver-
sucht auf der Basis des dialogischen Per-
sonalismus ,einen Briickenschlag zwischen
den auseinanderklaffenden sakral-sakramen-
talen und den sozial-funktionalen Aspekten
des katholischen Priestertums” (2), verein-
fachend gesagt, zwischen vertikalistischer und
horizontalistischer Betrachtung des Priester-
tums im NB.

Im 1. Teil (9—49) wird das traditionelle
Priesterbild vorgestellt, wie es sich in den
lehramtlichen Aussagen des Tridentinums
(seiner Reformdekrete) und im Catechismus
Romanus darstellt und seitdem entwickelt
hat, besonders in den Rundschreiben der
letzten drei Pius-Pépste mit ihrer weitgehen-
den Identifizierung des Priesters mit Chri-
stus, Hinter all dem wird eine scharfe Tren-
nung von Jenseits und Diesseits, Sakralem
und Weltlichem, Ubernatur und Natur, Geist
und Leib, hoheren und niederen Giitern,
Vollkommenbheitsstand und Laienstand, Kle-
rikern und Laien sichtbar. So sehr sich diese
Vorstellungen trotz der vom II. Vatikanum
eingeleiteten Neuorientierung bis heute
durchhalten: ihre Krise geht doch bis weit
hinter das letzte Konzil zuriidk, wie Z. iiber-
zeugend aufweist. Einen Weg aus der der-
zeitigen Unsicherheit und adidquatere Vor-
stellungsmodelle sucht Z. im personal-
dialogischen Denkansatz zu gewinnen.

Der 2. Teil (50—-114) skizziert die Grund-
aussagen des dialogischen Personalismus, vor
allem das ,personale Verhiltnis” im Ver-
stindnis F. Ebners und den dialogischen An-
satz M. Bubers. Dann werden auf Grund der
Uberlegungen B. Waldenfels’ Wege zur Uber-
windung der Einseitigkeiten der frithen Dia-
logik aufgezeigt, ,ohne deren ontologischen
Anspruch preiszugeben” (71). Die letztlich phi-
losophisch begriindeten Aussagen der Dialo-
gik (bes. die von Waldenfels) werden mit
den Befunden der empirischen Psychologie
(bes. der Sozialpsychologie) konfrontiert.
Schlieflich wird der ethische Ansatz Ebners
und Bubers, seine Rezeption in der theologi-
schen Ethik behandelt und seine Relevanz
fiir die Moraltheologie erarbeitet. Im beson-
deren geht es dabei um das Verhiltnis bzw.
um die Einheit von Gottbeziehung und mit-
menschlicher Beziehung und die Oberwindung
der ,Rede von der ,Horizontalitit’ und ,Ver-
tikalitit’ des Glaubensvollzugs”. Dem Unge-
niigen des dieser Rede zugrundeliegenden
,Jkosmologischen Vorstellungsmodells” ent-

springt ja nach Meinung des Vf. der heutige
Streit um das Priesteramt (6). Die Ausfiih-
rungen von 103—-114 sind hier von besonde-
rer Bedeutung.

Im 3. Teil (115—203) finden die Ergebnisse
des 2. Teiles Verwendung, um Dienst und
Leben des Priesters von der Dialogik her neu
zu formulieren. Auf den Grundlinien des
Leitungsdienstes in einer dialogisch struk-
turierten Kirche werden verschiedene Ebenen
des priesterlichen Beziehungsverhaltens be-
dacht und praktische Folgerungen gezogen:
die Gottbeziechung des Priesters, das Zélibats-
problem, das pastorale Verhiltnis zwischen
Gemeindeleiter und Gemeinde, Gruppen-
arbeit in der Gemeinde, Zusammenarbeit im
Leitungsdienst, priesterliche Lebensgemein-
schaften, Freundschaft im priesterlichen Leben.

Dem Rez. kam bei der Lektiire dieses inter-
essanten und mutigen Buches nur eine ein-
zige kritische Uberlegung, ob man nicht den
2. Teil noch stirker in das Buch hitte ein-
binden kénnen, etwa durch eine eingehende
Uberleitung am Beginn des 3. Teiles und
durch Sftere Riickverweise auf Ausfiihrungen
im 2. Teil, und zwar auch im Text. Jetzt
kénnte man eigentlich den 3. Teil ohne be-
sondere Verstindnisschwierigkeiten gleich
nach dem 1. Teil lesen, was ja manche Leser
begriifen werden. Dem liegt natiirlich ein
Sachproblem zugrunde: Das Priesterbild der
nachtridentinischen Tradition ist nimlich un-
abhingig vom personal-dialogischen Denk-
ansatz aus rein theologischen Griinden un-
haltbar, wie Z. selbst wiederholt andeutet.
Das dialogische Denken und seine Einbezie-
hung in das Glaubensdenken bringt freilich
eine interessante Bestitigung und wohl auch
Ve_zr‘.t;ell):ung (vgl. 115 die Einleitung zum
3. Teil).

Im konkreten 3. Teil kommt es zu inter-
essanten Vorschligen, etwa dem, die (sakra-
mentale) Ordination nicht als Anfang des
kirchlichen Dienstes, sondern als Abschluf
eines Prozesses zu sehen und jeden, der in
den kirchlichen Gemeindedienst tritt, zuniichst
als Pastoralassistenten anzustellen und ihm
in einer mehrjihrigen Titigkeit die Gelegen-
heit zu bieten, jenen Bereich des kirchlichen
Dienstes herauszufinden, in dem fiir ihn der
wirksamste und perstnlich befriedigendste
Einsatz moglich ist (140). Ausgezeichnet sind
die ausgewogenen Ausfithrungen zur prie-
sterlichen Ehelosigkeit, zu ihren Bedingungen
und Voraussetzungen sowie zu einer dynami-
schen Betrachtungsweise der Zolibatsbindung
(146—160). Das derzeitige Pflichtjunktim
zwischen Ehelosigkeit und Priestertum, aber
auch zwischen Aufgabe des Zslibats und
Niederlegung des Amtes ,behindert den
priesterlichen Leitungsdienst der Kirche, weil
es diejenigen davon ausschlieBt, die sich dazu
berufen glauben, ohne das Charisma des
ehelosen Lebens zu besitzen” (151 f). Ver-
altete und ideologische Begriindungen der

223



