
GREGOR KIS

Ehe, Ehescheidung un! Wiederverheiratung ın der
orthodoxen Kırche
Der theologische Dialog zwischen der orthodoxen und der tholischen Kirche

zu Freude und Hoffnung ist, d sce1t Ende der 500er Jahre den Beziehungen ZWi«-
schen der orthodoxen und der katholischen Kirche „der Anfang e1ines neuen Klimas’“%
festgestellt wird. Dieses hat sich sehr rasch und der reın menschliche Erwar-

und Berechnungen positiv entwickelt, pn LUr viele Begegnungen stattge-funden haben (wie Z die zwischen aps Paul und dem Okumenischen Patriarchen
Athenagoras 1.), sondern auch die Exkommunikationen VOo  - 1054 f Dezember 1963 ffiziell
in Kom und Konstantinopel aufgehoben wurden, wodurch pp'  ‚US: die kanonische Ent-
cheidung des ahres aufgehoben und das endgültige Schisma von ÖOst und West
in eine schismatische ituation gewandelt” wurde®?, W Oßa Pau[l erechtigt rAM Sapell,da zwischen den weı en „eine fast vollkommene Gemeinschaft“ besteht®. Um dieses
„fast” zZzu beseitigen, betrachten @1! Kirchen die Durchführung ines  H theologischen Dialogsals absolut notwendig, wofür cie ihn auch offiziell angekündigt und Kommissionen,
WEe.: die dazu erforderlichen Vorbereitungen treffen, bereits TNanınt
Wenn also der onkrete Stand der Beziehungen der Zzweı „Schwesterkirchen“ soweit positiv
entwickelt wurde, ist 05 verständlich, wWarum der eologische Dialog bsolut notwendig ist,
und z  AT nich|  Pr MNUr für „die Reinigung des Gedächtnisses”, wodur eine „Keparatur der
Vergangenheit geschehen kann wie atzinger bemerkt®, sondern auch einen Austausch
voan Auffassungen und Stellungnahmen zu den konkreten und gegenwartsbezogenen Proble-
inen der risten überhaupt, als 1Ine gegenseitige Bereicherung und als eine gemeinsame
und die Gemeinschaft rdernde ooperation, wobei nicht -  — der Fragende,
sondern auch der Gefragte csechr viel davon gewinnen kann, indem er das Gefragte ne  s
überdenkt und dessen inn, auch in bezug auf den Fragenden, klarer erfassen und dar-
stellen kann®. Eine o Bereicherung auf beiden Seiten War ja besonders ım ersten Jahr-
ausend erfolgt, und ©5 ware sinnvoll, 1e5 wieder als legitim zl betrachten, ohne damit ine
absolute Uniformität in der kirchlichen Praxis fordern
Aus diesen Gründen bin ich dem mich gerichteten Wunsch, den orthodoxen Standpunkt
darzulegen, SEINEC gefolgt.

Ehe Ehelosigkeit
Bevor ich über die Ehescheidung bzw. Wiederverheiratung der orthodoxen Kirche
spreche, möchte ich einıige Informationen über die Ehelosigkeit bzw. Ehe der
orthodoxen Kirche geben, ohne damit eine ausführliche Darstellung des Gakraments
der FEhe orthodoxen Standpunkt ZAuUSs5 bieten wollen.

Ehelosigkeit
Die Ehelosigkeit, verbunden mıt dem mönchischen Leben, hat der orthodoxen
Kirche bzw. der orthodoxen Spiritualität einen schr wichtigen Gtellenwert inne.
Die Virginität wird Ve den Kirchenvätern und überhaupt Von den Theologen
eın ea innerhalb der Kirche betrachtet, und sie fordern 1mMmmer wieder eren

*  &- Der Autor ist  a griechisch-orthodoxer Theologe und als solcher Lehrbeauftragter der
Theologischen Fakultät der Universität TAaZ,

Gregor Larentzakis, Die Neuj  sbotschaft von des COkumenischen Patriarchen
Athenagoras I., Der Anfang ınes  @ Neu Klimas, n OstK5t 21 (1972) 157.
Vlasios Phidas, Anathema und Schisma Folgen der Aufhebung der Anathemata, in

dem Weg ZUr Einheit des Glaubens, Innsbruck 1976, 100., Dazu 3 kath. Seite
osep fzingzer, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen der Aufhebung
der Anathemata, , d,
Brief Patriarch Athenagoras (8 1971), in Töynos (Band der jebe), Vatican-
Phanar (1958—1970), Rom-Istanbul 1971, 614

4  4 Vel Wilhelm de Vries, Der Primat als Sökumenische rage, OstK65t 25 (1976) ©  ®
1068 Vgl auch Okumenismusdekret des i Vatik. I,

250

GREGOR LARENTZAKIS* 

Ehe, Ehescheidung und Wiederverheiratung m der 
orthodoxen Kirche 

Der theologisdte Dialog zwisdten der orthodoxen und der katholisdten Kirdte 

Anlaß zu Freude und Hoffnung ist, daß seit Ende der 50er Jahre in den Beziehungen zwi­
schen der orthodoxen und der katholischen Kirche „der Anfang eines neuen Klimas'11 

festgestellt wird. Dieses neue Klima hat sich sehr rasch und wider rein menschliche Erwar­
tungen und Berechnungen so positiv entwickelt, daß nicht nur viele Begegnungen stattge­
funden haben (wie z. B. die zwischen Papst Paul VI. und dem Ökumenischen Patriarchen 
Athenagoras 1.), sondern auch die Exkommunikationen von 1054 am 7. Dezember 1965 offiziell 
in Rom und Konstantinopel aufgehoben wurden, wodurch „sozusagen die kanonische Ent­
scheidung (des Jahres 1054) aufgehoben und das endgültige Schisma von Ost und West 
in eine schismatische Sihtation gewandelt" wurde2, was sogar Paul VI. berechtigt zu sage11, 
daß zwischen den zwei Kirchen „eine fast vollkommene Gemeinschaft" besteht3. Um dieses 
„fast" zu beseitigen, betrachten beide Kirchen die Durchführung eines theologischen Dialogs 
als absolut notwendig, wofür sie ihn auch offiziell angekündigt und die Kommissionen, 
welche die dazu erforderlichen Vorbereitungen treffen, bereits ernannt haben4• 

Wenn also der konkrete Stand der Beziehungen der zwei „Schwesterkirchen11 soweit positiv 
entwickelt wurde, ist es verständlich, warum der theologische Dialog absolut notwendig ist, 
und zwar nicht nur für „die Reinigung des Gedächtnisses", wodurch eine „Reparatur der 
Vergangenheit geschehen kann", wie J. Ratzinger bemerkt5, sondern auch für einen Austausch 
von Auffassungen und Stellungnahmen zu den konkreten und gegenwartsbezogenen Proble­
men der Christen überhaupt, als eine gegenseitige Bereicherung und als eine gemeinsame 
und die· kirchliche Gemeinschaft fördernde Kooperation, wobei nicht nur der Fragende, 
sondern auch der Gefragte sehr viel davon gewinnen kann, indem er das Gefragte neu 
überdenkt und dessen Sinn, auch in bezug auf den Fragenden, klarer erfassen und dar­
stellen kann6• Eine solche Bereicherung auf beiden Seiten war ja besonders im ersten Jahr­
tausend erfolgt, und es wäre sinnvoll, dies wieder als legitim zu betrachten, ohne damit eine 
absolute Uniformität in der kirchlichen Praxis zu fordern. 
Aus diesen Gründen bin ich dem an mich gerichteten Wunsch, den orthodoxen Standpunkt 
darzulegen, gerne gefolgt. 

I. Ehe - Ehelosigkeit 

Bevor ich über die Ehescheidung bzw. Wiederverheiratung in der orthodoxen Kirche 
spreche, möchte ich einige Informationen über die Ehelosigkeit bzw. Ehe in der 
orthodoxen Kirche geben, ohne damit eine· ausführliche Darstellung des Sakraments 
der Ehe vom orthodoxen Standpunkt aus bieten zu wollen. 

1. Ehelosigkeit 
Die Ehelosigkeit, verbunden mit dem mönchischen Leben, hat in der orthodoxen 
Kirche bzw. in der orthodoxen Spiritualität einen sehr wichtigen Stellenwert inne. 
Die Virginität wird von den Kirchenvätern und überhaupt von den Theologen als 
ein Ideal innerhalb der Kirche betrachtet, und sie fordern immer wieder deren 

* Der Autor ist griechisch-orthodoxer Theologe und als solcher Lehrbeauftragter an der 
Theologischen Fakultät der Universität Graz. 

1 Vgl. Gregor Larentzakis, Die Neujahrsbotschaft von 1959 des ökumenischen Patriarchen 
Athenagoras 1., Der Anfang eines neuen Klimas, in: OstKSt 21 (1972) 187. 

2 Vlasios Phidas, Anathema und Schisma - Folgen der Aufhebung der Anathemata, in: 
Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens, Innsbruck 1976, 100. Dazu aus kath. Seite 
]oseph Ratzinger, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen der Aufhebung 
der Anathemata, in: a. a. 0. 101 ff. 

3 Brief an Patriarch Athenagoras (8. 2. 1971), in: T6µo; 'Aywtl}; (Band der Liebe), Vatican­
Phanar (1958-1970), Rom-Istanbul 1971, 614. 

'Vgl. u. a. Wilhelm de Vries, Der Primat als ökumenische Frage, in: OstKSt 25 (1976) 280. 
11 A. a. 0. 106. 8 Vgl. auch Ökumenismusdekret des II. Vatik. II, 11. 

250 



Anerkennung der Bewertung der christlichen Werte alc ein besonderes Charisma,
und konsequenterweise 9  . als eine allgemeine und für alle Menschen vorgesehene
oder gedachte Lebenstorm. Vielleicht WIT!  d SUal dieses Charisma manchmal von

en Kirchenvätern übertrieben bewertet, semin Stellenwert innerhalb
der Kirche auf Kosten des Verheirateten hingestellt wurde?. Aus esen und anderen
disziplinären Gründen wurde die Ehelosigkeit für die Mönche und -  - die Bischöfe
der orthodoxen Kirche Trullanischen Konzil 691-2 als verpflichtend bestimmt,
während Priester und Diakone V( hrer Weihe heiraten und auch alc Verheiratete

priesterlichen Dienst bleiben urten
Aus der hohen Bedeutung der Ehelosigkeit bzw. der Virginitas der Kirche darf
nicht geschlossen werden, l aft bezüglich der Erlösung bzw. der Vollendung des
Menschen andere Voraussetzungen sich oder S vornherein e1iNne gewilsse
„Prädestination” für das Reich Gottes gegeben sSe1nNn müßten, cdie eın Verheirateter

solcher D-  en en könnte Grundsätzlich ist mit dem Athanasius der aller-
dings OfFt die Virginitas sehr betonte zu Sagen, icht der anı allein die
wichtigste Rolle Clie eigene Erlösung und Vollendung spielt, sondern die eigentliche
Lebensführung, die Tat?
2, Ehe
‚„„‚Die Ööstliche Theologie betrachtet so die mönchische Spiritualität ZWAar als eine
Maximalforderung, aber dennoch ist die BAILZE orthodoxe Kirche ausgerichtet auf eine

dem Familienprinzip entwickelte Gesellschaftsstruktur und lebt nach Grundsätzen,
die, Wenn 61e  < Von der jeweiligen Kirche S richtig angewandt werden, orthodoxen
Christen Zı helten vermö:  N, ihre unmittelbare Beziehung allen oörmen des
sozialen Lebens zZzu verstehen und sich dementsprechend zu orientieren‘“‘, wIe der
orthodoxe Theologe Nissiotis bemerkt1®0. diesem Sinne bilden das eheliche Leben
und die Ehelosigkeit bzw. die Virginitas ei1ne Gegensätze, csöndern G1 stellen Z7wel
verschiedene, eg1  e, wichtige und kirchlich voll anerkannte Lebensformen, oder, wIie
schon Origenes sagt, Zwel verschiedene Charismen!!, innerhalb der Kirche dar, cClie

die Erlösung und Vervollkommnung des Menschen von yzentraler Bedeutung csind.
Aus diesem runde bemerkt mıt Recht Tsoulkanakis, WIe bekannt, das
Leben Christo drei Arten ZUT moralischen Vollendung und Erlösung ennt:

das eheliche moralische Leben innerhalb der Gesellschaft, 2 das ar  ‚um
Christus und die Virginitas 1n Christus. Alle diese drei Arten basieren auf dem
einen und einzigen festen Fundament der Liebe Zzu Christus, und s1e verfolgen eiınen
endgültigen Zweck, die Erlösung jedes Christen1?.
1e Bedeutung und der Zweck der FEhe
Warum heiraten LL die Menschen? Was ist der Zweck der Ehe? Sicherlich eiINe der
wichtigsten existentiellen Fragen, die die Ehe als solche betreffen. Zunächst mul

{ Vgl Karmirıis, Ehe, ogmatisch, Religiöse und Moralische Enzyklopädie ),
Athen 1964, 4, griech

S Es waäare  n doch sinnvoll und für die rche vorteilhaft, wenn das Thema der Ehe der
Priester bzw. ihrer Ehe (wenn ihre Frau stirbt) noch 1nma.  1 in der orthodoxen Kirche
diskutiert würde, wıe öorthodoxe autokephale Kirchen für das nächste anorthodoxe
onzil geäußert haben. Vgl Alexandros S  S Peristeriou, D vorsynodale Konferenz,

EKKAHXIA 44 (1977) griech,).
Athanasius, Epist. Dracondium 9, 25, 6533 „l Yaepo GTEQWAVOG 0V OLT TONOV,
aih XT INV NOdELV Anrodidoran.“
Nikos Nissiotis, Kirche und Gesellschaft der griechisch-orthodoxen Theologie, 1n
Die Kirche alc Faktor iner koöommenden Weltgemeinschaft, Stuttgart 1966, 136.
rigenes, In M{t 14, 16, e 4U, 324, vel. Cilemens VO)  3 Alexandrien, Stromata ILL, A,
79, 5—7, 15,
Navkratios Tsoulkanakis, Virginitas und Prophetie, AHPONOMTI 5 (1973) 386
(grie

2571

Anerkennung in der Bewertung der christlichen Werte als ein besonderes Charisma, 
und konsequenterweise nicht als eine allgemeine und für alle Menschen vorgesehene 
oder gedachte Lebensform. Vielleicht wird sogar dieses Charisma manchmal von 
einigen Kirchenvätern übertrieben hoch bewertet, so daß sein Stellenwert innerhalb 
der Kirche auf Kosten des Verheirateten hingestellt wurde7• Aus diesen und anderen 
disziplinären Gründen wurde die Ehelosigkeit für die Mönche und nur für die Bischöfe 
der orthodoxen Kirche im Trullanischen Konzil 691-2 als verpflichtend bestimmt, 
während Priester und Diakone vor ihrer Weihe heiraten und auch als Verheiratete 
im priesterlichen Dienst bleiben dürfen8• 

Aus der hohen Bedeutung der Ehelosigkeit bzw. der Virginitas in der Kirche darf 
nicht geschlossen werden, daß bezüglich der Erlösung bzw. der Vollendung des 
Menschen andere Voraussetzungen an sich oder von vornherein eine gewisse 
„Prädestination" für das Reich Gottes gegeben sein müßten, die ein Verheirateter 
als solcher nicht haben könnte. Grundsätzlich ist mit dem hl. Athanasius - der aller­
dings oft die Virginitas sehr betonte -, zu sagen, daß nicht der Stand allein die 
wichtigste Rolle für die eigene Erlösung und Vollendung spielt, sondern die eigentliche 
Lebensführung, die Tat9• 

2.Ehe 
„Die östliche Theologie betrachtet (also) die mönchische Spiritualität zwar als eine 
Maximalforderung, aber dennoch ist die ganze orthodoxe Kirche ausgerichtet auf eine 
aus dem Familienprinzip entwickelte Gesellschaftsstruktur und lebt nach Grundsätzen, 
die, wenn sie von der jeweiligen Kirche am Ort richtig angewandt werden, orthodoxen 
Christen zu helfen vermögen, ihre unmittelbare Beziehung zu allen Formen des 
sozialen Lebens zu verstehen und sich dementsprechend zu orientieren", wie der 
orthodoxe Theologe Nissiotis bemerkt10• In diesem Sinne bilden das eheliche Leben 
und die Ehelosigkeit bzw. die Virginitas keine Gegensätze, sondern sie stellen zwei 
verschiedene, legitime, wichtige und kirchlich voll anerkannte Lebensformen, oder, wie 
schon Origenes sagt, zwei verschiedene Charismen11, innerhalb der Kirche dar, die 
für die Erlösung und Vervollkommnung des Menschen von zentraler Bedeutung sind. 
Aus diesem Grunde bemerkt mit Recht N. Tsoulkanakis, daß, wie bekannt, das 
Leben in Christo drei Arten zur moralischen Vollendung und Erlösung kennt: 
1. das eheliche moralische Leben innerhalb der Gesellschaft, 2. das Martyrium in 
Christus und 3. die Virginitas in Christus. Alle diese drei Arten basieren auf dem 
einen und einzigen festen Fundament der Liebe zu Christus, und sie verfolgen einen 
endgültigen Zweck, die Erlösung jedes Christen12• 

Die Bedeutung und der Zweck der Ehe 
Warum heiraten nun die Menschen? Was ist der Zweck der Ehe7 Sicherlich eine der 
wichtigsten existentiellen Fragen, die die Ehe als solche betreffen. Zunächst muß gesagt 

7 Vgl. ]. Karmiris, Ehe, dogmatisch., in: Religiöse und Moralische Enzyklopädie (= RME), 
Athen 1964, Bd. 4,209 (griech..). 

8 Es wäre doch sinnvoll und für die Kirche vorteilhaft, wenn das Thema der Ehe der 
Priester bzw. ihrer 2. Ehe (wenn ihre Frau stirbt) noch einmal in der orthodoxen Kirche 
diskutiert würde, wie es 6 orthodoxe autokephale Kirchen für das nächste Panorthodoxe 
Konzil geäußert haben. Vgl. Alexandras von Peristeriou, Die erste vorsynodale Konferenz, 
in: EKKAH~IA 44 (1977) 93 (griech.). 

9 Athanasius, Epist. Ad Dracondium 9, PG 25, 533: ,,,mt y«Q ö crdqiavo~ ou xm;ci ,:(m:ov, 
ciU.a )t(l'l:(l 1:Y)'V neä.~L'V chtofü~o,:m." 

10 Nikos Nissiotis, Kirche und Gesellschaft in der griechisch-orthodoxen Theologie, in: 
Die Kirche als Faktor einer kommenden Weltgemeinschaft, Stuttgart 1966, 136. 

11 Origenes, In Mt 14, 16, GCS 40, 324, vgl. Clemens von Alexandrien, Stromata III, XII, 
79, 5-7, GCS 15, 231/232. 

12 Navkratios Tsoulkanakis, Virginitas und Prophetie, in: KAHPONOMIA 5 (1973) 386 
(griech.). 

251 



werden, VO orthodoxer Seite keine amtliche, endgültige und alle Orthodoxen
verpflichtende Antwort gegeben, oder als P1ıne Definition bzw. Beschlufß gefällt wurde
Trotzdem läßt diese Frage auch die orthodoxen Theologen der Gegenwart, geENaUSO
wıe die Kirchenväter nich:  en unberührt, und G1@e versuchen e1ine Antwort geben, die,
ohne uniformistisch sein, doch einen gewissen Consensus darstellt.

a) Ehegemeinschaft
„Es ist nicht guft, der Mensch allein sel  d (Gen 2, 18)
In der einfachen Erzählung des iber die Erschaffung der Tau haben WIT bildhaft
eines der wesentlichen Merkmale der Schöpfung des Menschengeschlechtes überhaupt,
das eine Koinonia-Gemeinschaft 1Ns5 „Paradies” eingesetzt wurde Die Begründung
„ESs ist - gut, [al der Mensch allein sei”,  - ist V großer Bedeutung 1n der
christlichen Anthropologie. Die Ergänzung der menschlichen Persönlichkeit
durch Mann und Frau schafft gerade die und wichtigste Voraussetzung der Ehe,
indem diese Voraussetzung als Liebe, als uneigennuützige Hingabe, alc gegenseitige
Hilfe und Unterstützung den verschiedensten schwierigen Momenten des mensch-
lichen Lebens Uunıt« alc gegenseitige Achtung und Respektierung der Begegnung
des des Adam mıit dem Du der Eva ZUnNn Ausdruck kommt. he „Wesensgleichheit”
zwischen Mann und brau, wıe atuch Johannes Chrysostomus die Natur der Fva mit
der Natur dams charakterisiert!®, bezeugt gerade diese gleiche Voraussetzung Von
Mann und Frau ihrer Gemeinschaft, ohne die spezifischen Eigenschaften der Frau
und des Mannes zu relativieren oder die Existenz Z7weler Geschlechter
überflüssig betrachten, WOomMU: der „dialogische“ Charakter dieser besonderen
Gemeinschaft zerstort worden wWAare  e und die Möglichkeit der Kinderzeugung dann
auch anders durchgeführt werden müßte sr  he Einheit, die Liebe und die emeinschaft
der epartner S1IN! Johannes Chrysostomus der höchste Zweck der Ehe‘‘14 Diese
Gemeinschaft und gegenseitige ilfe darf aber nicht ILUFr das alltägliche en
und Bereich der materiellen Welt beschränkt werden, sondern ist geENAUSO un!
allem gegenseitige ilfe und Unterstützung Erreichung ihrer geistigen und
moralischen Vollendung!®, Die materielle und geistige Welt sind also die Bereiche,

denen diese Gemeinschaft und Einheit entfaltet und verwirklicht werden kannn
Hier cel e1ine Äußerung VvV«(d Danielou erwähnt, die Interpretation der enesis-
erzählung folgendermaßen formuliert
„Der 1nnn dieser Erzählung der Schöpfung der Frau) besteht sanz offensichtlich darin,
zeigen, daß die Komplementarität Mann und Tau rst die vollständige enschliche Natur
bildet Shrend in Gen. 1, 27 —2 der Unterschied der eschlechter Zusammenhang mit
der Vermittlung des Lebens dargestellt WIT! ‚seid £ruchtbar und mehret uch‘, erscheint hier
die Erschaffung der Frau gleichsam als Antwort auf die Frage: ‚Es ist nicht guft, daß der
Mensch allein sel , und w ohne Bezugnahme auf die Fruchtbarkeit. Es erscheint als
wesentlich, der ens! geschaffen ist, Uum mit anderen Menschen in Kommunikation
zZu Teten, daß seine Natur gemeinschaftsbezogen ist. Dafür ist die Ehe der überragende
Ausdruck, und War mehr Ausdruck der Gemeinschaft der Personen, als Ausdruck der
Übermittlung des Lebens’‘18

Kinderzeugung
„Gott segnete sS1e und sprach ZUu ihnen: ‚Seid £ruchtbar und mehret euch‘ (Gen 1, 28)
Nachdem also Got+ die großartige emeinschaft geschaffen hatte, die zwischen Mann
und Frau harmonisch und immer vollkommener werden kann, gab RTr ihnen den
„Auftrag“”, ruchtbar sein, um sich zZUuU mehren. Die Menschen collen CGott auch

Johannes Chrysostomus, In Gen Hom 16, 4, 3, 130
Vgl Theodor Zis515, Die Lehre über die Ehe bei ohannes Chrysostomus,
KAHPONOMIA (1969) (griech.)
Vgl Karmiris, a. 206.

16 Jean Danielou, Vom Ursprung bis Babel, Frankfurt 1968, Vgl Panagiotis Trempelas,
Dogmatik der orthodoxen katholischen Kirche, 3, Athen 1961, 2372 ET

252

werden, daß von orthodoxer Seite aus keine amtliche, endgültige und alle Orthodoxen 
verpflichtende Antwort gegeben, oder als eine Definition bzw. Beschluß gefällt wurde. 
Trotzdem läßt diese Frage auch die orthodoxen Theologen der Gegenwart, genauso 
wie die Kirchenväter nicht unberührt, und sie versuchen eine Antwort zu geben, die, 
ohne uniformistisch zu sein, doch einen gewissen Consensus darstellt. 

a) Ehegemeinschaft 
,,Es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei" (Gen. 2, 18). 
In der einfachen Erzählung des AT über die Erschaffung der Frau haben wir bildhaft 
eines der wesentlichen Merkmale der Schöpfung des Menschengeschlechtes überhaupt, 
das als eine Koinonia-Gemeinschaft ins „Paradies" eingesetzt wurde. Die Begründung 
„Es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei", ist von großer Bedeutung in der 
christlichen Anthropologie. Die gegenseitige Ergänzung der menschlichen Persönlichkeit 
durch Mann und Frau schafft gerade die erste und wichtigste Voraussetzung in der Ehe, 
indem diese Voraussetzung als Liebe, als uneigennützige Hingabe, als gegenseitige 
Hilfe und Unterstützung in den verschiedensten schwierigen Momenten des mensch­
lichen Lebens und als gegenseitige Achtung und Respektierung in der Begegnung 
des Ich des Adam mit dem Du der Eva zum Ausdruck kommt. Die „Wesensgleichheit" 
zwischen Mann und Frau, wie auch Johannes Chrysostomus die Natur der Eva mit 
der Natur Adams charakterisiert13, bezeugt gerade diese gleiche Voraussetzung von 
Mann und Frau in ihrer Gemeinschaft, ohne die spezifischen Eigenschaften der Frau 
und des Mannes zu relativieren oder sogar die Existenz zweier Geschlechter als 
überflüssig zu betrachten, womit der „dialogische" Charakter dieser besonderen 
Gemeinschaft zerstört worden wäre und die Möglichkeit der Kinderzeugung dann 
auch anders durchgeführt werden müßte. ,,Die Einheit, die Liebe und die Gemeinschaft 
der Ehepartner sind für Johannes Chrysostomus der höchste Zweck der Ehe"14• Diese 
Gemeinschaft und gegenseitige Hilfe darf aber nicht nur für das alltägliche Leben 
und im Bereich der materiellen Welt beschränkt werden, sondern ist genauso und vor 
allem gegenseitige Hilfe und Unterstützung zur Erreichung ihrer geistigen und 
moralischen Vollendung15• Die materielle und geistige Welt sind also die Bereiche, 
in denen diese Gemeinschaft und Einheit entfaltet und verwirklicht werden kann. 
Hier sei eine Äußerung von J. Danielou erwähnt, die er als Interpretation der Genesis­
erzählung folgendermaßen formuliert: 
„Der Sinn dieser Erzählung (der Schöpfung der Frau) besteht ganz offensichtlich darin, zu 
zeigen, daß die Komplementarität von Mann und Frau erst die vollständige menschliche Natur 
bildet ... Während in Gen. 1, 27-28 der Unterschied der Geschlechter im Zusammenhang mit 
der Vermittlung des Lebens dargestellt wird: ,seid fruchtbar und mehret euch', erscheint hier 
die Erschaffung der Frau gleichsam als Antwort auf die Frage: ,Es ist nicht gut, daß der 
Mensch allein sei', und zwar ohne Bezugnahme auf die Fruchtbarkeit. Es erscheint als 
wesentlich, daß der Mensch geschaffen ist, um mit anderen Menschen in Kommunikation 
zu treten, daß seine Natur gemeinschaftsbezogen ist. Dafür ist die Ehe der überragende 
Ausdruck, und zwar mehr Ausdruck der Gemeinschaft der Personen, als Ausdruck der 
Übermittlung des Lebens"18• 

b) Kinderzeugung 

,,Gott segnete sie und sprach zu ihnen: ,Seid fruchtbar und mehret euch'" (Gen. 1, 28). 
Nachdem also Gott die großartige Gemeinschaft geschaffen hatte, die zwischen Mann 
und Frau ganz harmonisch und immer vollkommener werden kann, gab er ihnen den 
„Auftrag", fruchtbar zu sein, um sich zu mehren. Die Menschen sollen Gott auch 

13 Johannes Chrysostomus, In Gen. Horn. 16, 4, PG 53,130. 
14 Vgl. Theodor Zissis, Die Lehre über die Ehe bei Johannes Chrysostomus, in: 

KAHPONOMIA 1 (1969) 300 (griech.). 
1s Vgl. J. Karmiris, a. a. 0. 206. 
10 Jean Danielou, Vom Ursprung bis Babel, Frankfurt 1968, 41 f. Vgl. Panagiotis Trempelas, 

Dogmatik der orthodoxen katholischen Kirche, Bd. 3, Athen 1961, 332 (griech.). 

252 



Se1Ner schöpferischen Tätigkeit ähnlich werden, indem 61€@ auch celbst für die
Weiterentfaltung des menschlichen Geschlechtes Mitschöpfer seın können. So ist also
die Kinderzeugung der Ehe eine der wichtigsten und ernsthaften, vVon Gott celbst
angeordneten Aufgaben der Menschen der Ehe und die selbstverständliche, bedeu-
tungsvolle Aufgabe der Liebe, der Einheit und der Gemeinschaft der Ehepartner, nicht
aber umgekehrt. Man kann nicht Sagen, Gott habe die Liebe zwischen Mann und Tau
und die ehnsucht nach ehelicher Vereinigung ın die Herzen der Ehepartner als eın
bloßes Mittel ZUX Kinderzeugung gepflanzt., Wenn jemand dies behauptet und die
Kinderzeugung als den ersten und unabdingbaren Zweck der Ehe hinstellt, dann hat
den wahren Charakter der Verbindung zwischen Fhe und eugung IUr einseitig
verstanden!?. Außerdem gibt ele Ehen, denen wohl die Einheit, die Liebe und
harmonische Gemeinschaft vorhanden sind, jedoch nicht die Kinderzeugung, ohne

die Fheleute diesen Zustand ändern können!8, Dagegen ist 5 zu verurteilen,
Zwel Ehepartner ıIn ihrer Ehe übereinkommen (oder noch schlimmer, Ven

einer den anderen dazu zwingt), von vornherein Kinder der Familie equem-
lichkeit oder Q  1r Wahrung einNner falsch verstandenen Freiheit auszuschließen. Sicherlich
kann nicht den Vorwurf erheben, die christliche Ehe Nn  4 die Kinder-
ZCEUUNG bestimmt ist, Schmemann formuliert: „Man liebt nicht, un Kinder
haben. ebe bedarf keiner Rechtfertigung. Nicht, weil c1e Leben schenkt, ist die Liebe
gurt, sondern eil G1e gut ist, schenkt s1e Leben“‘18. Und dieses Leben wiederum
Liebe, emeinschaft und Freude. So kann ZUu gegenseiltigen Hingabe kommen,
die ‚wang und Zerstörung der harmonischen FEinheit icht leicht entstehen Jäßt

C) Menschliche Begierde
Wenn 111 die Liebe, weil 61e gut ist, Leben schenken kann, kann ©5 das l Leben
der Kinder sein, aber auch zugleich das mer ELl  ul werdende Leben der
emeinschaft und der Einheit zwischen den Ehepartnern, wodurch eine gegenseitige
Entfremdung, Vereinsamung und das daraus folgende Absterben dieser Gemeinschaft
verhindert werden kann. Dies bedeutet, daß die Beschaffenheit der menschlichen
Natur und die körperliche gegenseitige Begierde nicht als Sünde abgelehnt oder ILUFr
als bloßes ur Kindererzeugung betrachtet werden ann, da 61@e sich VOomnl jeder
mut der Fortpflanzung des Lebens verbundenen tierischen Begierde absolut ter-
scheidet. Die körperliche ust ist VvVon Gott gegeben, und W als natürliches Mittel,
das für die durch die Sünde erschütterte Einheit der Geschlechter gesetzt wurde?*®
Für cdie menschlichen Beziehungen und die Bedeutung der ehelichen Vereinigung
se1 hier wiederum Johannes Chrysostomus zıtiert, der gerade seinem Werk De
Virginitate betont:
pp}  he Ehe 1st aııch en der Kinderzeugung gegeben; V1  el mehr aber für das Löschen der
Jlut der Nahthur. euge dafür ist  .. Paulus, der sagt ‚Um der Unzucht vorzubeugen, habe eın
jeder SEiINe Frau’“ (1 KOr 7, 2), B-  n Cn der Kinderzeugung. Un wiederum gebietet CT,

cIie zı1sammenkommen (d. der Mann und die Frau), nicht damit sie Väter von vielen
Kindern werden, sondern warum ? ‚damit euch der Satan nicht versuche’ (1 Kor. 7I 5), sagte
PTI. Und im Fortgang seiner Rede sa nicht wenn Gc1ie Kinder wünschen, sondern was?
‚Wenn s1e nicht enthaltsam sein können, sollen Gie heiraten‘ (1 Kor I, 9) EL,
So ist der ensch Sakrament der FEhe als e1n Ganzes, auch mıit se1iner
anthropologischen Dimension, mit seiner natürlichen Beschaffenheit, miıt seiner

Vgl Dietrich U, Hildebrand, zit. bei Theodor Zissis, 303, Anm 1.
Vgl Trempelas, 333.

19 Alexander Schmemann, Aus der Freude leben. Eın Glaubensbuch der orthodoxen Christen,
Olten 1974, 106.
Theodor Zissis, 3A09,
Johannes Chrysostomus, De Virgin. 19, 2 SCH 1: 156. Vgl Trempelas, e 333,
Th Z£15515, . a., 296 auch Johannes Chrysostomus, D  - „ÖLa TG NOQVELAS
. L, 213 Siehe auch Gregor S  S Nazianz, In laudem Virgin. 110 37, 530/31

253

in seiner schöpferischen Tätigkeit ähnlich werden, indem sie auch selbst für die 
Weiterentfaltung des menschlichen Geschlechtes Mitschöpfer sein können. So ist also 
die Kinderzeugung in der Ehe eine der wichtigsten und ernsthaften, von Gott selbst 
angeordneten Aufgaben der Menschen in der Ehe und die selbstverständliche, bedeu­
tungsvolle Aufgabe der Liebe, der Einheit und der Gemeinschaft der Ehepartner, nicht 
aber umgekehrt. Man kann nicht sagen, Gott habe die Liebe zwischen Mann und Frau 
und die Sehnsucht nach ehelicher Vereinigung in die Herzen der Ehepartner nur als ein 
bloßes Mittel zur Kinderzeugung gepflanzt. Wenn jemand dies behauptet und die 
Kinderzeugung als den ersten und unabdingbaren Zweck der Ehe hinstellt, dann hat er 
den wahren Charakter der Verbindung zwischen Ehe und Zeugung nur einseitig 
verstanden17• Außerdem gibt es viele Ehen, in denen wohl die Einheit, die Liebe und 
harmonische Gemeinschaft vorhanden sind, jedoch nicht die Kinderzeugung, ohne 
daß die Eheleute diesen Zustand ändern können18• Dagegen ist es zu verurteilen, 
wenn zwei Ehepartner in ihrer Ehe übereinkommen (oder noch schlimmer, wenn 
einer den anderen dazu zwingt), von vornherein Kinder in der Familie aus Bequem­
lichkeit oder zur Wahrung einer falsch verstandenen Freiheit auszuschließen. Sicherlich 
kann man nicht den Vorwurf erheben, daß die christliche Ehe nur für die Kinder­
zeugung bestimmt ist, A. Schmemann formuliert: ,,Man liebt nicht, um Kinder zu 
haben. Liebe bedarf keiner Rechtfertigung. Nicht, weil sie Leben schenkt, ist die Liebe 
gut, sondern weil sie gut ist, schenkt sie Leben"19• Und dieses Leben schenkt wiederum 
Liebe, Gemeinschaft und Freude. So kann es zu einer gegenseitigen Hingabe kommen, 
die Zwang und Zerstörung der harmonischen Einheit nicht leicht entstehen läßt. 

c) Menschliche Begierde 
Wenn nun die Liebe, weil sie gut ist, Leben schenken kann, kann es das neue Leben 
der Kinder sein, aber auch zugleich das immer neu werdende Leben der 
Gemeinschaft und der Einheit zwischen den Ehepartnern, wodurch eine gegenseitige 
Entfremdung, Vereinsamung und das daraus folgende Absterben dieser Gemeinschaft 
verhindert werden kann. Dies bedeutet, daß die Beschaffenheit der menschlichen 
Natur und die körperliche gegenseitige Begierde nicht als Sünde abgelehnt oder nur 
als bloßes Mittel zur Kindererzeugung betrachtet werden kann, da sie sich von jeder 
mit der Fortpflanzung des Lebens verbundenen tierischen Begierde absolut unter­
scheidet. Die körperliche Lust ist von Gott gegeben, und zwar als natürliches Mittel, 
das für die durch die Sünde erschütterte Einheit der Geschlechter gesetzt wurde20• 

Für die menschlichen Beziehungen und die Bedeutung der ehelichen Vereinigung 
sei hier wiederum Johannes Chrysostomus zitiert, der gerade in seinem Werk De 
Virginitate betont: 

„Die Ehe ist auch wegen der Kinderzeugung gegeben; viel mehr aber für das Löschen der 
Glut der Natur. Zeuge dafür ist Paulus, der sagt: ,um der Unzucht vorzubeugen, habe ein 
jeder seine Frau' (1 Kor 7, 2), nicht wegen der Kinderzeugung. Und wiederum gebietet er, 
daß sie zusammenkommen (d. h. der Mann und die Frau), nicht damit sie Väter von vielen 
Kindern werden, sondern warum? ,damit euch der Satan nicht versuche' (1 Kor. 7, 5), sagte 
er. Und im Fortgang seiner Rede sagte er nicht: wenn sie Kinder wünschen, sondern was? 
,Wenn sie nicht enthaltsam sein können, so sollen sie heiraten' (1 Kor 5, 9)"21• 

So ist der Mensch im Sakrament der Ehe als ein Ganzes, auch mit seiner ganzen 
anthropologischen Dimension, mit seiner natürlichen Beschaffenheit, mit seiner 

17 Vgl. Dietrich v. Hildebrand, zit. bei Theodor Zissis, a. a. 0. 303, Anm. 1. 
1s Vgl. P. Trempelas, a. a. 0. 333. 
1D Alexander Schmemann, Aus der Freude leben. Ein Glaubensbuch der orthodoxen Christen, 

0lten 1974, 106. 
20 Theodor Zissis, a. a. 0. 309. 
21 Johannes Chrysostomus, De Virgin. 19, 2. SCH 125, 156. Vgl. P. Trempelas, a. a. 0. 333, 

Th. Zissis, a. a. 0. 296 auch Johannes Chrysostomus, in: ,,fün öe -rnc; no()veta.c; ••• 
3 PG 51,213. Siehe auch Gregor von Nazianz, In laudem Virgin. 110 f. PG 37, 530/31. 

253 



Realität, mıit seiner Mitwirkung bei der Fortpflanzung des menschlichen Geschlechtes
einer  H Gemeinschaft angesprochen und erfaßt

Il Der sakramentale Charakter und CDa Unauflöslichkeit der Ehe
aher ist 6C verständlich, dlaß das, die einzigartige, einmalige und großartige
Begegnung ZWIS!  chen Mann und Tau und eren cegelische und physische Verbindung
auch VonN Jesus celbst SO hoch gewertet wurde. AÄAus dem Gesagten zibt sich eine
fundamentale und selbstverständliche olge, eiINne solche Verbindung einen ernst-
haften und dauerhaften arakter haben mu und kein Provisorium Se1n
aher wird die Ehe der orthodoxen Kirche alc eines der cieben akramente
etrachtet*? mit einer zentralen Stelle igiösen und überhaupt alltäglichen
Leben des risten.
5o ist die Ehe mıit Kindern, die HAnLC Familie, der Mikrokosmos und der wichtigste
Kern, von dem die gBanze und die Menschlichkeit der Gesellschaft überhaupt
mitgeprä: wird Wenn die Einheit und die Gemeinschaft vorhanden SIN  d, die
Familie durch keine andere stitution und durch keine Organisation voll und

ersetzt werden. eine Kommune und kein Heim schenken die gleiche familiäre
Geborgenheit und die notwendigen Voraussetzungen die ung und
Erziehung der Kinder besonders in den ersten Jahren, Ja den ersten Monaten
ihres Lebens D:  h1ese große Rolle der Familie, die VC Christentum ımmer wieder
den Vordergrund gestellt wurde, wird allmählich auch dort wieder erkannt, S
mıiıt anderen Formen cie Kinder erziehen und dadurch die Gesellschaft gestalten ollte23
urch das Sakrament der Ehe wird das BanzZe eheliche Leben der epartner geheiligt,
und durch die göttliche Na werden die Ehepartner gestärkt, um einerseits die
Ziele der Ehe, die eigentlich keinen Gelbstzweck für sich darstellen, un! andererseits
ihre eigene Vollendung, die auch das Endziel aller Menschen ist, vA verwirklichen und

erfüllen.
Gerade diese Gemeinschaft mıiıt einem solchen Sinn und einer großen Bedeutung
kann ke  ınen  ® provisorischen Charakter haben, sondern si1e ist eine Gemeinschaft
das SANZC Leben der Ehepartner, bis der Tod einer der beiden Partner e5se Bindung
lösen wird. IlEs daher, v  PHN nach dem Zeugnisse der Schrift der Mann und das
Weib sich ZU einer einzigen Persönlichkeit vereinigen, diese durch die gÖöttliche
Einsetzung und Weihe entstandene Einigung, lange S1e dem göttlichen Zwecke
entspricht, icht mehr durch menschlichen Willen getrennt oder rückgängig gemacht
werden‘24, Die grundsätzliche und prinzipielle Unauflöslichkeit der Ehe mul sehr
ernst werden und als e1N! dringende Aufgabe nich:  Pr 1Ur den Eheleuten
selbst, sondern auch VO der Gesellschaft überhaupt und deren Verantwortlichen
betrachtet werden. Das biblische Fundament der Unauflöslichkeit der Fhe der
Feststellung Jesu: „Was Gott verbunden hat, soll der ens nich  er trennen““>, bildet
gerade einen moralischen Imperativ, der den Soll-Zustand dokumentiert, hat aber
weder einen absoluten gesetzlichen Charakter, noch oibt eıne Garantie des x  [
So-Seins und nicht Anders-Werdens?®® 1es dem einfachen Grund, da die
menschliche und der daraus olgende morTalische Wert jeder menschlichen

Vgl Eph 5, 202
Ein Beispiel azu ist der Kibbuz in Israel: „Offensichtlich hat die isTraelische Erfahrung
miıt bestimmten ormen des Gemeinschaftsilebens zu der Erkenntnis geführt, die
Familie ine unersetzliche Quelle für emotionale und soziale Hilfe ist, ıne Institution,
die pannungen abbauen und Pro eme Iösen kann, VOLr denen größere Gruppen
kapitulieren müssen.“ Leslie 1N, Der bbuz ntdeckt die Familie, Psychologie
heute, (1977), eft 2l
{0os Zhishmann, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien 1894, 956.
MTt* 19, 6, Mk 10,
Vgl Bauer, Ehescheidung, Die en Fisen von bis Z, (jraz 1972, C  &,

254

Realität, mit seiner Mitwirkung bei der Fortpflanzung des menschlichen Geschlechtes 
in einer Gemeinschaft angesprochen und erfaßt. 

Il. Der sakramentale Charakter und die Unauflöslidtkeit der Ehe 

Daher ist es verständlich, daß all das, die einzigartige, einmalige und großartige 
Begegnung zwischen Mann und Frau und deren seelische und physische Verbindung 
auch von Jesus selbst so hoch gewertet wurde. Aus dem Gesagten ergibt sich eine 
fundamentale und selbstverständliche Folge, daß eine solche Verbindung einen ernst­
haften und dauerhaften Charakter haben muß und kein Provisorium sein kann. 
Daher wird die Ehe in der orthodoxen Kirche als eines der sieben Sakramente 
betrachtet22 mit einer zentralen Stelle im religiösen und überhaupt im alltäglichen 
Leben des Christen. 
So ist die Ehe mit Kindern, die ganze Familie, der Mikrokosmos und der wichtigste 
Kern, von dem die ganze Dynamik und die Menschlichkeit der Gesellschaft überhaupt 
mitgeprägt wird. Wenn die Einheit und die Gemeinschaft vorhanden sind, kann die 
Familie durch keine andere Institution und durch keine helfende Organisation voll und 
ganz ersetzt werden. Keine Kommune und kein Heim schenken die gleiche familiäre 
Geborgenheit und die notwendigen Voraussetzungen für die Entwicklung und 
Erziehung der Kinder besonders in den ersten Jahren, ja in den ersten Monaten 
ihres Lebens. Diese große Rolle der Familie, die vom Christentum immer wieder in 
den Vordergrund gestellt wurde, wird allmählich auch dort wieder erkannt, wo man 
mit anderen Formen die Kinder erziehen und dadurch die Gesellschaft gestalten wollte23• 

Durch das Sakrament der Ehe wird das ganze eheliche Leben der Ehepartner geheiligt, 
und durch die göttliche Gnade werden die Ehepartner gestärkt, um einerseits die 
Ziele der Ehe, die eigentlich keinen Selbstzweck für sich darstellen, und andererseits 
ihre eigene Vollendung, die auch das Endziel aller Menschen ist, zu verwirklichen und 
zu erfüllen. 
Gerade diese Gemeinschaft mit einem solchen Sinn und einer so großen Bedeutung 
kann keinen provisorischen Charakter haben, sondern sie ist eine Gemeinschaft für 
das ganze Leben der Ehepartner, bis der Tod einer der beiden Partner diese Bindung 
lösen wird. ,,Es kann daher, wenn nach dem Zeugnisse der Schrift der Mann und das 
Weib sich zu einer einzigen Persönlichkeit vereinigen, diese durch die göttliche 
Einsetzung und Weihe entstandene Einigung, so lange sie dem göttlichen Zwecke 
entspricht, nicht mehr durch menschlichen Willen getrennt oder rückgängig gemacht 
werden"24• Die grundsätzliche und prinzipielle Unauflöslichkeit der Ehe muß sehr 
ernst genommen werden und als eine dringende Aufgabe nicht nur von den Eheleuten 
selbst, sondern auch von der Gesellschaft überhaupt und deren Verantwortlichen 
betrachtet werden. Das biblische Fundament der Unauflöslichkeit der Ehe in der 
Feststellung Jesu: ,,Was Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen"25, bildet 
gerade einen moralischen Imperativ, der den Soll-Zustand dokumentiert, hat aber 
weder einen absoluten gesetzlichen Charakter, noch gibt es eine Garantie des nur 
So-Seins und nicht Anders-Werdens26• Dies gilt aus dem einfachen Grund, da die 
menschliche Freiheit und der daraus folgende moralische Wert jeder menschlichen 

22 Vgl. Eph. 5, 32. 
23 Ein Beispiel dazu ist der Kibbuz in Israel: ,,Offen9ichtlich hat die israelische Erfahrung 

mit bestimmten Formen des Gemeinschaftslebens zu der Erkenntnis geführt, daß die 
Familie eine unersetzliche Quelle für emotionale und soziale Hilfe ist, eine Institution, 
die Spannungen abbauen und Probleme lösen kann, vor denen größere Gruppen 
kapitulieren müssen." Leslie Y. Rabkin, Der Kibbuz entdeckt die Familie, in: Psychologie 
heute, 4. Jg. (1977), Heft 2, 31. 

24 Jos. Zhishmann, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien 1894, 96. 
ta Mt 19, 6, Mk 10, 9. 
28 Vgl. 7. B. Bauer, Ehescheidung, in: Die heißen Eisen von Abis Z, Graz 1972, 99. 

254 



Handlung einen fundamentalen anthropologischen Grundsatz Christentum über-
aup bilden hHes bedeutet jedoch nicht, die Worte des Herrn eıne
einfache Empftehlung oder als eın Wunsch ausgesprochen wurden. Die enu
des Imperativs des ÖOptativs zeigt, auch die Gemeinde die Worte des
Herrn strengen Sinne verstanden hatte?7.

114 Ehescheidungsmöglichkeit
Aus dem Gesagten ergibt SI|  ch, Z V das Gebot Jesu ZUTC dauerhaften Bindung
zwischen Mann und Frau einen idealen Zustand darstellt, kann aber, au S18  *
WIe jedes andere Gebot, U, d,: auf rund der Unvollkommenheit des Menschen, die
Übertretung und die Sünde, Ja SOgar die Todsünde nicht ausschließen.

Ehebruch
Eine solche Todsünde ist die Untreue zwischen den Ehepartnern, der Ehebruch, wIie
das Wort noOvELlC E  E häufigsten interpretiert wird. e5e Todsünde kann die
Liebe, die Einheit und die Gemeinschaft der Fhe nicht 11U7 erschüttert, sondern auch
zerrıs5sen werden. In diesem Sinne hat die orthodoxe Kirche die Feststellung des Herrn:
„Wer seine Tau entläßt, außer Falle S Ehebruch, der macht 61© Ehebrecherin“‘’28
immer als eine Not-- und Ausnahmesituation cdie Möglichkeit e1ner Ehescheidung
verstanden.
q) Zeugnisse Ü den Kirckenvätern
Da sich clie orthodoxe Kirche ihrer Lehre und Praxis 15 heute ctark auf die
Kirchenväter bezieht, ist angebracht, ein: solche Quellen zu befragen, denn „die
Väter des christlichen Altertums kennen ese Fragen und ihre menschliche Ösung,
cosehr 661e auch den ollkommenen das Prinzip absoluter Unauflöslichkeit
betonen‘  429 e Möglichkeit einer Ehescheidung Ehebruchs ist der Kirche
bzw. bei den Kirchenvätern eine vVon Jesus gegebene Ausnahme: „ESs herrscht daher,

weit die Frage iber die Zulässigkeit der Ehetrennung reicht, in keinem Punkte
eine durchgängige Übereinstimmung in den Aussprüchen der Kirchenväter und
den Bestimmungen des römisch-byzantinischen Rechtes; keinem eine S0 gleich-
förmige Anwendung den kirchlichen Entscheidungen”39,
iınen interessanten Text finden WIT 1 Gebot des Hirten Hermas, dem bereits
die beabsichtigte nzucht als Sünde bezeichnet wird, während die Tat der nzucht
den Tod herbeiführt. „Denn eiıne schwere Sünde ıst dieser Gedanke für einen Knecht
Gottes Wenn aber 1es Ose  .. Werk tu(t, SO bringt er den Tod über S11  s  &r
Bezüglich der Ehescheidung Ehebruchs steht dialogischer Form ‚Was coll
denn der Mann Lun, VMenn die Frau bei ihrer Leidenschaft beharrt?‘ ‚Er soll c1e
entlassen‘, sagte er.  LO Denn W  Jenn 616e icht entläßt, wird vorher erwähnt, „So wird
er ihrer GCünde teilhaftig und Genosse ihres Ehebruchs“31, Wir finden also auch In der

des Jh die Ausnahme des Ehebruchs und die Feststellung,
durch den Ehebruch der moralische Tod eintritt. S69 kann die Trennung der

Ehepartner cowohl durch den natürlichen als auch du  A den moralischen Tod eines
der Ehepartner erfolgen. Der vorgelegte Text weist die Z7weli Hauptrichtungen bezüglich
der Ehescheidung nach Fhebruch auf, wıe s1e der orthodoxen irche hbis heute

Vegl. Eve&que Pierre de Chersonese, Die Ehescheidung der eologie und dem kanoni-
schen echt der Orthodoxen Kirche, in Grigori0s Palamas, L  <  z (Griech Über-
setzung).

e  , lvl 5) 3 F, 1 j Bauer, Ehescheidung, 42
J05s. Zhishmann, s z 734 Dort auch mehrere Belege.
ıirt Hermas, Gebot I 1, SCH 53, 152/154 Deutsche Übersetzung V, ellus,
Die apostolischen V  aäter  e 1 Der des Hermas, Tübingen 1923, mit
Kommentar.

255

Handlung einen fundamentalen anthropologischen Grundsatz im Christentum über­
haupt bilden. Dies bedeutet jedoch nicht, daß die Worte des Herrn nur als eine 
einfache Empfehlung oder als ein Wunsch ausgesprochen wurden. Die Benützung 
des Imperativs statt des Optativs zeigt, daß auch die erste Gemeinde die Worte des 
Herrn im strengen Sinne verstanden hatte27• 

m. Ehesdteidungsmöglidtkeit 

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß zwar das Gebot J esu zur dauerhaften Bindung 
zwischen Mann und Frau einen idealen Zustand darstellt, kann aber, genau so 
wie jedes andere Gebot, u. a. auf Grund der Unvollkommenheit des Menschen, die 
Obertretung und die Sünde, ja sogar die Todsünde nicht ausschließen. 

1) Ehebruch 
Eine solche Todsünde ist die Untreue zwischen den Ehepartnern, der Ehebruch, wie 
das Wort noev2ux am häufigsten interpretiert wird. Durch diese Todsünde kann die 
Liebe, die Einheit und die Gemeinschaft in der Ehe nicht nur erschüttert, sondern auch 
zerrissen werden. In diesem Sinne hat die orthodoxe Kirche die Feststellung des Herrn: 
„Wer seine Frau entläßt, außer im Falle von Ehebruch, der macht sie zur Ehebrecherin"28 

immer als eine Not- und Ausnahmesituation für die Möglichkeit einer Ehescheidung 
verstanden. 

a) Zeugnisse aus den Kirchenvätern 
Da sich die orthodoxe Kirche in ihrer Lehre und Praxis bis heute stark auf die 
Kirchenväter bezieht, ist es angebracht, einige solche Quellen zu befragen, denn „die 
Väter des christlichen Altertums kennen diese Fragen und ihre menschliche Lösung, 
sosehr sie auch für den Vollkommenen das Prinzip absoluter Unauflöslichkeit 
betonen"29• Die Möglichkeit einer Ehescheidung wegen Ehebruchs ist in der Kirche 
bzw. bei den Kirchenvätern eine von Jesus gegebene Ausnahme: ,,Es herrscht daher, 
so weit die Frage über die Zulässigkeit der Ehetrennung reicht, in keinem Punkte 
eine so durchgängige Obereinstimmung in den Aussprüchen der Kirchenväter und in 
den Bestimmungen des römisch-byzantinischen Rechtes; in keinem eine so gleich­
förmige Anwendung in den kirchlichen Entscheidungen"30• 

Einen interessanten Text finden wir im 4. Gebot des Hirten Hermas, in dem bereits 
die beabsichtigte Unzucht als Sünde bezeichnet wird, während die Tat der Unzucht 
den Tod herbeiführt. ,,Denn eine schwere Sünde ist dieser Gedanke für einen Knecht 
Gottes. Wenn einer aber dies böse Werk tut, so bringt er den Tod über sich." 
Bezüglich der Ehescheidung wegen Ehebruchs steht in dialogischer Form: ,Was soll 
denn der Mann tun, wenn die Frau bei ihrer Leidenschaft beharrt 7' ,Er soll sie 
entlassen', sagte er." Denn wenn er sie nicht entläßt, wird vorher erwähnt, ,,so wird 
er ihrer Sünde teilhaftig und Genosse ihres Ehebruchs"31• Wir finden also auch in der 
ersten Hälfte des 2. Jh. 1. die Ausnahme wegen des Ehebruchs und 2. die Feststellung, 
daß durch den Ehebruch der moralische Tod eintritt. So kann die Trennung der 
Ehepartner sowohl durch den natürlichen als auch durch den moralischen Tod eines 
der Ehepartner erfolgen. Der vorgelegte Text weist die zwei Hauptrichtungen bezüglich 
der Ehescheidung nach Ehebruch auf, wie sie in der orthodoxen Kirche bis heute 

n Vgl. Eveque Pierre de Chersonese, Die Ehescheidung in der Theologie und dem kanoni­
schen Recht der Orthodoxen Kirche, in: Grigorios Palamas, 44 (1971) 11 (Griech. Ober­
setzung). 

28 Mt 5, 32, 19, 9. 29 7. B. Bauer, Ehescheidung, 92. 
ao Jos. Zhishmann, a. a. O. 734. Dort auch mehrere Belege. 
a1 Hirt Hermas, Gebot IV, 1, 1-6, SCH 53, 152/154. Deutsche Obersetzung v. M. Dibelius, 

Die apostolischen Väter IV, Der Hirt des Hermas, Tübingen 1923, 504-506 mil 
Kommentar. 

255 



verstanden werden: Ehebruch, Sünde, Beharren, Ehezerstörung, Ehescheidung;
2 Ehebruch, Sünde, Reue, Vergebung, Versöhnung, 1es gilt natürlich für el
Ehepartner.
Ebenfalls der ersten des Jh. berichtet Justinus Martyr Vomn einer Ehe-
cheidung bzw. Vonmn einer Entlassung eines Ehegatten seine Frau, weil
durch sSeın lasterhaftes Leben und durch das Beharren diesem Leben die Ehe zerstört
hat und weil GIe durch das Verbleiben 1ın der Ehe miıt auch seinen Ciünden
teilhaftig wWAare'  .. Theophilus tiochien ennt auch den Grund des Fhebruchs

ei1ine Ehescheidung®®., Klemens V<( Alexandrien (um 216) yitiert Mt. 5, 32 bzw.
19, 9, und ZzwWaa)l nich  Prn einem Wenn-Satz, sondern e1inem direkten Imperatıv.
„Du wirst eine Frau nich  en entlassen, außer auf Grund von Ehebruch‘34
Es ist auch interessant, wWIe Origenes B pragnant erklärt, Warum Jesus den Pha-
+  ‚. die differenzierte Antwort Mt. L19, &,  p auf ihre Anfrage Mt. 19, z  <n egeben habe
Die Pharisäer wollten mıit dieser rage ob irgendeiner Ursache eın Mann 61
VOo seiner Tau scheiden durfte ob jeder konkreten Antwort Jesus verklagen.
Hätte Jesus positiv g  O]  et, Äätte seiıne Freizügigkeit bzw. Grenzenlosigkeit
sehr ctark belastet ; atte Cdie rage verneint, hätten die Pharisäer angekreidet,

© erlaubt, wWwWenNnn der Mann bei der sündigen Tau bleibt. seine differenzierte
Antwort v  a 6]e cht gefaßt, geNauUSO wıe der Kaisersteuer®, mit der
Origenes die Ehescheidungsfrage der Pharisäer vergleicht3®,
Basilius agnus, der ebenfalls 1e Grundsätzlichkeit der Unauflöslichkeit der Fhe
betonte, kennt den Ehebruch einen Grund der Ehescheidung??, („regor von
Nazianz (T S 390) betont mit Nachdruck, die Ehescheidung cht jedem
Grund möglich ıst Jesus erlaubt S1e L1UFr Ehebruchs®.
Johannes Chrysostomus bringt A{l mehreren Gtellen SP1Ne Auffassung 111 Ausdruck,

nach dem Gebot Jesu eine grundsätzliche Ehescheidung Ehebruchs Öglich
ist. In SeInN! Rede Matthäuskommentar Z bemerkt PTr: „Auch hier erlaubt

(d. Christus)n einem Falle die Entlassung, indem er Ssagt: ‚Ausgenommen
den des Ehebruchs.‘ . Hätte nämlich efohlen, auch eine solche Tau zu
behalten, die sich mit vielen anderen Männern hatte, WAar'  A wieder
auf einer allgemeinen Ehebrecherei gestanden 39
Fine Synode DI} Neocäsareia hat Anfang des Ih durch ihren Kanon folgendes
beschlossen: Der Mann, dessen Tau FEhebruch begangen hat, darf nicht Kleriker
werden. Ebenfalls muß der Kleriker seiıne Frau entlassen, wenn S1e FEhebruch begangen
hat; we  ın sich VO)]  - nicht scheiden läßt, darf nicht mehr priesterlichen
Amt bleiben. Hier 61 noch eiıne Stellungnahme S dem Jh erwähnt: der
Confessio des Patriarchen von Alexandrien, Metrophanes Kritopoulos, wird betont,

Justin der Märtyrer Apologie, 1L, 2, He. V, Frasca, in Corona atrum Salesiana,
SPT. TaCcCd, 3, JT urin 1938, 141.

353 Ad Autolycum 111, 13, Hg. V, Grant, Oxtord 1970, 118
Stromata, IL, 145, 3, GCS 15, 193 Vgl atıch Stromata H1, 47, 2, GCS 15, 218
J.-P. Broudehoux, Mariage et Famille chez Clement d exandrie, Paris 1970, 90.
MLt. 22,
Origenes, in Mft. Tom. XIV, 16, GCS 40, 319/320 vgl ebd., 24, GCS 40, 344

87 Basilius der Gr., Moralia, 73, 1, 31, 849 Vegl. Chrestou, Die Soziologie des
Großen Basilius, Athen 1951, 113 griech
Gregor S  S Nazianz, Oratio 37, 8, PC 36, 292
In Mt Hom 17, 4, 97, 260; BKV 23, Kempten-München 1915, 312. Vgl In Cor.
Hom 19, 2_I 61, 153155 Hier wird zwischen dem Unglauben und dem Ehebruch
verglichen, wobei n des Unglaubens die Eh nicht geschieden werden darf, bei Ehe-
bruch ber do  G

256

verstanden werden: 1. Ehebruch, Sünde, Beharren, Ehezerstörung, Ehescheidung; 
2. Ehebruch, Sünde, Reue, Vergebung, Versöhnung. Dies gilt natürlich für beide 
Ehepartner. 

Ebenfalls in der ersten Hälfte des 2. Jh. berichtet Justinus Martyr von einer Ehe­
scheidung bzw. sogar von einer Entlassung eines Ehegatten durch seine Frau, weil er 
durch sein lasterhaftes Leben und durch das Beharren in diesem Leben die Ehe zerstört 
hat und weil sie durch das Verbleiben in der Ehe mit ihm auch an seinen Sünden 
teilhaftig wäre82• Theophilus von Antiochien kennt auch den Grund des Ehebruchs 
für eine Ehescheidung88• I<lemens von Alexandrien (um 216) zitiert Mt. 5, 32 bzw. 
19, 9, und zwar nicht in einem Wenn-Satz, sondern in einem direkten Imperativ. 
,,Du wirst eine Frau nicht entlassen, außer auf Grund von Ehebruch"84• 

Es ist auch interessant, wie Origenes ganz prägnant erklärt, warum Jesus den Pha­
risäern die differenzierte Antwort Mt. 19, 9 auf ihre Anfrage Mt. 19, 4 gegeben habe. 
Die Pharisäer wollten mit dieser Frage - ob wegen irgendeiner Ursache ein Mann sich 
von seiner Frau scheiden durfte -, ob jeder konkreten Antwort Jesus verklagen. 
Hätte Jesus positiv geantwortet, so hätte ihn seine Freizügigkeit bzw. Grenzenlosigkeit 
sehr stark belastet; hätte er die Frage verneint, hätten die Pharisäer ihm angekreidet, 
daß er es erlaubt, wenn der Mann bei der sündigen Frau bleibt. Auf seine differenzierte 
Antwort waren sie nicht gefaßt, genauso wie im Fall der Kaisersteuer85, mit der 
Origenes die Ehescheidungsfrage der Pharisäer vergleicht86• 

Basilius Magnus, der ebenfalls die Grundsätzlichkeit der Unauflöslichkeit der Ehe 
betonte, kennt den Ehebruch als einen Grund der Ehescheidung87• Gregor von 
Nazianz (t um 390) betont mit Nachdruck, daß die Ehescheidung nicht aus jedem 
Grund möglich ist; Jesus erlaubt sie nur wegen Ehebruchs38• 

Johannes Chrysostomus bringt an mehreren Stellen seine Auffassung zum Ausdruck, 
daß nach dem Gebot J esu eine grundsätzliche Ehescheidung wegen Ehebruchs möglich 
ist. In seiner 17. Rede im Matthäuskommentar z. B. bemerkt er: ,,Auch hier erlaubt 
er (d. h. Christus) nämlich in einem Falle die Entlassung, indem er sagt: ,Ausgenommen 
den Fall des Ehebruchs.' •.. Hätte er nämlich befohlen, auch eine solche Frau zu 
behalten, die sich mit vielen anderen Männern vergangen hatte, so wäre man wieder 
auf einer allgemeinen Ehebrecherei gestanden"39 • 

Eine Synode von Neocäsareia hat Anfang des 4. Jh. durch ihren 8. Kanon folgendes 
beschlossen: Der Mann, dessen Frau Ehebruch begangen hat, darf nicht Kleriker 
werden. Ebenfalls muß der Kleriker seine Frau entlassen, wenn sie Ehebruch begangen 
hat; wenn er sich von ihr nicht scheiden läßt, darf er nicht mehr im priesterlichen 
Amt bleiben. Hier sei noch eine Stellungnahme aus dem 17. Jh. erwähnt: In der 
Confessio des Patriarchen von Alexandrien, Metrophanes Kritopoulos, wird betont, 

32 ]ustin der Märtyrer Apologie, II, 2, Hg. v. S. Frasca, in Corona Patrum Salesiana, 
ser. graeca, 3, Turin 1938, 141. 

33 Ad Autolycum III, 13, Hg. v. R. M. Grant, Oxford 1970, 118. 
34 Stromata, II, 145, 3, GCS 15, 193. Vgl. auch Stromata III, 47, 2, GCS 15, 218. 

].-P. Broudehoux, Mariage et Famille chez Clement d' Alexandrie, Paris 1970, 90. 
35 Mt. 22, 17. 
38 Origenes, in Mt. Tom. XIV, 16, GCS 40, 319/320 vgl. ebd., 24, GCS 40, 344. 
37 Basilius der Gr., Moralia, 73, 1, PG 31, 849 D. Vgl. P. Chrestou, Die Soziologie des 

Großen Basilius, Athen 1951, 113 (griech.). 
38 Gregor von Nazianz, Oratio 37, 8, PG 36,292 B. 
30 In Mt. Hom. 17, 4, PG 57, 260; BKV 23, Kempten-München 1915, 312. Vgl. In 1 Cor. 

Hom. 19, 2-3, PG 61, 153-155. Hier wird zwischen dem Unglauben und dem Ehebruch 
verglichen, wobei wegen des Unglaubens die Ehe nicht geschieden werden darf, bei Ehe­
bruch aber doch. 

256 



laß die eleute „für immer ungetrennt bleiben sollen, außer Falle Von Ehebruch,
gemäß dem Evangelium”’40, D:  Hese Aufassung bis eute der orthodoxen Kircheit

Ehebruch S  S Mann un Ta
Das ehebrecherische Verschulden 1U nicht c  I die Frau, wıe 25 anchmal

staatlichen Gesetzen und SOgar vVon Kirchenvätern vertreten wurde. Gregor VOÖ  S
N.  aZzıanz verurteilt solche Auffassungen und Gesetze widersprüchig und abnormal.
D:  Hese Gesetze, meinte CT, begünstigen die .  M  änner, weil G]e VonNn M  annern  , gemacht
wurden??. Johannes Chrysostomus protestiert ebenfalls geEsCHn diese Ungleichheit und
ungerechte Behandlung von Mann und TAau und meint, Ia{ beide Ehepartner clie
gleichen Rechte haben MUSSen  - und gleich behandelt werden sollen, auch diesem
Punkt des Ehebruchs%3 Wenn diese Proteste und Auffassungen auch oft mißachtet
wurden, hat sich doch allmählich die gleiche Behandlung VO:  „ Mann und }rau, G
e1ne Anklage vorliegt, durchgesetzt und den Gesetzgebungen dokumentiert: „Ein
jeder der Eheleute kann auf Grund des Ehebruchs des anderen clie Ehescheidung
beantragen‘“44,

Andere Gründe
Die en Gründe, die ZUu einer Ehescheidungsmöglichkeit führen, werden
allen jenen Ereignissen und Handlungen abgeleitet, elche ihren Wirkungen auf
das eheliche Leben dem natürlichen Tode oder dem Ehebruche gleich gehalten
werden‘‘45. So sah sich die Kirche sehr bald veranlaßt, eben der ZUm Teil fren!
gehaltenen Praxis Von der einen Ausnahme des FEhebruchs (wie erw. auch andere
ründe als ehezerstörend zZzu akzeptieren, - danach pastoral handeln Die
hat dazı das Recht, 1ın einer gewissen Flexibilität solche Probleme legitim U lösen,
damit den Gläubigen ihrem eil verholfen wird. Das Prinzip, worauf die
orthodoxe Kirche csich dabei stützt, ist die ogenannte „Oikonomia”.
a) Oikonomiag
Da dieses Prinzip der ikonomia 1ne wichtige nicht NUur Bereich der Ehe bzw
der Ehescheidung spielt, sondern im gesamten religiösen Leben der orthodoxen Gläubigen
und nicht z7uletzt in den heutigen ökumenischen Beziehungen, i1st angebracht, einige
klärende Bemerkungen über diesen Begriff machen.
ikonomia korrespondiert miıt der Akribeia. „Akribeia bezeichnet das Strikte Festhalten
der Kirche an den kanonischen Verordnungen, die en Gläubigen angehen. Der andere
Begriff Oikonomia bedeutet die 1ebende orge der Kirche 1177 ihre Glieder, die ihre kano-
nischen Anordnungen übertraten, SOWIEe jene Christen, die auiberha. ihrer Gemein-

40 Metrophanes Kritopoulos, Confessio 12, .  e Johannes Karmiris, Dogmatica et SYIM-
bolica monumenta Orthodoxae Catholicae Ecclesiae, II, Graz
Vgl Laktanz, Epit. 61, SEL 19, 748 „Der Herr hat efohlen, daß Al seine (Ga’ nicht
entlassen ürfe, ©5 el denn, S1e cei des hebruchs er  IT, damit niemals cdas Band
des Ehebundes aufgelöst würde, 5 sei denn, al Treulosigkeit bereits zerrissen hat,“

D Vgl Eveque Pierre de Chersonese, a 18. leronymus Kotsonis, Mouiyela, ın
9, + griech.) Trempelas, z d 338. Pan. Dimitropoulos, Ehescheidung,

4, 1126/27. Paulus, Metropolit Von chweden. cChli‘ Ehescheidung uslanı
in 44 (1977) 119 (griech.).

4? Gregor D, Naz. Orat. 3l 6, 36, 28
Johannes Chrysostomus, in Cor. Hom 19, 3l 61, 154
Artik 1439 des staatlichen Gesetzes 1n Griechenland (’Aotıxds K6dE), 2250/1940.
Vgl Nik Stathatos, Ehescheidung Griechisches Recht), ..  s 4I 1128 leronymos
Kotsonis, d. Ü, Eine Interpretation Mt. 5, 22 wIe: „Wer seine TAau entläßt,
obwohl cie die Ehe nich  P gebrochen hat 4  « (Einheitsübersetzung, Hg im Auftrag der
Bischöfe Deutschlands, Österreichs, der Schweiz, des Bischofs von Luxemburg und des
Bischofs Von Lüttich, Stuttgart 1974°®), oder wıe  * „E1n jeder, der e1ine Frau entläßt nicht
kommt ın Frage Begründung mit nzucht (Übersetzung VOonNn Kürzinger, Aschaffen-
burg 1966!®) entspricht dem Original spra und inhaltlich nicht. Das gleiche gilt auch
Für Mt- 1 j

45 {0s Zhishmann, O., 729

257

daß die Eheleute „für immer ungetrennt bleiben sollen, außer im Falle von Ehebruch, 
gemäß dem Evangelium"40• Diese Aufassung gilt bis heute in der orthodoxen Kirche41• 

b) Ehebruch von Mann und Frau 
Das ehebrecherische Verschulden gilt nun nicht nur für die Frau, wie es manchmal 
in staatlichen Gesetzen und sogar von Kirchenvätern vertreten wurde. Gregor von 
Nazianz verurteilt solche Auffassungen und Gesetze als widersprüchig und abnormal. 
Diese Gesetze, meinte er, begünstigen die Männer, weil sie von Männern gemacht 
wurden42• Johannes Chrysostomus protestiert ebenfalls gegen diese Ungleichheit und 
ungerechte Behandlung von Mann und Frau und meint, daß beide Ehepartner die 
gleichen Rechte haben müssen und gleich behandelt werden sollen, auch in diesem 
Punkt des Ehebruchs43• Wenn diese Proteste und Auffassungen auch oft mißachtet 
wurden, hat sich doch allmählich die gleiche Behandlung von Mann und Frau, wenn 
eine Anklage vorliegt, durchgesetzt und in den Gesetzgebungen dokumentiert: ,,Ein 
jeder der Eheleute kann auf Grund des Ehebruchs des anderen die Ehescheidung 
beantragen"44• 

2) Andere Gründe 
Die weiteren Gründe, die zu einer Ehescheidungsmöglichkeit führen, werden „aus 
allen jenen Ereignissen und Handlungen abgeleitet, welche in ihren Wirkungen auf 
das eheliche Leben dem natürlichen Tode oder dem Ehebruche gleich gehalten 
werden"45• So sah sich die Kirche sehr bald veranlaßt, neben der zum Teil streng 
gehaltenen Praxis von der einen Ausnahme des Ehebruchs (wie erwähnt) auch andere 
Gründe als ehezerstörend zu akzeptieren, um danach pastoral zu handeln. Die Kirche 
hat dazu das Recht, in einer gewissen Flexibilität solche Probleme legitim zu lösen, 
damit den Gläubigen zu ihrem Heil verholfen wird. Das Prinzip, worauf die 
orthodoxe Kirche sich dabei stützt, ist die sogenannte „Oikonomia". 

a) Oikonomia 
Da dieses Prinzip der Oikonomia eine wichtige Rolle nicht nur im Bereich der Ehe bzw. 
der Ehescheidung spielt, sondern im gesamten religiösen Leben der orthodoxen Gläubigen 
und nicht zuletzt in den heutigen ökumenischen Beziehungen, ist es angebracht, einige 
klärende Bemerkungen über diesen Begriff zu machen. 
Oikonomia korrespondiert mit der Akribeia. ,,Akribeia bezeichnet das strikte Festhalten 
der Kirche an den kanonischen Verordnungen, die jeden Gläubigen angehen. Der andere 
Begriff Oikonomia bedeutet die liebende Sorge der Kirche um ihre Glieder, die ihre kano­
nischen Anordnungen übertraten, sowie um jene Christen, die außerhalb ihrer Gemein-

40 Metrophanes Kritopoulos, Confessio fidel 12, in: ]ohannes Karmiris, Dogmatica et sym­
bolica monumenta Orthodoxae Catholicae Ecclesiae, Bd. II, Graz 19682, 543 (623). 
Vgl. Laktanz, Epit. 61, CSEL 19, 748: ,,Der Herr hat befohlen, daß man seine Gattin nicht 
entlassen dürfe, es sei denn, sie sei des Ehebruchs überführt, damit niemals das Band 
des Ehebundes aufgelöst würde, es sei denn, daß Treulosigkeit es bereits zerrissen hat." 

41 Vgl. Eveque Pierre de Chersonese, a. a. 0. 15 u. 18. Ieronymus Kotsonis, Moixeta, in: 
RME, Bd. 9, 8 (griech.). P. Trempelas, a. a. 0. 338. Pan. Dimitropoulos, Ehescheidung, in: 
RME, 4, 1126/27. Paulus, Metropolit von Schweden. Kirchliche Ehescheidung im Ausland, 
in: EKKAH~IA 44 (1977) 119 (griech.). 

u Gregor v. Naz. Orat. 37, 6, PG 36,289 AB. 
43 ]ohannes Chrysostomus, in 1 Cor. Horn. 19, 3, PG 61, 1S4. 
44 Artik. 1439 des staatlichen Gesetzes in Griechenland ('Aa1:ixo; Kcöfü;), A. N. 2250/1940. 

Vgl. Nik. Stathatos, Ehescheidung (Griechisches Recht), in: RME, 4, 1128. Ieronymos 
Kotsonis, a. a. 0. u. a. Eine Interpretation von Mt. 5, 32 wie: ,,Wer seine Frau entläßt, 
obwohl sie die Ehe nicht gebrochen hat ... " (Einheitsübersetzung, Hg. im Auftrag der 
Bischöfe Deutschlands, Österreichs, der Schweiz, des Bischofs von Luxemburg und des 
Bischofs von Lüttich, Stuttgart 197411), oder wie: ,,Ein jeder, der seine Frau entläßt - nicht 
kommt in Frage Begründung mit Unzucht •. .'' (Obersetzung von 7. Kürzinger, Aschaffen­
burg 196618) entspricht dem Original sprachlich und inhaltlich nicht. Das gleiche gilt auch 
für Mt 19, 9. 

45 ]os. Zhishmann, a. a. 0., 729 f. 

17 257 



stehen, und in G1@e treten möchten Die Oikonomia kann entweder alc eine Art
Abweichung VO  » der vollen und geNauen Annahme der Heilswahrheit betrachtet wer-
den oder alg weichung von der gENaUuUeCn und vollständigen Befolgung des kanonischen
Rechtes. Doch gleichzeitig schafft die Oikonomia die Genauigkeit Akribeia) nicht ab
Die Oikonomia als eın außerordentliches Heilsmittel überschreitet die sStarren rchenrecht-
lichen renzen der Akribeia im sakramentalen Leben der Kirche Die ikonomia ist In
der Kirche ihr der Tradition abgeleitetes Vorrecht, wob:  e1  © ihre Klugheit, Weisheit,
pastorale Offenheit und ihre Vollmacht, Rücksicht zu nehmen, \  V  A  C  (}  } immer angeht, voll ZUm
us kommen, auf das Werk der Erlösung des Menschen auf Erden Vollendungz
gelange und AI jJüngsten Tag alles Christus versöhnt werde’‘48. Es muß erwähnt werden,
laß die Grenzen zwischen der Akribeia und der Oikonomia nich!  er festgelegt sind, und 125
zu Recht, denn die rche egitim den erordentlich wichtigen und eils-
bezogenen jeweils tuellen Problemen die aktuelle Antwort suchen und pastoraler
Notwendigkeit viellel: auch finden

Die leirchliche Praxıs
So9 erfahren WITr bereits OI1 Origenes, auch andere ründe die Möglichkeit
einer  3, Ehescheidung gelten sollten, wıe Giftmischerei, Kindermord, Hausplün-
derung, oder eiıne csehr schwere Sünde??. Verschiedene ründe erwähnt Epiphanius,
Bischof l\' Konstantia (4 Jh.) für die Trennung Ehe Tod, Hurerei, Ehebruch,
SoNn:! Ose  D Schuld oder eınen triftigen Auch Johannes Chrysostomus
spricht von verschiedenen Gründen (außer des Ehebruchs) eine Scheidungs-
möglichkeit“9 und betont, daß PS cehr cschwer rtiragen sel, mMi1t einer Frau
Gemeinschaft eben BA  mussen, die muıt allen Lastern behaftet 16450
Konkreter befaßte S1| der Staat mıt den Scheidungsgründen, besonders K.  alser
Justinian 1n ceiner 117 Novelle. Zhishmann folgert richtig, der Kailiser sicherlich
von der kirchlichen TAaXıs beeinflußt worden ist und „dabei miıt der kirchenrechtlichen
Disziplin seiner eit einem  ® Widerspruch stand“/51 Den Finfl; der Kirche auf
die staatliche Gesetzgebung bezüglich der Ehe betont auch P  1erre de Chersonese mıit
Nachdruck. Als Beispiel dazu erwähnt die Nichtannahme der vorgeschlagenen Ehe-
scheidung nach gegenseitiger Einvernahme*®?.
Gründe (außer Ehebruch), die heute der orthodoxen Kirche als ehezerstörend
betrachtet werden und anschließen: eine Ehescheidung gelten, können ın zwelıl
Gruppen geteilt werden: Gründe mıit Verschulden des einen oder anderen Fhe-
partners oder beider und ründe ohne Verschulden der Ehepartner®*a,

a) Lebensbedrohung. Fühlt sich der beiden Ehepartner lebensgefährlich bedroht,
annn eiıne Scheidungsklage einreichen.,

Böswilliges Verlassen. Nach Verlauf Zeitraumes VOnNn 7Z7We1 Jahren kann die
Anklage eingereicht werden.
C) Erschütterung der ehelichen Beziehungen, wonach das gemeinsame Leben
unerträglich wird.

2. a) Wahnsinn eines der Ehepartner nach Verlauf Von Ä Jahren berechtigt den
anderen Partner, die Ehescheidung ZUu beantragen.

Verschollenhei: VWenn eıner der Ehepartner nach den gesetzlichen Bestimmungen
als verschollen erklärt wird.

Ausschnitte (ikonomie der orthodoxen Kirche, Vorlage der interorthodoxen Vort-
bereitungskommission für das Große und Heilige Konzil der orthodoxen Kirche. Deutsche
Übersetzung Una Sancta, (1973) Dazu ciehe Duchatelez, L’economie
dans l’Eglise orthodoxe, Expose critique du rapport preconciliaire, 1n Irenikon, (1973)
198—206. Vgl auch Chr. Suttner, „Okonomie“ und J 1|  b  1e  d als Normen kirchlichen
Handelns, 24 (1975)

47 Origenes, ın —_ 14, 24, GCS 4U, 342 Epiphanius, Panar. Haer. s s 4, 9l GCS 31, 268
In Gen Hom 26, 2, 5 f 232, 50 In Mt Hom. E  62 63) 2, 5 ' 590.
Jos. Zhishmann, 114 Pierre de Chersonese, d d
Der olgende Katalog ist keine vollständige Aufzählung der ründe.

258

schaft stehen, und in sie eintreten möchten • . • Die Oikonomia kann entweder als eine Art 
Abweichung von der vollen und genauen Annahme der Heilswahrheit betrachtet wer­
den ... oder als Abweichung von der genauen und vollständigen Befolgung des kanonischen 
Rechtes. Doch gleichzeitig schafft die Oikonomia die Genauigkeit (Akribeia) nicht ab ... 
Die Oikonomia als ein außerordentliches Heilsmittel überschreitet die starren kirchenrecht­
lichen Grenzen der Akribeia im sakramentalen Leben der Kirche • . . Die Oikonomia ist in 
der Kirche ihr aus der Tradition abgeleitetes Vorrecht, wobei ihre Klugheit, Weisheit, 
pastorale Offenheit und ihre Vollmacht, Rücksicht zu nehmen, wo immer es angeht, voll zum 
Ausdruck kommen, auf daß das Werk der Erlösung des Menschen auf Erden zur Vollendung 
gelange und am jüngsten Tag alles in Christus versöhnt werde"46• Es muß erwähnt werden, 
daß die Grenzen zwischen der Akribeia und der Oikonomia nicht festgelegt sind, und dies 
zu Recht, denn die Kirche kann dadurch legitim zu den außerordentlich wichtigen und heils­
bezogenen jeweils aktuellen Problemen die aktuelle Antwort suchen und aus pastoraler 
Notwendigkeit vielleicht auch finden. 

b) Die kirchliche Praxis 

So erfahren wir bereits von Origenes, daß auch andere Gründe für die Möglichkeit 
einer Ehescheidung gelten sollten, wie z. B. Giftmischerei, Kindermord, Hausplün­
derung, oder eine sehr schwere Sünde47• Verschiedene Gründe erwähnt Epiphanius, 
Bischof von Konstantia (4. Jh.), für die Trennung einer Ehe: Tod, Hurerei, Ehebruch, 
sonstige böse Schuld oder einen triftigen Grund48• Auch Johannes Chrysostomus 
spricht von verschiedenen Gründen ( außer des Ehebruchs) für eine Scheidungs­
möglichkeit49 und betont, daß es sehr schwer zu ertragen sei, mit einer Frau in 
Gemeinschaft leben zu müssen, die mit allen Lastern behaftet ist5°. 
Konkreter befaßte sich der Staat mit den Scheidungsgründen, besonders Kaiser 
Justinian in seiner 117. Novelle. Zhishmann folgert richtig, daß der Kaiser sicherlich 
von der kirchlichen Praxis beeinflußt worden ist und „dabei mit der kirchenrechtlichen 
Disziplin seiner Zeit in keinem Widerspruch stand"51• Den Bnfluß der Kirche auf 
die staatliche Gesetzgebung bezüglich der Ehe betont auch Pierre de Chersonese mit 
Nachdruck. Als Beispiel dazu erwähnt er die Nichtannahme der vorgeschlagenen Ehe­
scheidung nach gegenseitiger Einvemahme52• 

Gründe (außer Ehebruch), die heute in der orthodoxen Kirche als ehezerstörend 
betrachtet werden und anschließend für eine Ehescheidung gelten, können in zwei 
Gruppen geteilt werden: 1. Gründe mit Verschulden des einen oder anderen Ehe­
partners oder beider und 2. Gründe ohne Verschulden der Ehepartner523• 

1. a) Lebensbedrohung. Fühlt sich einer der beiden Ehepartner lebensgefährlich bedroht, 
kann er eine Scheidungsklage einreichen. 
b) Böswilliges Verlassen. Nach Verlauf eines Zeitraumes von zwei Jahren kann die 
Anklage eingereicht werden. 
c) Erschütterung der ehelichen Beziehungen, wonach das gemeinsame Leben 
unerträglich wird. 

2. a) Wahnsinn eines der Ehepartner nach Verlauf von 4 Jahren berechtigt den 
anderen Partner, die Ehescheidung zu beantragen. 
b) Verschollenheit. Wenn einer der Ehepartner nach den gesetzlichen Bestimmungen 
als verschollen erklärt wird. 

,e Ausschnitte aus Ökonomie in der orthodoxen Kirche, Vorlage der interorthodoxen Vor­
bereitungskommission für das Große und Heilige Konzil der orthodoxen Kirche. Deutsche 
Obersetzung in: Una Sancta, 28 (1973) 93-102. Dazu siehe K. Duchatelez, L'economie 
dans l'Eglise orthodoxe, Expose critique du rapport preconciliaire, in: Irenikon, 46 (1973) 
198--206. Vgl. auch E. Chr. Suttner, ,,Ökonomie" und „Akribie" als Normen kirchlichen 
Handelns, in: OstKSt 24 (1975) 15 ff. 

'1 Origenes, in Mt 14, 24, GCS 40,342 ff. ' 8 Epiphanius, Panar. Haer. 59, 4, 9, GCS 31, 368. 
411 In Gen Horn. 26, 2, PG 53, 232. 150 In Mt Horn. 62 (63) 2, PG 58, 599. 
151 ]os. Zhishmann, a. a. 0. 114. 151 E. Pierre de Chersonese, a. a. 0. 17. 
Ha Der folgende Katalog ist keine vollständige Aufzählung der Gründe. 

258 



C) Unvermögen Beischlaf. Dieses Unvermögen mußte während der Ehe-
schließung vorhanden seın, dem Ehepartner VoIr der Eheschließung unbekannt
gEWESECN se1in, drei Jahre gedauert haben und während der Anklage durch den
epa  er weiterhin existent sSenin.
Außerdem

Die Ablegung des Mönchgelübdes.
e) Der Empfang der Bischofswürde.

Die vorher erwähnten ründe G —D werden auch der ct*aatlichen Gesetzgebung
Griechenlands angeführt®,
Die Durchführung der Prozesse übernehmen die kirchlichen und öffentlichen Gerichte
unter der Voraussetzung, vorher eitens der Amtskirche (vom Pfarrer und VO:
Bischof) wiederholte Versöhnungsbemühungen unternommen wurden. Nach dem
Erbringen der Beweise, der Durchführung des Prozesses und dem Fällen des rteils
durch das Gericht spricht die Kirche dann formell die Ehescheidung FEs muß
hier betont werden, daß die Ehescheidung nich  er die Ehe auseinander ringt, sondern
die Ehescheidung stellt bloß die a  ..  ußere Kenntnisnahme und ormelle Bestätigung der
bereits zerstorten  P Ehe dar. aher lösen  .. icht die Ehescheidungen (repudia) die Ehe
VO Gott, sondern die schlechte Tat, WwIe mit Recht vVon Alexandrien bemerkt54.
Trotzdem mul mit Nachdruck betont werden, der orthodoxen Kirche die Ehe-
schließung und die Ehescheidung icht ZWEel gleichbedeutende Handlungen SIN  d, oder
etw. zwel parallel existierende Regeln, Von denen einmal 1e eine, e1nm. die
andere, ohne Unterscheidung Anspruch SENOMUNENN werden. Die Eheschließung
sollte einer unauflöslichen Ehe führen, während die Ehescheidung die Folge der
CSiünde und der Unvollkommenheit des Menschen ist Die Ehetrennung bzw. die Ehe-
scheidung ıst also keine „normale“” Entwicklung der Beziehungen zwischen den Ehe-
pa:  ern. Sie wird immer als eın ißerfolg, als eın Scheitern, als eine Zerstörung
betrachtet, wonach S1e eben als eine allerletzte, jedoch kirchlich-pastoral-legitime
Notlösung praktiziert wird

Wiederverheiratung
Der zuletzt angeführte Charakter der Ehescheidung bestimmt auch das —_  D der
Möglichkeit einer Wiederverheiratung der kirchlich-legitim geschiedenen Ehepartner.
Also eiıne und Ehe, jedoch niemals eiıne 4., werden ‚benfalls als eine Notlösung
betrachtet, die VOIl der Kirche sehr bald zugelassen wurde, der evorzugung der
Nichtheirat nach einer Ehescheidung. Aus dem rinzip also der ikonomia wird
kirchlich-legitim zugelassen, die kirchlich geschiedenen Ehepartner oder 6S1e jeweils
mıit eıner anderen Person wiederum hre Ehe CEU«“«t bzw. 61e kirchlich heiraten,

1e Kirchengemeinschaft aufgenommen und nach einer Buße jJe nach Verschuldung
ZzUu den Sakramenten zugelassen werden®.

Wiederherstellung der Fhe VOonNn geschiedenen Eheleuten
Cienauso wIe e1nNe lSse der Ehe VOoLr der endgültigen Scheidung möglich ist, kann
auch eine Versöhnung der früheren Ehepartner nach der endgültig vollzogenen
Scheidung nicht ausgeschlossen werden, da icht zwingend notwendig ist, S1i1e

53 Vel. Paulus, Metropaolit ( Schweden, Kirchliche Ehescheidung Ausland,
A4 (1977) 119 £ (grie

54 Cyrill DON Tex In MTt 72, 358
5 Die Herabsetzung oder die einseitige formalistische Betrachtung der Sakramente und

besonders der Fucharistie scheint mir U5 dem Grund der Tröstung der L den
Sakramenten n}  cht zugelassenen Wiederverheirateten nicht gerechtfertigt zu Ssem. Deshalb
ist IMır die Aufforderung VOon Fahrnberger: „Die Seelsorger collen den wiederverheira-

Geschiedenen gen, d 651e auych ohne Kommunionempfang Mitglieder der Kirche
sejen“ (zitiert nach Üjst Klerus-Blatt 1976, Nr. I, 59) gerade nicht hoffnungsvoll.

259

c) Unvermögen zum Beischlaf. Dieses Unvermögen mußte während der Ehe­
schließung vorhanden sein, dem Ehepartner vor der Eheschließung unbekannt 
gewesen sein, drei Jahre gedauert haben und während der Anklage durch. den 
Ehepartner weiterhin existent sein. 
Außerdem: 
d) Die Ablegung des Mönch.gelübdes. 
e) Der Empfang der Bischofswürde. 

Die vorher erwähnten Gründe 1. a.-2. e werden auch in der staatlichen Gesetzgebung 
Griechenlands angeführt53• 

Die Durchführung der Prozesse übernehmen die kirchlichen und öffentlichen Gerichte 
unter der Voraussetzung, daß vorher seitens der Amtskirche (vom Pfarrer und vom 
Bischof) wiederholte Versöhnungsbemühungen unternommen wurden. Nach dem 
Erbringen der Beweise, der Durchführung des Prozesses und dem Fällen des Urteils 
durch. das Gerich.t spricht die Kirche dann formell die Ehescheidung aus. Es muß 
hier betont werden, daß die Ehescheidung nicht die Ehe auseinander bringt, sondern 
die Ehesch.eidung stellt bloß die äußere Kenntnisnahme und formelle Bestätigung der 
bereits zerstörten Ehe dar. Daher lösen nicht die Ehescheidungen (repudia) die Ehe 
vor Gott, sondern die schlechte Tat, wie mit Recht Cyrill von Alexandrien bemerkt54• 

Trotzdem muß mit Nachdruck betont werden, daß in der orthodoxen Kirche die Ehe­
schließung und die Ehescheidung nicht zwei gleichbedeutende Handlungen sind, oder 
etwa zwei parallel existierende Regeln, von denen einmal die eine, einmal die 
andere, ohne Unterscheidung in Anspruch genommen werden. Die Eheschließung 
sollte zu einer unauflöslichen Ehe führen, während die Ehescheidung die Folge der 
Sünde und der Unvollkommenheit des Menschen ist. Die Ehetrennung bzw. die Ehe­
scheidung ist also keine „normale" Entwicklung der Beziehungen zwischen den Ehe­
partnern. Sie wird immer als ein Mißerfolg, als ein Scheitern, als eine Zerstörung 
betrachtet, wonach sie eben als eine allerletzte, jedoch kirchlich.-pastoral-legitime 
Notlösung praktiziert wird. 

IV. Wiederverheiratung 

Der zuletzt angeführte Charakter der Ehescheidung bestimmt auch das Bild der 
Möglich.keit einer Wiederverheiratung der kirchlich-legitim geschiedenen Ehepartner. 
Also eine 2. und 3. Ehe, jedoch niemals eine 4., werden ebenfalls als eine Art Notlösung 
betrachtet, die von der Kirche sehr bald zugelassen wurde, trotz der Bevorzugung der 
Nichtheirat nach. einer Ehescheidung. Aus dem Prinzip also der Oikonomia wird 
kirchlich-legitim zugelassen, daß die kirchlich geschiedenen Ehepartner oder sie jeweils 
mit einer anderen Person wiederum ihre Ehe erneuern bzw. daß sie kirchlich heiraten, 
in die Kirchengemeinschaft aufgenommen und nach einer Buße je nach. Verschuldung 
zu den Sakramenten zugelassen werden55• 

1) Wiederherstellung der Ehe von geschiedenen Eheleuten 
Genauso wie eine Krise in der Ehe vor der endgültigen Scheidung möglich ist, kann 
auch eine Versöhnung der früheren Ehepartner nach der endgültig vollzogenen 
Scheidung nich.t ausgeschlossen werden, da es nicht zwingend notwendig ist, daß sie 

53 Vgl. Paulus, Metropolit von Schweden, Kirchliche Ehescheidung im Ausland, in: 
EKKAHl:IA 44 (1977) 119 f (griech.). 

64 Cyrill von Alex. In Mt PG 72, 380 D. 
55 Die Herabsetzung oder die einseitige formalistische Betrachtung der Sakramente und 

besonders der HI. Eucharistie scheint mir nur aus dem Grund der Tröstung der zu den 
Sakramenten nicht zugelassenen Wiederverheirateten nicht gerechtfertigt zu sein. Deshalb 
ist mir die Aufforderung von G. Fahi-nberger: ,,Die Seelsorger sollen den wiederverheira­
teten Geschiedenen sagen, daß sie auch ohne Kommunionempfang Mitglieder der Kirche 
seien" (zitiert nach Öst. Klerus-Blatt 1976, Nr. 5, 59) gerade nicht hoffnungsvoll. 

259 



mit anderen Personen heiraten wollen. Wenn eine solche Überwindung der efen
Krise, die 1  IT Scheidung geführt hatte VPENN auch sehr schwierig doch
Versöhnung ıst öglich, ese artner wieder eıne normale FEhe Fführen
onnen,  .. eiıne legitime Eheexistenz mıit allen gesetzmäßigen und kirchlichen
Konsequenzen.

diesem F  Y weil c csich in die gleichen Ehepartner handelt, WITN  d die Spendung
des Ehesakramentes -  pn wiederholt, da das Ehesakrament, wıe die Taufe und
die Ordination, nich!  er wiederholt werden darf5 Gtatt des normalen Irauungsritus
werden V( Priester einige reinigende Gebete das Ehepaar gesprochen®?.

Zıweite und dritte Fhe
Obwohl bei einigen Kirchenvätern eINne Ablehnung der Wiederverheiratung fast-
zustellen ist, melınen WIFr, die meılsten Kirchenväter DUr eıne Abneigung zeigen,
die jedoch nicht einem absoluten Verbot führte.
Athenagoras (2 Jh.) kennt cdie Ehe, s1e aber indem 661e  - als
den „ehrbaren Ehebruch“ bezeichnet®. Origenes berichtet, einige Kirchenführer
nicht ohne Grund Frauen, deren Ehe gescheitert erlaubt haben, zı Lebzeiten
ihres Mannes wieder Z  fn heiraten, z U argeres Z verhüten‘“8?. Auch Epiphanius
erwähnt, e1ne 2. Ehe auf Grund der Schwäche der Menschen nicht verboten ıs}
und niemand Vom kirchlichen Leben ausgeschlossen wird, und ZWal sowohl nach dem
Tod des geschiedenen Partners, als auch nach der rechtmäßigen Ehescheidung, AVenn
m  er SO gottesfürchtig ıst und nach dem Gesetz Gottes handelt. Zugleich Zzwel Frauen
Zu haben ist allerdings verboten®.,
Die Ehe wird also zugelassen, während die gerade noch geduldet wird. Sie ıst
besser als die „offene” nzucht, WwIe Basilius bemerkt, und deshalb wird 61e auch
nicht bestraft®1 opoulos schreibt sSein! Confessio, die und die Ehe-
eßung G-  pe ohne Grund zugelassen werden;: Mn WEe': die Partner Jung sind
und die „Gilut des Fleisches” nich:  pn ertragen können und wenn S1e der früheren
Ehe eıne Kinder hatten, besteht die Möglichkeit, s1e der Ehe zu bekommen®?.

allgemeinen der Grundsatz auf Grund der menschlichen Überlegungen:
jemand nich  er alle:  ın  s bleiben se1 s nach dem Tod Ehepartners, 621 R5 nach
einer kirchlich-legitimen Ehescheidung, grundsätzlich wiederum rchlich
heiraten und weiterhin kirchlicher Gemeinschaft leben. ©S sich dabei Uum PeiINe
pastorale Notlösungezeigen folgende Konsequenzen:

Wer ei1ne Ehe schließt, mufß e1ine gewIlsse kirchliche Buße ablegen®3,
Bei n, clie eine Ehe schließen, wird e1n anderer Trauungsritus verwendetS*

3. Der Kleriker, der eine Ehe hat, durfte bei der Hochzeitstafel nicht
teilnehmen®.

4, Wer eine Ehe geschlossen hat, darf nicht Kleriker werden®.,

Jeronymos Kotsonis, Der kanonische Aspekt der Gemeinschaft mit den Andersgläubigen
(intercommunio0), Athen 1957, 213/214 (griech.), dort auch mehrere Hinweise.

D7 Kotsonis, O., 214 Vegl. Milasch, Das Kirchenrecht der morgenländischen Kirche,
Mostar 641
Athenagoras, Legatio 33, Hg. V, Schoedel, Oxford 1972,
Origenes, In Mt 14, 23, GCS 40, 340
Epiphanius, Panar. haer. 59, 4, 9—10, GCS5 31, 36 Vgl Bauer, a,

Trempelas, d 340. Siehe auch Leo der roße, Epist. 159, Nicetam pum
Aquiliensem, 54, 1135

61 Basilius, Epist 199, Ad Amphil. S| Hg V, Courtonne, IL, arıs 1961, 164
Metrophanes Kritopoulos, Confessio fidei, Kap 12, A
an !]l der Synode V  S Laodicaea, Can 5 Basilius des Großen.
Can Nikiphorus von Konstantinopel. 65  5 Can der Synode vVon Neocaesareila.
Apost., Can 17. Georg Rammos, Digamie, 4, 1192. Dort mehrere Belege
und kirchliche oNes griech.

260

mit anderen Personen heiraten wollen. Wenn eine solche Oberwindung der tiefen 
Krise, die zur Scheidung geführt hatte - wenn auch sehr schwierig - doch zur 
Versöhnung führt, ist es möglich, daß diese Partner wieder eine normale Ehe führen 
können, d. h. eine legitime Eheexistenz mit allen gesetzmäßigen und kirchlichen 
Konsequenzen. 
In diesem Fall, weil es sich um die gleichen Ehepartner handelt, wird die Spendung 
des Ehesakramentes nicht wiederholt, da das Ehesakrament, wie z. B. die Taufe und 
die Ordination, nicht wiederholt werden darf56• Statt des normalen Trauungsritus 
werden vom Priester einige reinigende Gebete für das Ehepaar gesprochen57• 

2) Zweite und dritte Ehe 
Obwohl bei einigen Kirchenvätern eine Ablehnung der Wiederverheiratung fest­
zustellen ist, meinen wir, daß die meisten Kirchenväter nur eine Abneigung zeigen, 
die jedoch nicht zu einem absoluten Verbot führte. 
Athenagoras (2. Jh.) kennt zwar die 2. Ehe, beurteilt sie aber hart, indem er sie als 
den „ehrbaren Ehebruch" bezeichnet58• Origenes berichtet, daß einige Kirchenführer 
nicht ohne Grund Frauen, deren Ehe gescheitert war, erlaubt haben, zu Lebzeiten 
ihres Mannes wieder zu heiraten, ,,um ärgeres zu verhüten"119• Auch Epiphanius 
erwähnt, daß eine 2. Ehe auf Grund der Schwäche der Menschen nicht verboten ist 
und niemand vom kirchlichen Leben ausgeschlossen wird, und zwar sowohl nach dem 
Tod des geschiedenen Partners, als auch nach der rechtmäßigen Ehescheidung, wenn 
er sonst gottesfürchtig ist und nach dem Gesetz Gottes handelt. Zugleich zwei Frauen 
zu haben ist allerdings verboten60• 

Die 2. Ehe wird also zugelassen, während die 3. gerade noch geduldet wird. Sie ist 
besser als die „offene" Unzucht, wie Basilius M. bemerkt, und deshalb wird sie auch 
nicht bestraft61• I<ritopoulos schreibt in seiner Confessio, daß die 2. und die 3. Ehe­
schließung nicht ohne Grund zugelassen werden; nämlich wenn die Partner jung sind 
und die „Glut des Fleisches" nicht ertragen können und wenn sie in der früheren 
Ehe keine Kinder hatten, besteht die Möglichkeit, sie in der neuen Ehe zu bekommen62• 

Im allgemeinen gilt der Grundsatz auf Grund der menschlichen Oberlegungen: wenn 
jemand nicht allein bleiben kann, sei es nach dem Tod seines Ehepartners, sei es nach 
einer kirchlich-legitimen Ehescheidung, kann er grundsätzlich wiederum kirchlich 
heiraten und weiterhin in kirchlicher Gemeinschaft leben. Daß es sich dabei um eine 
pastorale Notlösung handelt, zeigen folgende Konsequenzen: 
1. Wer eine 2. Ehe schließt, muß eine gewisse kirchliche Buße ablegen68• 

2. Bei jenen, die eine 2. Ehe schließen, wird ein anderer Trauungsritus verwendet64• 

3. Der Kleriker, der eine 2. Ehe gesegnet hat, durfte bei der Hochzeitstafel nicht 
teilnehmen65• 

4. Wer eine 2. Ehe geschlossen hat, darf nicht Kleriker werden66• 

110 ]eronymos Kotsonis, Der kanonische Aspekt der Gemeinschaft mit den Andersgläubigen 
(intercommunio), Athen 1957, 213/214 (griech.), dort auch mehrere Hinweise. 

111 ]. Kotsonis, a. a. 0., 214. Vgl. N. Milasch, Das Kirchenrecht der morgenländisdten Kirdte, 
Mostar 19052, 641. 

118 .4.thenagoras, Legatio 33, Hg. v. W. Schoedel, Oxford 1972, 80. 
119 Origenes, In Mt 14, 23, GCS 40, 340 f. 
00 Epiphanius, Panar. haer. 59, 4, 9-10, GCS 31, 368 f. Vgl. 7, B. Bauer, a. a. 0. 94. 

P. Trempelas, a. a. 0. 340. Siehe audt Leo der Große, Epist. 159, Ad Nicetam episcopum 
Aquiliensem, PL S4, 1135 ff. 

111 Basilius, Epist 199, Ad Amphil. so, Hg. v. Y. Courtonne, Bd. II, Paris 1961, 164. 
02 Metrophanes Kritopoulos, Confessio fidei, Kap. 12, a. a. 0. 543 (623). 
113 Can· 1 der Synode von Laodicaea, Can 4 Basilius des Großen. 
114 Can 2 Nikiphorus von Konstantinopel. 65 Can 2 der Synode von Neocaesareia. 
08 Apost. Can 17. Siehe Georg Rammos, Digamie, in: RME, 4, 1192. Dort mehrere Belege 

und kirchlidte Kanones (griedt.). 

260 



ochmals 6e1 hier gesagt, die Ehe als solche bzw. die oder die nicht
Wichtigste 1mM en des Christen ist. Das Wichtigste für den Christen ist  - die
ewinnung des Reiches Gottes und „ WEIUl Jungfräulichkeit SIN  d, oder der
ersten oder der zweiten Ehe, das a  scen anstreben“”, wiıe richtig Johannes
Chrysostomus betont®7.

a  a

Eın ökumenischer Aspekt
Hier beabsichtige ich nı  cht, über die Mischehen allgemeinen zu schreiben, da diese Frage

esem rtikel nicht gestellt wurde, esondern möchte hier einıge Überlegungen anstellen,
die 2A2u>Ss ökumenischer Sicht das Problem der Ehescheidung bzw. Wiederverheiratung be-
treffen.
Im Bereich der Mischehen betreffen die nichtorthodoxen Ehepartner alle F+ragen, die mit der
Eheschließung als solcher verbunden sind. Natürli muß hier vorausgeschickt werden, daß
der Vollzug der Mischehen heute e1n „Provisorium” darstellt, das immer mehr auf
Grund der Entwicklung der ökumenischen Beziehungen begünstigt wird, größere
Erleichterungen von den chenleitungen geboten werden. Wenn nı bedenkt, vielen
en bereits 1m vorigen un Mischehen überhaupt verboten und daß all-
mählich die ToObDleme der schehen vVon der ‚ompetenz der allgemeinen Synoden, den
Lokalsynoden bis in die Zuständigkeit des inzelnen Diözesanbischofs übergegangen SIN  d,

nan das vorher Gesagte besser verstehen. Natürlich ehaupte nicht, nich:  v viele
Probleme immer noch auf ihre Lösung warten.
Was ich hier konkreter anführen möchte, ist  E das Problem der Möglichkeit der Ehescheidung
der konfessionell gemischten Ehepaare, da nicht alle Kirchen, denen nichtorthodoxe Ehepartner
angehören, eine einheitliche Auffassung .  ber die Ehe bzw. über die Ehescheidung haben
Von orthodoxer e1te her gesehen muß bis dato jede Mischehe mıiıt dem orthodoxen Ritus
geschlossen werden der auch mıiıt dem orthodoxen Ritus, da die Irauungsriten der anderen
Kirchen noch nicht anerkannt worden sind, obwohl ich meine, daß mindestens die Fhe-
chließung mit dem kirchlichen des D-  e rthodoxen Ehepartners, dessen Kirche die
Ehe als Sakrament betrachtet, nach dem Prinzip der Oikonomia auch von orthodoxer GSeite
anerkannt werden könnte
Nachdem dies ber noch nicht der Fall ist und die Mög!  (1 esteht, nichtorthodoxe
Partner eiıne Fhe mı- ınem  —+ orthodoxen Partner 1Ur mıiıt dem orthodoxen Eheritus schließen,
muß auch die orthodoaxe Eheauffassung von diesem nichtorthodoxen Partner bzw.
von seiner Kirche anerkannt werden. Das gilt Z B. v{  ınen egitim in der ortho-
doxen Kirche Geschiedenen, der das echt at, wieder zu heiraten und womöglich eben
eine Mischehe einzugehen.
Andererseits muß auf alle Fälle durch geeignete Regeln eın Mißbrauch vermieden werden,
jetzt oder später, wenn die rchengemeinschaft der sich immer noch Irennung befind-
lichen Kirchen näher rückt oder Wirklichkeit wird, und wWenn die Eheprobleme bzw. Ehe-
auffassungen innerhalb der eigenen g icht anders geregelt werden. Es darf keine
Übergriffe geben oder Begünstigungen einzelner Christen 5 verschiedenen Gründen von der
anderen Jurisdiktion, die Omentan ihre Eheprobleme anders Iösen wollen, als 1  hre eigene
- erlauben kann. Auch Übertritte NUur @‘  inem Ehescheidungs- bzw. Wiederver-
heiratungsgrund müssen vermieden werden.

G7 In Cor Hom 19, 6, 61, 160.

261

Nochmals sei hier gesagt, daß die Ehe als solche bzw. die 2. oder die 3. nicht das 
Wichtigste im Leben des Christen ist. Das Wichtigste für den Christen ist die 
Gewinnung des Reiches Gottes und „wenn wir in Jungfräulichkeit sind, oder in der 
ersten oder in der zweiten Ehe, das müssen wir anstreben", wie ganz richtig Johannes 
Chrysostomus betont67• 

Ein ökumenischer Aspekt 
Hier beabsichtige ich nicht, über die Mischehen im allgemeinen zu schreiben, da diese Frage 
in diesem Artikel nicht gestellt wurde, sondern ich möchte hier einige Oberlegungen anstellen, 
die aus ökumenischer Sicht das Problem der Ehescheidung bzw. Wiederverheiratung be­
treffen. 
Im Bereich der Mischehen betreffen die nichtorthodoxen Ehepartner alle Fragen, die mit der 
Eheschließung als solcher verbunden sind. Natürlich muß hier vorausgeschickt werden, daß 
der Vollzug der Mischehen heute nur ein „Provisorium" darstellt, das immer mehr auf 
Grund der Entwicklung der ökumenischen Beziehungen begünstigt wird, d. h. größere 
Erleichterungen von den Kirchenleitungen geboten werden. Wenn man bedenkt, daß in vielen 
Kirchen bereits im vorigen Jahrhundert Mischehen überhaupt verboten waren und daß all­
mählich die Probleme der Mischehen von der Kompetenz der allgemeinen Synoden, den 
Lokalsynoden bis in die Zuständigkeit des einzelnen Diözesanbischofs übergegangen sind, 
kann man das vorher Gesagte besser verstehen. Natürlich behaupte ich nicht, daß nicht viele 
Probleme immer noch auf ihre Lösung warten. 
Was ich hier konkreter anführen möchte, ist das Problem der Möglichkeit der Ehescheidung 
der konfessionell gemischten Ehepaare, da nicht alle Kirchen, denen nichtorthodoxe Ehepartner 
angehören, eine einheitliche Auffassung über die Ehe bzw. über die Ehescheidung haben. 
Von orthodoxer Seite her gesehen muß bis dato jede Mischehe mit dem orthodoxen Ritus 
geschlossen werden oder auch mit dem orthodoxen Ritus, da die Trauungsriten der anderen 
Kirchen noch nicht anerkannt worden sind, obwohl ich meine, daß mindestens die Ehe­
schließung mit dem kirchlichen Ritus des nicht orthodoxen Ehepartners, dessen Kirche die 
Ehe als Sakrament betrachtet, nach dem Prinzip der Oikonomia auch von orthodoxer Seite 
anerkannt werden könnte. 
Nachdem dies aber noch nicht der Fall ist und die Möglichkeit besteht, daß nichtorthodoxe 
Partner eine Ehe mit einem orthodoxen Partner nur mit dem orthodoxen Eheritus schließen, 
muß auch die ganze orthodoxe Eheauffassung von diesem nichtorthodoxen Partner bzw. 
von seiner Kirche anerkannt werden. Das gleiche gilt z. B. für einen legitim in der ortho­
doxen Kirche Geschiedenen, der das Recht hat, wieder zu heiraten und womöglich eben 
eine Mischehe einzugehen. 
Andererseits muß auf alle Fälle durch geeignete Regeln ein Mißbrauch vermieden werden, 
jetzt oder später, wenn die Kirchengemeinschaft der sich immer noch in Trennung befind­
lichen Kirchen näher rückt oder Wirklichkeit wird, und wenn die Eheprobleme bzw. Ehe­
auffassungen innerhalb der eigenen Kirche nicht anders geregelt werden. Es darf keine 
Obergriffe geben oder Begünstigungen einzelner Christen aus verschiedenen Gründen von der 
anderen Jurisdiktion, die momentan ihre Eheprobleme anders lösen wollen, als ihre eigene 
Kirche es erlauben kann. Auch Obertritte nur aus einem Ehescheidungs- bzw. Wiederver­
heiratungsgrund müssen vermieden werden. 

01 In 1 Cor Horn. 19, 6, PG 61, 160. 

261 


