GREGOR LARENTZAKIS*

Ehe, Ehescheidung und Wiederverheiratung in der
orthodoxen Kirche

Der theologische Dialog zwischen der orthedoxen und der katholischen Kirche

Anlaf zu Freude und Hoffnung ist, daB seit Ende der SOer Jahre in den Bezichungen zwi-
schen der orthodoxen und der katholischen Kirche ,der Anfang eines neuen Klimas™
festgestellt wird. Dieses neue Klima hat sich sehr rasch und wider rein menschliche Erwar-
tungen und Berechnungen so positiv entwickelt, daB nicht nur viele Begegnungen stattge-
funden haben (wie z. B. die zwischen Papst Paul VI. und dem OUkumenischen Patriarchen
Athenagoras 1.), sondern auch die Exkommunikationen von 1054 am 7. Dezember 1965 offiziell
in Rom und Konstantinopel aufgehoben wurden, wodurch ,sozusagen die kanonische Ent-
scheidung (des Jahres 1054) aufgehoben und das endgiiltige Schisma von Ost und West
in eine schismatische Situation gewandelt” wurde?, was sogar Paul VI. berechtigt zu sagen,
daB zwischen den zwei Kirchen ,.eine fast vollkommene Gemeinschaft” besteht®, Um dieses
»fast” zu beseitigen, betrachten beide Kirchen die Durdhfiihrung eines theologischen Dialogs
als absolut notwendig, wofiir sie ihn auch offiziell angekiindigt und die Kommissionen,
welche die dazu erforderlichen Vorbereitungen treffen, bereits ernannt habent,

Wenn also der konkrete Stand der Beziehungen der zwei ,Schwesterkirchen” soweit positiv
entwickelt wurde, ist es verstindlich, warum der theologische Dialog absolut notwendig ist,
und zwar nicht nur fiir ,die Reinigung des Gedichtnisses”, wodurch eine ,Reparatur der
Vergangenheit geschehen kann”, wie J. Ratzinger bemerkt5, sondern auch fiir einen Austausch
von Auffassungen und Stellungnahmen zu den konkreten und gegenwartsbezogenen Proble-
men der Christen iiberhaupt, als eine gegenseitige Bereicherung und als eine gemeinsame
und die kirchliche Gemeinschaft férdernde Kooperation, wobei nicht nur der Fragende,
sondern auch der Gefragte sehr viel davon gewinnen kann, indem er das Gefragte neu
iiberdenkt und dessen Sinn, auch in bezug auf den Fragenden, klarer erfassen und dar-
stellen kann®, Eine solche Bereicherung auf beiden Seiten war ja besonders im ersten Jahr-
tausend erfolgt, und es wire sinnvoll, dies wieder als legitim zu betrachten, ohne damit eine
absolute Uniformitit in der kirchlichen Praxis zu fordern.

Aus diesen Griinden bin ich dem an mich gerichteten Wunsch, den orthodoxen Standpunkt
darzulegen, gerne gefolgt.

I. Ehe — Ehelosigkeit

Bevor ich iiber die Ehescheidung bzw. Wiederverheiratung in der orthodoxen Kirche
spreche, m&chte ich einige Informationen iiber die Ehelosigkeit bzw. Ehe in der
orthodoxen Kirche geben, ohne damit eine ausfiihrliche Darstellung des Sakraments
der Ehe vom orthodoxen Standpunkt aus bieten zu wollen.

1. Ehelosigkeit

Die Ehelosigkeit, verbunden mit dem ménchischen Leben, hat in der orthodoxen
Kirche bzw. in der orthodoxen Spiritualitit einen sehr wichtigen Stellenwert inne.
Die Virginitit wird von den Kirchenvitern und iiberhaupt von den Theologen als
ein Ideal innerhalb der Kirche betrachtet, und sie fordern immer wieder deren

* Der Autor ist griechisch-orthodoxer Theologe und als solcher Lehrbeauftragter an der
Theologischen Fakultiit der Universitiit Graz.

1 Vgl. Gregor Larentzakis, Die Neujahrsbotschaft von 1959 des Ukumenischen Patriarchen
Athenagoras I., Der Anfang eines neuen Klimas, in: OstKSt 21 (1972) 187.

2 Vlasios Phidas, Anathema und Schisma — Folgen der Aufhebung der Anathemata, in:
Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens, Innsbrudk 1976, 100. Dazu aus kath. Seite
Joseph Ratzinger, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen der Aufhebung
der Anathemata, in: a. a. O. 101 ff.

3 Brief an Patriarch Athenagoras (8. 2. 1971), in: Tépog *Ayésmg (Band der Liebe), Vatican-
Phanar (1958—1970), Rom-Istanbul 1971, 614.

4 Vgl. u. a. Wilhelm de Vries, Der Primat als 6kumenische Frage, in: OstKSt 25 (1976) 280.

5A.a.0.106. ® Vgl auch Okumenismusdekret des II. Vatik. II, 11.

250



Anerkennung in der Bewertung der christlichen Werte als ein besonderes Charisma,
und konsequenterweise nicht als eine allgemeine und fiir alle Menschen vorgesehene
oder gedachte Lebensform. Vielleicht wird sogar dieses Charisma manchmal von
einigen Kirchenvitern iibertriecben hoch bewertet, so dal sein Stellenwert innerhalb
der Kirche auf Kosten des Verheirateten hingestellt wurde?. Aus diesen und anderen
disziplinidren Griinden wurde die Ehelosigkeit fiir die Ménche und nur fiir die Bischofe
der orthodoxen Kirche im Trullanischen Konzil 691-2 als verpflichtend bestimmt,
wihrend Priester und Diakone vor ihrer Weihe heiraten und auch als Verheiratete
jm priesterlichen Dienst bleiben diirfen®.

Aus der hohen Bedeutung der Ehelosigkeit bzw. der Virginitas in der Kirche darf
nicht geschlossen werden, daf beziiglich der Erlsung bzw. der Vollendung des
Menschen andere Voraussetzungen an sich oder von vornherein eine gewisse
,Pridestination” fiir das Reich Gottes gegeben sein miifiten, die ein Verheirateter
als solcher nicht haben kénnte. Grundsitzlich ist mit dem hl. Athanasius — der aller-
dings oft die Virginitas sehr betonte —, zu sagen, daf nicht der Stand allein die
wichtigste Rolle fiir die eigene Erlésung und Vollendung spielt, sondern die eigentliche
Lebensfiihrung, die Tat®,

2. Ehe

,Die ostliche Theologie betrachtet (also) die monchische Spiritualitit zwar als eine
Maximalforderung, aber dennoch ist die ganze orthodoxe Kirche ausgerichtet auf eine
aus dem Familienprinzip entwickelte Gesellschaftsstruktur und lebt nach Grundsétzen,
die, wenn sie von der jeweiligen Kirche am Ort richtig angewandt werden, orthodoxen
Christen zu helfen vermdgen, ihre unmittelbare Beziehung zu allen Formen des
sozialen Lebens zu verstehen und sich dementsprechend zu orientieren”, wie der
orthodoxe Theologe Nissiotis bemerkt!®. In diesem Sinne bilden das eheliche Leben
und die Ehelosigkeit bzw. die Virginitas keine Gegensitze, sondern sie stellen zwei
verschiedene, legitime, wichtige und kirchlich voll anerkannte Lebensformen, oder, wie
schon Origenes sagt, zwei verschiedene Charismen!, innerhalb der Kirche dar, die
fiir die Erldsung und Vervollkommnung des Menschen von zentraler Bedeutung sind.
Aus diesem Grunde bemerkt mit Recht N. Tsoulkanakis, dafl, wie bekannt, das
Leben in Christo drei Arten zur moralischen Vollendung und Erldsung kennt:
1. das eheliche moralische Leben innerhalb der Gesellschaft, 2. das Martyrium in
Christus und 3. die Virginitas in Christus. Alle diese drei Arten basieren auf dem
einen und einzigen festen Fundament der Liebe zu Christus, und sie verfolgen einen
endgiiltigen Zwedk, die Erlosung jedes Christen!2.

Die Bedeutung und der Zweck der Ehe

Warum heiraten nun die Menschen? Was ist der Zweck der Ehe? Sicherlich eine der
wichtigsten existentiellen Fragen, die die Ehe als solche betreffen. Zunichst mufl gesagt

7Vgl. J. Karmiris, Ehe, dogmatisch, in: Religitse und Moralische Enzyklopadie (= RME),
Athen 1964, Bd. 4, 209 (griech.).

8Es wire doch sinnvoll und fiir die Kirche vorteilhaft, wenn das Thema der Ehe der
Priester bzw. ihrer 2. Ehe (wenn ihre Frau stirbt) noch einmal in der orthodoxen Kirche
diskutiert wiirde, wie es 6 orthodoxe autokephale Kirchen fiir das nichste Panorthodoxe
Konzil geduBert haben. Vgl. Alexandros von Peristeriou, Die erste vorsynodale Konferenz,
in: EKKAHZIA 44 (1977) 93 (griech.).

® Athanasius, Epist. Ad Dracondium 9, PG 25, 533: ,xal yap 6 orépovog od »otd Tbmov,
GAMG xaTd Thv mEdEwy dwodidorar.”

10 Nikos Nissiotis, Kirche und Gesellschaft in der griechisch-orthodoxen Theologie, in:
Die Kirche als Faktor einer kommenden Weltgemeinschaft, Stuttgart 1966, 136.

11 Origenes, In Mt 14, 16, GCS 40, 324, vgl. Clemens von Alexandrien, Stromata III, XII,
79, 5—7, GCS 15, 231/232.

12 {\Yavk‘;‘a)tios Tsoulkanakis, Virginitas und Prophetie, in: KAHPONOMIA 5 (1973) 386
griech.).

251



werden, dal von orthodoxer Seite aus keine amtliche, endgiiltige und alle Orthodoxen
verpflichtende Antwort gegeben, oder als eine Definition bzw. Beschlul gefillt wurde.
Trotzdem laBt diese Frage auch die orthodoxen Theologen der Gegenwart, genauso
wie die Kirchenviter nicht unberiihrt, und sie versuchen eine Antwort zu geben, die,
ohne uniformistisch zu sein, doch einen gewissen Consensus darstellt.

a) Ehegemeinschaft
Es ist nicht gut, da der Mensch allein sei” (Gen. 2, 18).

In der einfachen Erzihlung des AT iiber die Erschaffung der Frau haben wir bildhaft
eines der wesentlichen Merkmale der Schopfung des Menschengeschlechtes iiberhaupt,
das als eine Koinonia-Gemeinschaft ins ,Paradies” eingesetzt wurde. Die Begriindung
»Es ist nicht gut, daB der Mensch allein sei”, ist von groSer Bedeutung in der
christlichen Anthropologie. Die gegenseitige Erginzung der menschlichen Persénlichkeit
durch Mann und Frau schafft gerade die erste und wichtigste Voraussetzung in der Ehe,
indem diese Voraussetzung als Liebe, als uneigenniitzige Hingabe, als gegenseitige
Hilfe und Unterstiitzung in den verschiedensten schwierigen Momenten des mensch-
lichen Lebens und als gegenseitige Achtung und Respektierung in der Begegnung
des Ich des Adam mit dem Du der Eva zum Ausdruck kommt. Die ,,Wesensgleichheit’’
zwischen Mann und Frau, wie auch Johannes Chrysostomus die Natur der Eva mit
der Natur Adams charakterisiert', bezeugt gerade diese gleiche Voraussetzung von
Mann und Frau in ihrer Gemeinschaft, ohne die spezifischen Eigenschaften der Frau
und des Mannes zu relativieren oder sogar die Existenz zweier Geschlechter als
iiberfliissig zu betrachten, womit der ,dialogische” Charakter dieser besonderen
Gemeinschaft zerstdrt worden wire und die Moglichkeit der Kinderzeugung dann
auch anders durchgefiihrt werden miite. ,,Die Einheit, die Liebe und die Gemeinschaft
der Ehepartner sind fiir Johannes Chrysostomus der hichste Zweck der Ehe14. Diese
Gemeinschaft und gegenseitige Hilfe darf aber nicht nur fiir das alltigliche Leben
und im Bereich der materiellen Welt beschrinkt werden, sondern ist genauso und vor
allem gegenseitige Hilfe und Unterstiitzung zur Erreichung ihrer geistigen und
moralischen Vollendung!®. Die materielle und geistige Welt sind also die Bereiche,
in denen diese Gemeinschaft und Einheit entfaltet und verwirklicht werden kann.
Hier sei eine AuBerung von J. Daniélou erwihnt, die er als Interpretation der Genesis-
erzihlung folgendermafen formuliert:

»Der Sinn dieser Erzdhlung (der Schopfung der Frau) besteht ganz offensichtlich darin, zu
zeigen, dal die Komplementaritit von Mann und Frau erst die vollstindige menschliche Natur
bildet . .. Wihrend in Gen. 1, 27—28 der Unterschied der Geschlechter im Zusammenhang mit
der Vermittlung des Lebens dargestellt wird: ,seid fruchtbar und mehret eudy’, erscheint hier
die Erschaffung der Frau gleichsam als Antwort auf die Frage: ,Es ist nicht gut, daf der
Mensch allein sei’, und zwar ohne Bezugnahme auf die Fruchtbarkeit. Es erscheint als
wesentlich, da der Mensch geschaffen ist, um mit anderen Menschen in Kommunikation
zu treten, dafl seine Natur gemeinschaftsbezogen ist. Dafiir ist die Ehe der iiberragende

Ausdruck, und zwar mehr Ausdruck der Gemeinschaft der Personen, als Ausdruck der
Ubermittlung des Lebens1e,

b) Kinderzeugung

,,Gott segnete sie und sprach zu ihnen: ,Seid fruchtbar und mehret euch’ *“ (Gen. 1, 28).
Nachdem also Gott die grofartige Gemeinschaft geschaffen hatte, die zwischen Mann
und Frau ganz harmonisch und immer vollkommener werden kann, gab er ihnen den
LAuftrag”, fruchtbar zu sein, um sich zu mehren. Die Menschen sollen Gott auch

13 Johannes Chrysostomus, In Gen. Hom. 16, 4, PG 53, 130.

1 Vgl. Theodor Zissis, Die Lehre iiber die Ehe bei Johannes Chrysostomus, in:
KAHPONOMIA 1 (1969) 300 (griech.).

18 Vgl. ]J. Karmiris, a. a. O. 206.

18 Jean Daniélou, Vom Ursprung bis Babel, Frankfurt 1968, 41 f. Vgl. Panagiotis Trempelas,
Dogmatik der orthodoxen katholischen Kirche, Bd. 3, Athen 1961, 332 (griech.).

252



in seiner schopferischen Titigkeit dhnlich werden, indem sie auch selbst fiir die
Weiterentfaltung des menschlichen Geschlechtes Mitschopfer sein konnen. So ist also
die Kinderzeugung in der Ehe eine der wichtigsten und ernsthaften, von Gott selbst
angeordneten Aufgaben der Menschen in der Ehe und die selbstverstindliche, bedeu-
tungsvolle Aufgabe der Liebe, der Einheit und der Gemeinschaft der Ehepartner, nicht
aber umgekehrt. Man kann nicht sagen, Gott habe die Liebe zwischen Mann und Frau
und die Sehnsucht nach ehelicher Vereinigung in die Herzen der Ehepartner nur als ein
bloBes Mittel zur Kinderzeugung gepflanzt. Wenn jemand dies behauptet und die
Kinderzeugung als den ersten und unabdingbaren Zwedk der Ehe hinstellt, dann hat er
den wahren Charakter der Verbindung zwischen Ehe und Zeugung nur einseitig
verstanden??. Auflerdem gibt es viele Ehen, in denen wohl die Einheit, die Liebe und
harmonische Gemeinschaft vorhanden sind, jedoch nicht die Kinderzeugung, ohne
dafl die Eheleute diesen Zustand indern kénnen!8, Dagegen ist es zu verurteilen,
wenn zwei Ehepartner in ihrer Ehe iibereinkommen (oder noch schlimmer, wenn
einer den anderen dazu zwingt), von vornherein Kinder in der Familie aus Bequem-
lichkeit oder zur Wahrung einer falsch verstandenen Freiheit auszuschlieBen. Sicherlich
kann man nicht den Vorwurf erheben, daf die christliche Ehe nur fiir die Kinder-
zeugung bestimmt ist, A. Schmemann formuliert: ,Man liebt nicht, um Kinder zu
haben. Liebe bedarf keiner Rechtfertigung. Nicht, weil sie Leben schenkt, ist die Liebe
gut, sondern weil sie gut ist, schenkt sie Leben1?, Und dieses Leben schenkt wiederum
Liebe, Gemeinschaft und Freude. So kann es zu einer gegenseitigen Hingabe kommen,
die Zwang und Zerstorung der harmonischen Einheit nicht leicht entstehen li8t.

¢) Menschliche Begierde

Wenn nun die Liebe, weil sie gut ist, Leben schenken kann, kann es das neue Leben
der Kinder sein, aber auch zugleich das immer neu werdende Leben der
Gemeinschaft und der Einheit zwischen den Ehepartnern, wodurch eine gegenseitige
Entfremdung, Vereinsamung und das daraus folgende Absterben dieser Gemeinschaft
verhindert werden kann. Dies bedeutet, da die Beschaffenheit der menschlichen
Natur und die korperliche gegenseitige Begierde nicht als Siinde abgelehnt oder nur
als bloSes Mittel zur Kindererzeugung betrachtet werden kann, da sie sich von jeder
mit der Fortpflanzung des Lebens verbundenen tierischen Begierde absolut unter-
scheidet. Die korperliche Lust ist von Gott gegeben, und zwar als natiirliches Mittel,
das fiir die durch die Siinde erschiitterte Einheit der Geschlechter gesetzt wurde®.
Fiir die menschlichen Beziehungen und die Bedeutung der ehelichen Vereinigung
sei hier wiederum Johannes Chrysostomus zitiert, der gerade in seinem Werk De
Virginitate betont:

Die Ehe ist auch wegen der Kinderzeugung gegeben; viel mehr aber fiir das Lischen der
Glut der Natur. Zeuge dafiir ist Paulus, der sagt: ,um der Unzucht vorzubeugen, habe ein
jeder seine Frau’ (1 Kor 7, 2), nicht wegen der Kinderzeugung. Und wiederum gebietet er,
daB sie zusammenkommen (d. h. der Mann und die Frau), nicht damit sie Viter von vielen
Kindern werden, sondern warum? ,damit euch der Satan nicht versuche’ (1 Kor. 7, 5), sagte
er. Und im Fortgang seiner Rede sagte er nicht: wenn sie Kinder wiinschen, sondern was?
,Wenn sie nicht enthaltsam sein konnen, so sollen sie heiraten’ (1 Kor 5, 9)"%1,

So ist der Mensch im Sakrament der Ehe als ein Ganzes, auch mit seiner ganzen
anthropologischen Dimension, mit seiner natiirlichen Beschaffenheit, mit seiner

17 Vgl. Dietrich v. Hildebrand, zit. bei Theodor Zissis, a. a. O. 303, Anm. 1.

18 Vgl. P. Trempelas, a. a. O. 333.

19 Alexander Schmemann, Aus der Freude leben. Ein Glaubensbuch der orthodoxen Christen,
Olten 1974, 106.

2 Theodor Zissis, a. a. O. 309.

2 Johannes Chrysostomus, De Virgin. 19, 2. SCH 125, 156. Vgl. P. Trempelas, a. a. O. 333,
Th. Zissis, a. a. O. 296 auch Johannes Chrysostomus, in: , 080 82 tdg mopveiag . . .
3 PG 51, 213. Siehe auch Gregor von Nazianz, In laudem Virgin. 110 f. PG 37, 530/31.

253



Realitdt, mit seiner Mitwirkung bei der Fortpflanzung des menschlichen Geschlechtes
in, einer Gemeinschaft angesprochen und erfaft.

IL Der sakramentale Charakter und die Unauflgslichkeit der Ehe

Daher ist es verstindlich, daf all das, die einzigartige, einmalige und groflartige
Begegnung zwischen Mann und Frau und deren seelische und physische Verbindung
auch von Jesus selbst so hoch gewertet wurde. Aus dem Gesagten ergibt sich eine
fundamentale und selbstverstindliche Folge, dal eine solche Verbindung einen ernst-
haften und dauerhaften Charakter haben muff und kein Provisorium sein kann.
Daher wird die Ehe in der orthodoxen Kirche als eines der sieben Sakramente
betrachtet®? mit einer zentralen Stelle im religiosen und iiberhaupt im alltiglichen
Leben des Christen.

So ist die Ehe mit Kindern, die ganze Familie, der Mikrokosmos und der wichtigste
Kern, von dem die ganze Dynamik und die Menschlichkeit der Gesellschaft iiberhaupt
mitgeprigt wird. Wenn die Einheit und die Gemeinschaft vorhanden sind, kann die
Familie durch keine andere Institution und durch keine helfende Organisation voll und
ganz ersetzt werden. Keine Kommune und kein Heim schenken die gleiche familidre
Geborgenheit und die notwendigen Voraussetzungen fiir die Entwicklung und
Erziehung der Kinder besonders in den ersten Jahren, ja in den ersten Monaten
ihres Lebens. Diese grofle Rolle der Familie, die vom Christentum immer wieder in
den Vordergrund gestellt wurde, wird allmihlich auch dort wieder erkannt, wo man
mit anderen Formen die Kinder erziehen und dadurch die Gesellschaft gestalten wollte®.
Durch das Sakrament der Ehe wird das ganze eheliche Leben der Ehepartner geheiligt,
und durch die gottliche Gnade werden die Ehepartner gestirkt, um einerseits die
Ziele der Ehe, die eigentlich keinen Selbstzweck fiir sich darstellen, und andererseits
ihre eigene Vollendung, die auch das Endziel aller Menschen ist, zu verwirklichen und
zu erfiillen.

Gerade diese Gemeinschaft mit einem solchen Sinn und einer so grofien Bedeutung
kann keinen provisorischen Charakter haben, sondern sie ist eine Gemeinschaft fiir
das ganze Leben der Ehepartner, bis der Tod einer der beiden Partner diese Bindung
I6sen wird. ,,Es kann daher, wenn nach dem Zeugnisse der Schrift der Mann und das
Weib sich zu einer einzigen Personlichkeit vereinigen, diese durch die gottliche
Einsetzung und Weihe entstandene Einigung, so lange sie dem géttlichen Zwecke
entspricht, nicht mehr durch menschlichen Willen getrennt oder riickgingig gemacht
werden”?%, Die grundsitzliche und prinzipielle Unaufldslichkeit der Ehe muB sehr
ernst genommen werden und als eine dringende Aufgabe nicht nur von den Eheleuten
selbst, sondern auch von der Gesellschaft iiberhaupt und deren Verantwortlichen
betrachtet werden. Das biblische Fundament der Unaufldslichkeit der Ehe in der
Feststellung Jesu: ,Was Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen’?5, bildet
gerade einen moralischen Imperativ, der den Soll-Zustand dokumentiert, hat aber
weder einen absoluten gesetzlichen Charakter, noch gibt es eine Garantie des nur
So0-Seins und nicht Anders-Werdens?®. Dies gilt aus dem einfachen Grund, da die
menschliche Freiheit und der daraus folgende moralische Wert jeder menschlichen

22 Vgl. Eph. 5, 32.

23 Ein Beispiel dazu ist der Kibbuz in Israel: ,Offensichtlich hat die israelische Erfahrung
mit bestimmten Formen des Gemeinschaftslebens zu der Erkenntnis gefiihrt, daR die
Familie eine unersetzliche Quelle fiir emotionale und soziale Hilfe ist, eine Institution,
die Spannungen abbauen und Probleme l6sen kann, vor denen gréSere Gruppen
kapitulieren miissen.” Leslie Y. Rabkin, Der Kibbuz entdedt die Familie, in: Psychologie
heute, 4. Jg. (1977), Heft 2, 31.

28 Jos. Zhishmann, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien 1894, 96.

25 Mt 19, 6, Mk 10, 9.

28 Vgl. . B. Bauer, Ehescheidung, in: Die heifen Eisen von A bis Z, Graz 1972, 99.

254



Handlung einen fundamentalen anthropologischen Grundsatz im Christentum iiber-
haupt bilden. Dies bedeutet jedoch nicht, da die Worte des Herrn nur als eine
einfache Empfehlung oder als ein Wunsch ausgesprochen wurden. Die Beniitzung
des Imperativs statt des Optativs zeigt, da auch die erste Gemeinde die Worte des
Herrn im strengen Sinne verstanden hatte??,

III, Ehescheidungsméoglichkeit

Aus dem Gesagten ergibt sich, da zwar das Gebot Jesu zur dauerhaften Bindung
zwischen Mann und Frau einen idealen Zustand darstellt, kann aber, genau so
wie jedes andere Gebot, u. a. auf Grund der Unvollkommenheit des Menschen, die
Ubertretung und die Siinde, ja sogar die Todsiinde nicht ausschlieBen.

1) Ehebruch

Eine solche Todsiinde ist die Untreue zwischen den Ehepartnern, der Ehebruch, wie
das Wort mopveie am hiufigsten interpretiert wird. Durch diese Todsiinde kann die
Liebe, die Einheit und die Gemeinschaft in der Ehe nicht nur erschiittert, sondern auch
zerrissen werden. In diesem Sinne hat die orthodoxe Kirche die Feststellung des Herrn:
»Wer seine Frau entlif8t, aufler im Falle von Ehebruch, der madcht sie zur Ehebrecherin’’28
immer als eine Not- und Ausnahmesituation fiir die Moglichkeit einer Ehescheidung
verstanden.

a) Zeugnisse aus den Kirchenviitern

Da sich die orthodoxe Kirche in ihrer Lehre und Praxis bis heute stark auf die
Kirchenviter bezieht, ist es angebracht, einige solche Quellen zu befragen, denn ,die
Viter des christlichen Altertums kennen diese Fragen und ihre menschliche Lésung,
sosehr sie auch fiir den Vollkommenen das Prinzip absoluter Unauflgslichkeit
betonen”®®, Die Moglichkeit einer Ehescheidung wegen Ehebruchs ist in der Kirche
bzw. bei den Kirchenvitern eine von Jesus gegebene Ausnahme: ,Es herrscht daher,
so weit die Frage iiber die Zulissigkeit der Ehetrennung reicht, in keinem Punkte
eine so durchgingige Ubereinstimmung in den Ausspriichen der Kirchenviter und in
den Bestimmungen des rémisch-byzantinischen Rechtes; in keinem eine so gleich-
formige Anwendung in den kirchlichen Entscheidungen’®,

Einen interessanten Text finden wir im 4. Gebot des Hirten Hermas, in dem bereits
die beabsichtigte Unzucht als Siinde bezeichnet wird, wihrend die Tat der Unzucht
den Tod herbeifiihrt. ,,Denn eine schwere Siinde ist dieser Gedanke fiir einen Knecht
Gottes. Wenn einer aber dies bose Werk tut, so bringt er den Tod iiber sich.”
Beziiglich der Ehescheidung wegen Ehebruchs steht in dialogischer Form: ,Was soll
denn der Mann tun, wenn die Frau bei ihrer Leidenschaft beharrt?’ Er soll sie
entlassen’, sagte er.” Denn wenn er sie nicht entliflt, wird vorher erwihnt, ,,s0 wird
er ihrer Siinde teilhaftig und Genosse ihres Ehebruchs”3!. Wir finden also auch in der
ersten Hilfte des 2. Jh. 1. die Ausnahme wegen des Ehebruchs und 2. die Feststellung,
da8 durch den Ehebruch der moralische Tod eintritt. So kann die Trennung der
Ehepartner sowohl durch den natiirlichen als auch durch den moralischen Tod eines
der Ehepartner erfolgen. Der vorgelegte Text weist die zwei Hauptrichtungen beziiglich
der Ehescheidung nach Ehebruch auf, wie sie in der orthodoxen Kirche bis heute

27 Vgl. Evéque Pierre de Chersonese, Die Ehescheidung in der Theologie und dem kanoni-
schen Recht der Orthodoxen Kirche, in: Grigorios Palamas, 44 (1971) 11 (Griech, Uber-
setzung).

28 Mt 5, 332), 19,9. 2 7. B. Bauer, Ehescheidung, 92.

30 Jos, Zhishmann, a. a. O. 734. Dort auch mehrere Belege.

8t Hirt Hermas, Gebot 1V, 1, 1—6, SCH 53, 152/154. Deutsche Ubersetzung v. M. Dibelius,
Die apostolischen Viter IV, Der Hirt des Hermas, Tiibingen 1923, 504—506 mit
Kommentar.

255



verstanden werden: 1. Ehebruch, Siinde, Beharren, Ehezerstorung, Ehescheidung;
2. Ehebruch, Siinde, Reue, Vergebung, Versshnung. Dies gilt natiirlich fiir beide
Ehepartner.

Ebenfalls in der ersten Hilfte des 2. Jh. berichtet Justinus Martyr von einer Ehe-
scheidung bzw. sogar von einer Entlassung eines Ehegatten durch seine Frau, weil er
durch sein lasterhaftes Leben und durch das Beharren in diesem Leben die Ehe zerstort
hat und weil sie durch das Verbleiben in der Ehe mit ihm auch an seinen Siinden
teilhaftig wire%2. Theophilus von Antiochien kennt auch den Grund des Ehebruchs
fiir eine Ehescheidung®. Klemens von Alexandrien (um 216) zitiert Mt. 5, 32 bzw.
19, 9, und zwar nicht in einem Wenn-Satz, sondern in einem direkten Imperativ.
,»Du wirst eine Frau nicht entlassen, aufer auf Grund von Ehebruch’34.

Es ist auch interessant, wie Origenes ganz pragnant erklirt, warum Jesus den Pha-
risdern die differenzierte Antwort Mt. 19, 9 auf ihre Anfrage Mt. 19, 4 gegeben habe.
Die Pharisder wollten mit dieser Frage — ob wegen irgendeiner Ursache ein Mann sich
von seiner Frau scheiden durfte — ob jeder konkreten Antwort Jesus verklagen.
Hitte Jesus positiv geantwortet, so hitte ihn seine Freiziigigkeit bzw. Grenzenlosigkeit
sehr stark belastet; hitte er die Frage verneint, hiitten die Pharisder thm angekreidet,
da8 er es erlaubt, wenn der Mann bei der siindigen Frau bleibt. Auf seine differenzierte
Antwort waren sie nicht gefafit, genauso wie im Fall der Kaisersteuer®s, mit der
Origenes die Ehescheidungsfrage der Pharisier vergleichtse,

Basilius Magnus, der ebenfalls die Grundsitzlichkeit der Unaufléslichkeit der Ehe
betonte, kennt den Ehebruch als einen Grund der Ehescheidung®”. Gregor von
Nazianz (+ um 390) betont mit Nachdruck, daf die Ehescheidung nicht aus jedem
Grund méglich ist; Jesus erlaubt sie nur wegen Ehebruchs®.

Johannes Chrysostomus bringt an mehreren Stellen seine Auffassung zum Ausdrudk,
daB nach dem Gebot Jesu eine grundsitzliche Ehescheidung wegen Ehebruchs méglich
ist. In seiner 17. Rede im Matthiuskommentar z. B. bemerkt er: ,,Auch hier erlaubt
er (d. h. Christus) nimlich in einem Falle die Entlassung, indem er sagt: ,Ausgenommen
den Fall des Ehebruchs.” ...Hitte er namlich befohlen, auch eine solche Frau zu
behalten, die sich mit vielen anderen Minnern vergangen hatte, so wire man wieder
auf einer allgemeinen Ehebrecherei gestanden’3?,

Eine Synode von Neociisareia hat Anfang des 4. Jh. durch ihren 8. Kanon folgendes
beschlossen: Der Mann, dessen Frau Ehebruch begangen hat, darf nicht Kleriker
werden. Ebenfalls mufl der Kleriker seine Frau entlassen, wenn sie Ehebruch begangen
hat; wenn er sich von ihr nicht scheiden 148t, darf er nicht mehr im priesterlichen
Amt bleiben. Hier sei noch eine Stellungnahme aus dem 17. Jh. erwihnt: In der
Confessio des Patriarchen von Alexandrien, Metrophanes Kritopoulos, wird betont,

32 Justin der Miirtyrer Apologie, 1I, 2, Hg. v. S. Frasca, in Corona Patrum Salesiana,
ser. graeca, 3, Turin 1938, 141.

33 Ad Autolycum III, 13, Hg. v. R, M. Grant, Oxford 1970, 118.

3 Stromata, II, 145, 3, GCS 15, 193, Vgl. auch Stromata III, 47, 2, GCS 15, 218.
J.-P. Broudehoux, Mariage et Famille chez Clement d’ Alexandrie, Paris 1970, 90.

35 Mt. 22, 17.

38 Origenes, in Mt. Tom. XIV, 16, GCS 40, 319/320 vgl. ebd., 24, GCS 40, 344.

37 Basilius der Gr., Moralia, 73, 1, PG 31, 849 D. Vgl. P. Chrestou, Die Soziologie des
Groflen Basilius, Athen 1951, 113 (griech.).

38 Gregor von Nazianz, Oratio 37, 8, PG 36, 292 B.

3 In Mt. Hom. 17, 4, PG 57, 260; BKV 23, Kempten-Miinchen 1915, 312. Vgl. In 1 Cor.
Hom. 19, 2—3, PG 61, 153—155. Hier wird zwischen dem Unglauben und dem Ehebruch
verglichen, wobei wegen des Unglaubens die Ehe nicht geschieden werden darf, bei Ehe-
bruch aber doch.

256



daB die Eheleute ,fiir immer ungetrennt bleiben sollen, aufer im Falle von Ehebruch,
gemifl dem Evangelium’4?, Diese Aufassung gilt bis heute in der orthodoxen Kirche!,

b) Ehebruch von Mann und Frau

Das ehebrecherische Verschulden gilt nun nicht nur fiir die Frau, wie es manchmal
in staatlichen Gesetzen und sogar von Kirchenvitern vertreten wurde. Gregor von
Nazianz verurteilt solche Auffassungen und Gesetze als widerspriichig und abnormal.
Diese Gesetze, meinte er, begiinstigen die Minner, weil sie von Minnern gemacht
wurden‘2, Johannes Chrysostomus protestiert ebenfalls gegen diese Ungleichheit und
ungerechte Behandlung von Mann und Frau und meint, da8 beide Ehepartner die
gleichen Rechte haben miissen und gleich behandelt werden sollen, auch in diesem
Punkt des Ehebruchs*®, Wenn diese Proteste und Auffassungen auch oft miachtet
wurden, hat sich doch allmihlich die gleiche Behandlung von Mann und Frau, wenn
eine Anklage vorliegt, durchgesetzt und in den Gesetzgebungen dokumentiert: ,Ein
jeder der Eheleute kann auf Grund des Ehebruchs des anderen die Ehescheidung
beantragen”44,

2) Andere Griinde

Die weiteren Griinde, die zu einer Ehescheidungsmoglichkeit fithren, werden ,aus
allen jenen Ereignissen und Handlungen abgeleitet, welche in ihren Wirkungen auf
das eheliche Leben dem natiirlichen Tode oder dem Ehebruche gleich gehalten
werden%5, So sah sich die Kirche sehr bald veranlaft, neben der zum Teil streng
gehaltenen Praxis von der einen Ausnahme des Ehebruchs (wie erwihnt) auch andere
Griinde als ehezerstérend zu akzeptieren, um danach pastoral zu handeln. Die Kirche
hat dazu das Recht, in einer gewissen Flexibilitit solche Probleme legitim zu I&sen,
damit den Gliubigen zu ihrem Heil verholfen wird. Das Prinzip, worauf die
orthodoxe Kirche sich dabei stiitzt, ist die sogenannte ,,Oikonomia”.

a) Oikonomia

Da dieses Prinzip der Oikonomia eine wichtige Rolle nicht nur im Bereich der Ehe bzw.
der Ehescheidung spielt, sondern im gesamten religiésen Leben der orthodoxen Gliubigen
und nicht zuletzt in den heutigen Skumenischen Beziehungen, ist es angebracht, einige
klirende Bemerkungen iiber diesen Begriff zu machen.

Oikonomia korrespondiert mit der Akribeia. ,Akribeia bezeichnet das strikte Festhalten
der Kirche an den kanonischen Verordnungen, die jeden Gliubigen angehen. Der andere
Begriff Oikonomia bedeutet die liebende Sorge der Kirche um ihre Glieder, die ihre kano-
nischen Anordnungen {ibertraten, sowie um jene Christen, die auflerhalb ihrer Gemein-

4 Metrophanes Kritopoulos, Confessio fidei 12, in: Johannes Karmiris, Dogmatica et sym-
bolica monumenta Orthodoxae Catholicae Ecclesiae, Bd. II, Graz 19682, 543 (623).
Vgl. Laktanz, Epit. 61, CSEL 19, 748: ,Der Herr hat befohlen, dal man seine Gattin nicht
entlassen diirfe, es sei denn, sie sei des Ehebruchs iiberfiihrt, damit niemals das Band
des Ehebundes aufgelést wiirde, es sei denn, daf Treulosigkeit es bereits zerrissen hat.”

41 Vgl. Evéque Pierre de Chersonese, a. a. O. 15 u. 18. leronymus Kotsonis, Moiyela, in:
RME, Bd. 9, 8 (griech.). P. Trempelas, a. a. O. 338. Pan. Dimitropoulos, Ehescheidung, in:
RME, 4, 1126/27. Paulus, Metropolit von Schweden. Kirchliche Ehescheidung im Ausland,
in: EKKAHZIA 44 (1977) 119 (griech.).

42 Gregor v. Naz. Orat. 37, 6, PG 36, 289 AB.

43 Johannes Chrysostomus, in 1 Cor. Hom. 19, 3, PG 61, 154.

44 Artik. 1439 des staatlichen Gesetzes in Griechenland (‘Actindg KddiE), A. N. 2250/1940.
Vgl. Nik. Stathatos, Ehescheidung (Griechisches Recht), in: RME, 4, 1128. leronymos
Kotsonis, a. a. O. u. a. Eine Interpretation von Mt. 5, 32 wie: ,Wer seine Frau entlift,
obwohl sie die Ehe nicht gebrochen hat ...” (Einheitsiibersetzung, Hg. im Auftrag der
Bischéfe Deutschlands, Usterreichs, der Schweiz, des Bischofs von Luxemburg und des
Bischofs von Liittich, Stuttgart 1974%), oder wie: ,Ein jeder, der seine Frau entlifit — nicht
kommt in Frage Begriindung mit Unzucht...” (Ubersetzung von J. Kiirzinger, Aschaffen-
lfmriid 1966'%) entspricht dem Original sprachlich und inhaltlich nicht. Das gleiche gilt auch

iir Mt 19, 9.
4 Jos, Zhishmann, a. a. O., 729 £.

7 257



schaft stehen, und in sie eintreten mdchten . . . Die Oikonomia kann entweder als eine Art
Abweichung von der vollen und genauen Annahme der Heilswahrheit betrachtet wer-
den . .. oder als Abweichung von der genauen und vollstindigen Befolgung des kanonischen
Rechtes. Doch gleichzeitig schafft die Oikonomia die Genauigkeit (Akribeia) nicht ab...
Die Oikonomia als ein auferordentliches Heilsmittel iiberschreitet die starren kirchenrecht-
lichen Grenzen der Akribeia im sakramentalen Leben der Kirche . . . Die QOikonomia ist in
der Kirche ihr aus der Tradition abgeleitetes Vorrecht, wobei ihre Klugheit, Weisheit,
pastorale Offenheit und ihre Vollmacht, Riicksicht zu nehmen, wo immer es angeht, voll zum
Ausdruck kommen, auf daB das Werk der Erlésung des Menschen auf Erden zur Vollendung
gelange und am jiingsten Tag alles in Christus versshnt werde”*. Es muf erwihnt werden,
daB die Grenzen zwischen der Akribeia und der Oikonomia nicht festgelegt sind, und dies
zu Recht, denn die Kirche kann dadurch legitim zu den auBerordentlich wichtigen und heils-
bezogenen jeweils aktuellen Problemen die aktuelle Antwort suchen und aus pastoraler
Notwendigkeit vielleicht auch finden.

b) Die kirchliche Praxis

So erfahren wir bereits von Origenes, dal auch andere Griinde fiir die Mdglichkeit
einer Ehescheidung gelten sollten, wie z. B. Giftmischerei, Kindermord, Hauspliin-
derung, oder eine sehr schwere Siinde%”. Verschiedene Griinde erwihnt Epiphanius,
Bischof von Konstantia (4. Jh.), fiir die Trennung einer Ehe: Tod, Hurerei, Ehebruch,
sonstige bése Schuld oder einen triftigen Grund‘®. Auch Johannes Chrysostomus
spricht von verschiedenen Griinden (auBler des Ehebruchs) fiir eine Scheidungs-
moglichkeit®® und betont, da es sehr schwer zu ertragen sei, mit einer Frau in
Gemeinschaft leben zu miissen, die mit allen Lastern behaftet ist>°.

Konkreter befafite sich der Staat mit den Scheidungsgriinden, besonders Kaiser
Justinian in seiner 117. Novelle. Zhishmann folgert richtig, da8 der Kaiser sicherlich
von der kirchlichen Praxis beeinfluSt worden ist und ,,dabei mit der kirchenrechtlichen
Disziplin seiner Zeit in keinem Widerspruch stand”“5!. Den EinfluB der Kirche auf
die staatliche Gesetzgebung beziiglich der Ehe betont auch Pierre de Chersonese mit
Nachdruck. Als Beispiel dazu erwihnt er die Nichtannahme der vorgeschlagenen Ehe-
scheidung nach gegenseitiger Einvernahme®2,

Griinde (auBer Ehebruch), die heute in der orthodoxen Kirche als ehezerstsrend
betrachtet werden und anschliefend fiir eine Ehescheidung gelten, kénnen in zwei
Gruppen geteilt werden: 1. Griinde mit Verschulden des einen oder anderen Ehe-
partners oder beider und 2. Griinde ohne Verschulden der Ehepartners?a,

1. a) Lebensbedrohung. Fiihlt sich einer der beiden Ehepartner lebensgefihrlich bedroht,
kann er eine Scheidungsklage einreichen.
b) Boswilliges Verlassen. Nach Verlauf eines Zeitraumes von zwei Jahren kann die
Anklage eingereicht werden.
c) Erschiitterung der ehelichen Beziehungen, wonach das gemeinsame Leben
unertriglich wird.

2.a) Wahnsinn eines der Ehepartner nach Verlauf von 4 Jahren berechtigt den
anderen Partner, die Ehescheidung zu beantragen.
b) Verschollenheit. Wenn einer der Ehepartner nach den gesetzlichen Bestimmungen
als verschollen erklirt wird.

46 Ausschnitte aus Okonomie in der orthodoxen Kirche, Vorlage der interorthodoxen Vor-
bereitungskommission fiir das GroBe und Heilige Konzil der orthodoxen Kirche. Deutsche
Ubersetzung in: Una Sancta, 28 (1973) 93—102. Dazu siehe K. Duchatelez, L'economie
dans I'Eglise orthodoxe, Exposé critique du rapport préconciliaire, in: Irenikon, 46 (1973)
198—206. Vgl. auch E. Chr. Suttner, ,Okonomie” und ,Akribie” als Normen kirchlichen
Handelns, in: OstKSt 24 (1975) 15 ff.

41 Origenes, in Mt 14, 24, GCS 40, 342 ff. 8 Epiphanius, Panar. Haer. 59, 4, 9, GCS 31, 368.

4 In Gen Hom. 26, 2, PG 53, 232. 50 In Mt Hom. 62 (63) 2, PG 58, 599.

81 Jos. Zhishmann, a. a. O. 114, 52 E. Pierre de Chersonese, a. a. O. 17.

52a Der folgende Katalog ist keine vollstindige Aufzihlung der Griinde.

258



¢) Unvermdgen zum Beischlaf. Dieses Unvermdgen mufite wihrend der Ehe-
schlieBung vorhanden sein, dem Ehepartner vor der EheschlieBung unbekannt
gewesen sein, drei Jahre gedauert haben und wihrend der Anklage durch den
Ehepartner weiterhin existent sein.

Auflerdem:

d) Die Ablegung des Monchgeliibdes.

e) Der Empfang der Bischofswiirde.

Die vorher erwihnten Griinde 1. a.—2. e werden auch in der staatlichen Gesetzgebung
Griechenlands angefiihrt53,

Die Durchfithrung der Prozesse iibernehmen die kirchlichen und &ffentlichen Gerichte
unter der Voraussetzung, da vorher seitens der Amtskirche (vom Pfarrer und vom
Bischof) wiederholte Vershnungsbemiihungen unternommen wurden. Nach dem
Erbringen der Beweise, der Durchfiihrung des Prozesses und dem Fillen des Urteils
durch das Gericht spricht die Kirche dann formell die Ehescheidung aus. Es muf§
hier betont werden, da die Ehescheidung nicht die Ehe auseinander bringt, sondern
die Ehescheidung stellt blof die Zuflere Kenninisnahme und formelle Bestdtigung der
bereits zerstorten Ehe dar. Daher 15sen nicht die Ehescheidungen (repudia) die Ehe
vor Gott, sondern die schlechte Tat, wie mit Recht Cyrill von Alexandrien bemerkt®4.
Trotzdem mufl mit Nachdruck betont werden, dal in der orthodoxen Kirche die Ehe-
schlieBung und die Ehescheidung nicht zwei gleichbedeutende Handlungen sind, oder
etwa zwei parallel existierende Regeln, von denen einmal die eine, einmal die
andere, ohne Unterscheidung in Anspruch genommen werden. Die EheschlieBung
sollte zu einer unaufldslichen Ehe fithren, wihrend die Ehescheidung die Folge der
Siinde und der Unvollkommenheit des Menschen ist. Die Ehetrennung bzw. die Ehe-
scheidung ist also keine ,normale” Entwicklung der Beziehungen zwischen den Ehe-
partnern. Sie wird immer als ein Mierfolg, als ein Scheitern, als eine Zerstdrung
betrachtet, wonach sie eben als eine allerletzte, jedoch kirchlich-pastoral-legitime
Notlosung praktiziert wird.

IV. Wiederverheiratung

Der zuletzt angefithrte Charakter der Ehescheidung bestimmt auch das Bild der
Moglichkeit einer Wiederverheiratung der kirchlich-legitim geschiedenen Ehepartner.
Also eine 2. und 3. Ehe, jedoch niemals eine 4., werden ebenfalls als eine Art Notlésung
betrachtet, die von der Kirche sehr bald zugelassen wurde, trotz der Bevorzugung der
Nichtheirat nach einer Ehescheidung. Aus dem Prinzip also der Oikonomia wird
kirchlich-legitim zugelassen, daf die kirchlich geschiedenen Ehepartner oder sie jeweils
mit einer anderen Person wiederum ihre Ehe erneuern bzw. daf sie kirchlich heiraten,
in die Kirchengemeinschaft aufgenommen und nach einer Bule je nach Verschuldung
zu den Sakramenten zugelassen werden®s.

1) Wiederherstellung der Ehe von geschiedenen Eheleuten

Genauso wie eine Krise in der Ehe vor der endgiiltigen Scheidung méglich ist, kann
auch eine Versohnung der fritheren Ehepariner nach der endgiiltig vollzogenen
Scheidung nicht ausgeschlossen werden, da es nicht zwingend notwendig ist, daf sie

83 Vgl. Paulus, Metropolit von Schweden, Kirchliche Ehescheidung im Ausland, in:
EKKAHZIA 44 (1977) 119 f (griech.).

5 Cyrill von Alex. In Mt PG 72, 380 D.

8 Dje Herabsetzung oder die einseitige formalistische Betrachtung der Sakramente und
besonders der HI. Eucharistie scheint mir nur aus dem Grund der Trostung der zu den
Sakramenten nicht zugelassenen Wiederverheirateten nicht gerechtfertigt zu sein. Deshalb
ist mir die Aufforderung von G. Fahrnberger: ,Die Seelsorger sollen den wiederverheira-
teten Geschiedenen sagen, daff sie auch ohne Kommunionempfang Mitglieder der Kirche
seien” (zitiert nach Ust. Klerus-Blatt 1976, Nr. 5, 59) gerade nicht hoffnungsvoll.

259



mit anderen Personen heiraten wollen. Wenn eine solche Uberwindung der tiefen
Krise, die zur Scheidung gefiihrt hatte — wenn auch sehr schwieriz — doch zur
Versshnung fithrt, ist es méglich, daf diese Partner wieder eine normale Ehe fithren
konnen, d. h. eine legitime Eheexistenz mit allen gesetzmiBigen und kirchlichen
Konsequenzen.

In diesem Fall, weil es sich um die gleichen Ehepartner handelt, wird die Spendung
des Ehesakramentes nicht wiederholt, da das Ehesakrament, wie z. B. die Taufe und
die Ordination, nicht wiederholt werden darf®. Statt des normalen Trauungsritus
werden vom Priester einige reinigende Gebete fiir das Ehepaar gesprochen®.

2) Zweite und dritte Ehe

Obwohl bei einigen Kirchenvitern eine Ablehnung der Wiederverheiratung fest-
zustellen ist, meinen wir, daf8 die meisten Kirchenviter nur eine Abneigung zeigen,
die jedoch nicht zu einem absoluten Verbot fiihrte.

Athenagoras (2. Jh.) kennt zwar die 2. Ehe, beurteilt sie aber hart, indem er sie als
den ,ehrbaren Ehebruch” bezeichnet®s. Origenes berichtet, daf einige Kirchenfiihrer
nicht ohne Grund Frauen, deren Ehe gescheitert war, erlaubt haben, zu Lebzeiten
ihres Mannes wieder zu heiraten, ,um Zirgeres zu verhiiten”®. Auch Epiphanius
erwihnt, daB eine 2. Ehe auf Grund der Schwiche der Menschen nicht verboten ist
und niemand vom kirchlichen Leben ausgeschlossen wird, und zwar sowohl nach dem
Tod des geschiedenen Partners, als auch nach der rechtmiiBigen Ehescheidung, wenn
er sonst gottesfiirchtig ist und nach dem Gesetz Gottes handelt. Zugleich zwei Frauen
zu haben ist allerdings verboten®.

Die 2. Ehe wird also zugelassen, wihrend die 3. gerade noch geduldet wird. Sie ist
besser als die ,,offene” Unzucht, wie Basilius M. bemerkt, und deshalb wird sie auch
nicht bestraft®. Kritopoulos schreibt in seiner Confessio, da8 die 2. und die 3. Ehe-
schlieBung nicht ohne Grund zugelassen werden; nimlich wenn die Partner jung sind
und die ,,Glut des Fleisches” nicht ertragen kénnen und wenn sie in der friiheren
Ehe keine Kinder hatten, besteht die Moglichkeit, sie in der neuen Ehe zu bekommen®2.
Im allgemeinen gilt der Grundsatz auf Grund der menschlichen Uberlegungen: wenn
jemand nicht allein bleiben kann, sei es nach dem Tod seines Ehepartners, sei es nach
einer kirchlich-legitimen Ehescheidung, kann er grundsitzlich wiederum kirchlich
heiraten und weiterhin in kirchlicher Gemeinschaft leben. Daf8 es sich dabei um eine
pastorale Notlosung handelt, zeigen folgende Konsequenzen:

1. Wer eine 2. Ehe schliefit, muB eine gewisse kirchliche Bue ablegen®s,

2. Bei jenen, die eine 2. Ehe schliefen, wird ein anderer Trauungsritus verwendet®.

3.Der Kleriker, der eine 2. Ehe gesegnet hat, durfte bei der Hochzeitstafel nicht
teilnehmen®s.

4. Wer eine 2. Ehe geschlossen hat, darf nicht Kleriker werden®,

8 Jeronymos Kotsonis, Der kanonische Aspekt der Gemeinschaft mit den Andersglidubigen
(intercommunio), Athen 1957, 213/214 (griech.), dort auch mehrere Hinweise.

87 J, Kotsonis, a. a. O., 214. Vgl. N. Milasch, Das Kirchenrecht der morgenléndischen Kirche,
Mostar 19052, 641,

88 Athenagoras, Legatio 33, Hg. v. W. Schoedel, Oxford 1972, 80.

8 QOrigenes, In Mt 14, 23, GCS 40, 340 f.

9 Epiphanius, Panar. haer. 59, 4, 9—10, GCS 31, 368f. Vgl. J. B. Bauer, a. a. O. 94.
P. Trempelas, a. a. O. 340. Siehe auch Leo der Grofle, Epist. 159, Ad Nicetam episcopum
Agquiliensem, PL 54, 1135 ff.

o1 Basilius, Epist 199, Ad Amphil. so, Hg. v. Y. Courtonne, Bd. II, Paris 1961, 164.

%2 Metrophanes Kritopoulos, Confessio fidei, Kap. 12, a. a. O. 543 (623).

83 Can'1 der Synode von Laodicaea, Can 4 Basilius des Groflen.

84 Can 2 Nikiphorus von Konstantinopel. 6 Can 2 der Synode von Neocaesareia.

% Apost. Can 17. Siehe Georg Rammos, Digamie, in: RME, 4, 1192. Dort mehrere Belege
und kirchliche Kanones (griech.).

260



Nochmals sei hier gesagt, da die Ehe als solche bzw. die 2. oder die 3. nicht das
Wichtigste im Leben des Christen ist. Das Widhtigste fiir den Christen ist die
Gewinnung des Reiches Gottes und ,,wenn wir in Jungfriulichkeit sind, oder in der
ersten oder in der zweiten Ehe, das miissen wir anstreben”, wie ganz richtig Johannes

Chrysostomus betont®?.
L3

Ein 6kumenischer Aspekt

Hier beabsichtige ich nicht, iiber die Mischehen im allgemeinen zu schreiben, da diese Frage
in diesem Artikel nicht gestellt wurde, sondern ich mchte hier einige Uberlegungen anstellen,
dieEaus Skumenischer Sicht das Problem der Ehescheidung bzw. Wiederverheiratung be-
treffen.

Im Bereich der Mischehen betreffen die nichtorthodoxen Ehepartner alle Fragen, die mit der
EheschlieBung als solcher verbunden sind. Natiirlich muf# hier vorausgeschickt werden, dafl
der Vollzug der Mischehen heute nur ein ,Provisorium” darstellt, das immer mehr auf
Grund der Entwidklung der Skumenischen Beziehungen begiinstigt wird, d. h. groBere
Erleichterungen von den Kirchenleitungen geboten werden. Wenn man bedenkt, daf in vielen
Kirchen bereits im vorigen Jahrhundert Mischehen iiberhaupt verboten waren und da8 all-
mihlich die Probleme der Mischehen von der Kompetenz der allgemeinen Synoden, den
Lokalsynoden bis in die Zustindigkeit des einzelnen DiSzesanbischofs {ibergegangen sind,
kann man das vorher Gesagte besser verstehen. Natiirlich behaupte ich nicht, dal nicht viele
Probleme immer noch auf ihre L§sung warten.

Was ich hier konkreter anfiihren méchte, ist das Problem der Mdglichkeit der Ehescheidung
der konfessionell gemischten Ehepaare, da nicht alle Kirchen, denen nichtorthodoxe Ehepartner
angehdren, eine einheitliche Auffassung iiber die Ehe bzw. iiber die Ehescheidung haben.
Von orthodoxer Seite her gesehen muf bis dato jede Mischehe mit dem orthodoxen Ritus
geschlossen werden oder auch mit dem orthodoxen Ritus, da die Trauungsriten der anderen
Kirchen noch nicht anerkannt worden sind, obwohl ich meine, daf mindestens die Ehe-
schlieBung mit dem kirchlichen Ritus des nicht orthodoxen Ehepartners, dessen Kirche die
Ehe als Sakrament betrachtet, nach dem Prinzip der Oikonomia auch von orthodoxer Seite
anerkannt werden kénnte.

Nachdem dies aber noch nicht der Fall ist und die Mdglichkeit besteht, da nichtorthodoxe
Partner eine Ehe mit einem orthodoxen Pariner nur mit dem orthodoxen Eheritus schliefen,
muff auch die ganze orthodoxe Eheauffassung von diesem nichtorthodoxen Partner bzw.
von seiner Kirche anerkannt werden. Das gleiche gilt z. B. fiir einen legitim in der ortho-
doxen Kirche Geschiedenen, der das Recht hat, wieder zu heiraten und womdglich eben
eine Mischehe einzugehen.

Andererseits mu auf alle Fille durch geeignete Regeln ein Mibrauch vermieden werden,
jetzt oder spiter, wenn die Kirchengemeinschaft der sich immer noch in Trennung befind-
lichen Kirchen ndher riikt oder Wirklichkeit wird, und wenn die Eheprobleme bzw. Ehe-
auffassungen innerhalb der eigenen Kirche nicht anders geregelt werden. Es darf keine
UObergriffe geben oder Begiinstigungen einzelner Christen aus verschiedenen Griinden von der
anderen Jurisdiktion, die momentan ihre Eheprobleme anders l5sen wollen, als ihre eigene
Kirche es erlauben kann. Auch Ubertritte nur aus einem Ehescheidungs- bzw. Wiederver-
heiratungsgrund miissen vermieden werden.

%7 In 1 Cor Hom. 19, 6, PG 61, 160.

261



