vollzieht sich bereits im Raume menschlicher Freiheit und verdient darum mit Recht
den Namen einer personalen Zustimmung; sie besitzt ihren eigenen ethischen Wert
und trigt bereits etwas von jenem Wagnis in sich, das auch fiir den christlichen
Glaubensakt eigentiimlich ist"4°,

Damit sind die Grenzen und Unterschiede moraltheologischer und rein theoretischer
Beweisfiihrung, auf die sich andere Wissenschaften beschrinken konnen, aufgewiesen.
Die Konvergenzargumentation darf diese Unterschiede nicht verwischen. Das Problem,
wie die Einsichten verschiedener Wissenschaften zusammengefat werden konnen,
ohne ihren Eigenwert zu verlieren, ist noch nicht geldst. Aber schon die Bereitschaft
zum Dialog mit anderen Wissenschaften — als Zeugnis der Offenheit — besitzt einen
groBen Wert. Denn Offenheit ist das Gegenteil von Ideologie und Manipulation.
Diese Offenheit sollte fiir die katholische Moraltheologie in hohem Mafe kennzeich-
nend sein. Der Ansatz hierzu besteht in der katholischen Lehre von der natiirlichen
Offenbarung, die der Wortoffenbarung nicht widersprechen kann, denn sie kommen
ja beide von Gott.

4 Griindel, a. a. O. 66.

JOSEF KUBALIK
Johannes von Ragusa und die hussitische Ekklesiologie *

Magister Johannes Hus wurde 1409 Rektor der Universitit in Prag. Schon vorher hatte
er die Lehren Wyclifs vertreten und gegen deren Verurteilung durch die Universitit
von Oxford protestiert. Er besal jedoch das Vertrauen des Konigs Wenzel sowie des
Erzbischofs Zbyiiek von Hasenburg. Auch die Konigin Sophie und der nach Kirchen-
gut gierige Adel standen auf seiner Seite. Dem Auftrage Roms, die Schriften Wyclifs
auszuliefern und dessen Lehre als irrig zu verwerfen, fiigte sich Hus nicht. Daraufhin
lieB der ihm vorher gutgesinnte Erzbischof etwa 200 Handschriften wyclifitischer Her-
kunft verbrennen und sprach iiber Hus und dessen Anhinger den Kirchenbann aus.
Da Hus jedoch weiter predigte und sich der Vorladung des pipstlichen Untersuchungs-
richters widersetzte, wurde er 1411 vom Papst exkommuniziert. Die kirchliche Spal-
tung im Lande griff weiter um sich. Der neuerwihlte Kaiser Sigismund wollte B6hmen
zu Hilfe kommen und bewog Hus, seine Sache vor das Konstanzer Konzil zu bringen.
Dieses verwarf 30 Lehrsitze von Hus als irrig! und verurteilte in Gegenwart des
Kaisers den nicht zum Widerruf bereiten Hus als Irrlehrer, der nach damaligem Recht
dem Feuertod verfiel (6. Juli 1415). Doch der ideologische Streit zwischen Hussiten und
Katholiken war damit nicht beendet. Nach Jahren unversdhnlichen Kampfes verhan-
delte man auf dem Konzil zu Basel. Wie Hus in Konstanz in Jean Gerson (Paris) sei-
nen Gegner und im Magister Stefan Paletsch (Prag) seinen Verteidiger hatte, so stand
zu Basel dem hussitischen Magister Johann von Rokyzana (Prag) als Gegner Johann
von Ragusa (Paris) gegeniiber, dessen Werke die hussitische Lehre besser verstehen

* Gastvorlesung an der Universitit Wien (Mai 1976). Redaktionell gekiirzt.

1 Wie Wyclif schrinkte auch Hus die Kirche ein auf die fiir den Himmel Vorherbestimmten,
hielt das Papsttum nicht fiir notwendig und leitete jede Amtsgewalt vom sittlichen Leben
des Trigers ab nach der Lehre Wyclifs: ,Keiner ist weltlicher Herr, keiner Prilat, keiner
Bischof, solange er in der Todsiinde ist.”

290



lassen. Darum sei der Lebenslauf dieses Theologen (I) und der Inhalt seines Werkes
-De Ecclesia contra Bohemos“2(II) vorgestellt.

I. Lebenslauf des Johannes von Ragusa

Jan Stojkowicz ist zwischen 1393 und 1395 in der dalmatinischen Stadt Ragus-
Dubrovnik (lat. Ragusa) geboren3. Der begabte Jiingling trat in den Dominikaner-
orden ein, erlangte in Paris die Magisterwiirde und wurde von der Universitit mit
einer Mission an den Kaiser, an den Papst und an das Konzil beauftragtt. Nach dem
Konzil von Siena lehrte er an der Universitit Paris. 1429 tritt er wieder in diplomati-
schen Dienst und geht nach Rom, das er 1431 verliflt als Begleiter des Kardinals Julian
Cesarini, der als pipstlicher Legat nach Deutschland reiste. Da der Legat mit dem
Kreuzzug gegen die Hussiten voll beschiftigt war, sandte er Ragusius nach Basel, wo
dieser im Namen des Kardinals das Konzil eréffnete (23. 6. 1431). Nach der Nieder-
lage des Kreuzheeres bei Taus kommt Julian selbst nach Basel und iibernimmt den
Vorsitz. In den Verhandlungen mit den tschechischen Delegierten spielt Ragusius die
Hauptrolle®. Diese wurden in Basel freundlich empfangen (4. 1. 1433). Johann von
Rokyzana behandelte als 1. Prager Artikel die Kommunion sub utraque specie. Da-
gegen verteidigte Ragusius die kath. Lehre eine Woche lang. Weil er im Disputations-
eifer die Hussiten Hiretiker und Schismatiker nannte, protestierten die Tschechen
gegen den hitzigen Dalmatiner®. Cesarini muflte eingreifen und die Parteien verséhnen.
In den folgenden fiinf Tagen erwiderte Rokyzana seinem Gegner. Daraufhin erklirte
Ragusius vor dem Konzil: der Streit sei keine Bagatelle, es handle sich um einen
wichtigen Bestandteil des Glaubens. Darum fordere er, daf er Rokyzana nochmals
erwidern diirfe. Aus diesen Repliken erwuchs sein Hauptwerk ,De Ecclesia contra
Bohemos”.

Aufgabe des Konzils war nicht nur die Versshnung mit den Hussiten, sondern auch
die Gewinnung der schismatischen Griechen fiir die Einheit mit der Westkirche. Dazu
wurde eine Gesandtschaft nach Konstantinopel geschickt (1435), der auch Ragusius
angehérte. Er beniitzte diese Gelegenheit, um ausfiihrlich die 8stliche Theologie zu
studieren. 1438 kehrte er mit vielen Handschriften und Biichern nach Basel zuriick.
Als treuer Anhinger der Konziliaridee erhielt er vom Basler Konzil die Bischofswiirde.
Der Gegenpapst Felix V. (Amadeus von Savoyen) ernannte ihn zum Kardinal (tituli
S. Sixti)?. Gegen Ende des Jahres 1443 starb er® und wurde in Basel begraben. Das
Dominikanerkloster bekam seine griechischen Handschriften und die Kodizes, die er aus

2 Die Handsdhrift befindet sich in der Universititsbibliothek zu Basel und ist noch nicht im
Druck erschienen.

3 Sein Vater hief Stoikov. Nach slawischer Tradition erhielt sein Sohn das Patronymikum
Stoikovicz. Der Chronist Peter von Saaz, der am Basler Konzil teilgenommen hat, nennt
ihn in seinem Tagebuch ,Joannes Sclavus de Carvatia” (Johann, der Slawe aus Kroatien)
oder kurz ,,Ragusius”.

4 In seiner Schrift ,Initium et prosecutio concilii Basileensis” schildert Ragusius, was er 1423
und 1424 in Rom, Pavia und Siena erlebte.

5 Er beschreibt alles ausfiihrlich in seinem ,Tractatus, quomodo Bohemi sunt reducti ad
unitatem Ecclesiae”, ein Sammelband der Verhandlungen, redigiert 1434 vor der Reise
nach Konstantinopel.

8 Prokop der Grofle erklirte: ,Dieser Mensch, unser Stammesgenosse tut uns Unrecht,
indem er uns als Hiretiker bezeichnet.” Ragusius antwortete: ,Eben deswegen, weil ich
euer Stammesgenosse bin, was Sprache und Nation betrifft, wiinsche ich euch so inbriinstig,
daB ihr zur Mutter Kirche zuriickkehrt”. Vgl. O. Lorenz op. cit. 322.

7Das Archiv in Treboii (Wittingau) bewahrt 2 eigenhiindig geschriebene Briefe dieses
Kardinals auf, in denen Ulrich von Rosenberg, dieser michtige siidbshmische Fiirst, fiir
seine Treue zu Papst Felix V. gelobt wird.

8 Der Gegenpapst teilt am 14. Mirz 1444 dem Basler Konzil mit, daf Johannes Kardinal
tituli S. Sgcti .»vor einigen Monaten durch den Tod den irdischen Angelegenheiten ent-
rissen wurde.”

291



Konstantinopel mitgebracht hatte. Sie bilden heute die Kostbarkeiten der Universitits-
bibliothek in Basel.

Johannes von Ragusa ist eine bedeutende Personlichkeit, seine literarischen Werke be-
zeugen seine Grofle. Bemingeln kann man nur seine Verteidigung der Konziliaridee,
sein Stehen zum Gegenpapst und zum spiter schismatischen Basler Konzil®?. Im Konzil
standen zwei Universititen gegeneinander: Paris und Prag, beide vertreten durch
slawische Magister. Das konziliaristische Paris durch den ,Schismaticus Croatus”
Johannes von Ragusa, Prag durch den ,Haereticus Bohemus” Johannes von Rokyzana.
Fiir die Objektivitit des Pariser Magisters spricht, dal er dem Leser seines Werkes
empfiehlt, auch die Abhandlung seines Gegners zu lesen, um durch Vergleich beider
die wahre Lehre und echte Kirche Christi zu erkennen.

II. Tractatus de Ecclesia contra Bohemos

Ragusius erkannte sehr wohl, da es bei dem Disput mit den Hussiten nicht allein um
die Kelch-Kommunion und die vier Prager Artikel ging. Die Wurzel des ganzen
Streites lag tiefer und bestand in der falschen wydifitischen Auffassung der Kirche.
Darum griff er zur Feder und schrieb eine der besten Ekklesiologien, die ein tieferes
Erfassen der hussitischen Lehre erméglicht!®, Der Traktat hat drei Teile und jeder Teil
mehrere Kapitel.

Im 1. Teil (17 Kap.) wird die Frage der Mitgliedschaft in der Kirche behandelt.

Rokyzana hatte sechs Bedeutungen des Wortes , Kirche” unterschieden: 1. das Gottes-
haus, 2. die Gemeinschaft der Bischofe, 3. die Gemeinschaft aller Christen, 4. die
Gemeinschaft der Bosen und der ,praesciti” (von denen Gott vorherwei, daf sie
trotz Mitgliedschaft in der Kirche verlorengehen), 5. die Gemeinschaft der Gerechten
und Pridestinierten (zum Heil), 6. die Gemeinschaft der praedestinati und praesciti.
Da die Hussiten nur die Gemeinde der Pridestinierten fiir die echte Kirche Christi
hielten, will Ragusius beweisen, da nach Christi Willen die Kirche ist ,,Gemeinschaft
der Gliubigen — der guten und auch der bosen —, die den Papst als Oberhaupt an-
erkennen”.

Mit dem Agquinaten unterscheidet Ragusius die Gnade der Vorherbestimmung (von
seiten Gottes), die in der ewigen Liebe Gottes zu den Menschen besteht, die aber nicht
verursacht, daB jemand gut oder bose ist, weil Heil oder Verdammnis durch den freien
Willen des einzelnen entschieden wird. Auf seiten des Menschen verursacht die heilig-
machende Gnade das iibernatiirliche Leben der Seele und die Gotteskindschaft, indes
die umsonst gegebene Gnade nicht die eigene Rechtfertigung bewirkt, sondern mit-
hilft zur Rechtfertigung eines anderen!!, Diese dreierlei Gnaden: vorherbestimmende,
heiligmachende, umsonst gegebene sind keine Unterscheidungsmerkmale fiir die
Kirche, sondern nur Bedingungen, unter denen die Menschen in ein und derselben
Kirche leben. Man muf die Kindschaft Gottes von der Mitgliedschaft der Kirche
unterscheiden, was Wyclif wie Hus nicht tun. Nach katholischer Lehre besteht die

9 ,Dies aber stellte in der damaligen Epoche einen gemeinsamen Irrtum auch anderer her-
vorragender Minner dar, die sonst durch ihre Frommigkeit und Bildung bekannt waren.
Selbst Aeneas Sylvius, der spitere Papst Pius II., war als Kardinal ein Anhinger dieser
Theorie. Dies ist auf Kosten der menschlichen Schwiiche zu verstehen.” Vgl. Quétif/Echard,
op. cit. 798.

10 Dijeser Traktat, bisher unbekannt, war versteckt in einer Handschrift der Universitits-
bibliothek zu Basel (Signatur AD 29). Eine Abschrift, zu Beginn des 18. Jh. fiir die kénig-
liche Bibliothek in Paris, findet sich dort in der Nationalbibliothek (Signatur Lat. 1439)
mit 453 Folien. Der Abschreiber datiert den Traktat filschlich auf 1439. Ragusius erwdhnt
aber selbst, dal seine Schrift aus den Disputen und Repliken mit Rokyzana entstanden
sei vor seiner Reise nach Konstantinopel (1435).

11 Ex parte Dei: gratia praedestinationis; ex parte hominis: gratia gratum faciens et gratia
gratis data. Diese letzte geht durch schwere Siinde nicht verloren (wie die heiligmachende
Gnade) und kann auch Siindern gegeben werden, die nicht die Gotteskindschaft besitzen.

292



pilgernde Kirche aus Guten wie Bosen nach den Aussagen der Hl. Schrift (Gleichnis
vom Schafstall, vom Unkraut unter dem Weizen) und der Viter (bes. des hl. Augusti-
nus). Es ist ein aussichtsloses Beginnen der Hiretiker, die Kirche mittels der vorher-
bestimmenden oder auch der heiligmachenden Gnade zu definieren, denn es bleibt
Gottes Geheimnis, wer vorherbestimmt und auserwihlt ist.

Im 2. Teil (47 Kap.) werden Einheit, Heiligkeit, Allgemeinheit und Apostolizitit der
Kirche dargelegt.

Die Kirche Christi ist eins in der Taufe, im Glauben und in der Liebe. Demgemif8
kann ein Christ dreierlei Beziehungen zur Kirche haben und in ihr sein: durch seine
Taufe, seinen Glauben und als vollkommenes Glied auch durch seine Liebe (fides
formata).

Am ausfiihrlichsten analysiert Ragusius die Apostolizitit der Kirche. Christus ist die
primire, die Apostel sind die sekundire Grundlage der Kirche. Sie haben diese auf-
gebaut durch die Heiligkeit ihres Lebens, durch die Wahrheit ihrer Lehre, durch Wun-
dertaten und ihr Martyrium. Von Christus erhielten sie das Lehramt, um die geoffen-
barten Wahrheiten zu predigen; die Schliisselgewalt, um die falschen Bestrebungen zu
korrigieren; besonders aber die priesterliche Vollmacht. An der Spitze der Apostel
steht Petrus, der seinen Primat tatsichlich ausgeiibt hat. Die Kirche wird bis zum
Untergang der Welt bestehen. Die sittliche Qualifikation eines kirchlichen Amtstrigers
verhindert weder die Ausiibung noch die Wirkung seiner Vollmacht, denn Erstursache
ist Christus selbst, die Apostel und ihre Nachfolger sind nur Instrumental-Ursachen.
Neben der Weihegewalt (potestas ordinis) gibt es die Befehlsgewalt (potestas jurisdic-
tionis); letzte betrifft sowohl die Vernunft wie auch den Willen. Die Kirche hat die
Schliissel der Wahrheit (in der Schrifterklidrung hilft ihr der Hl. Geist) wie der Autori-
tit. Diese Schliisselgewalt betrifft nicht nur die Siinden, sondern auch die zeitlichen
Siindenstrafen (Ablisse) und ist nicht nur den Gerechten und Vorherbestimmten gege-
ben, weil sie als umsonst gegebene Gnade nicht wegen der Gutheit ihres Trigers,
sondern fiir den Nutzen der Kirche geschenkt wurde. Fiir den Sakramentenspender
ist das Amt, nicht das persdnliche Leben relevant!2,

Zur Kirche Christi gehéren die Guten wie die Bosen, nicht aber die Haretiker, die
sich gegen den Glauben vergehen. Zwischen einem gldubigen Siinder und einem
Hiretiker ist ein grundlegender Unterschied, denn der Irrlehrer stellt nach dem Aquina-
ten einen partiellen Ungliubigen dar?3.

Ragusius schlieft diesen 2. Teil mit einem aufrichtigen und demiitigen Bekenntnis:
»Wir bekennen — um im Namen aller mir dhnlichen Siinder zu sprechen —, daf wir
stindig sind und oft Gottes Majestit beleidigt haben. Trotzdem hoffen wir, daf wir
die Mutter, unsere katholische Kirche, so lieben, daf8 weder der Tod noch alle méog-
lichen Michte, weder gegenwiirtiges noch zukiinftiges Leid uns vom Busen der Mutter
Kirche trennen werden und von der unendlichen Gnade und Liebe Gottes, die in
Christus Jesus besteht, in unserem Herrn, der gebenedeit sei in alle Ewigkeit. Amen"14,

12 Ein Prélat in der Todsiinde ist gefesselt (ligatus) in seinem Gewissen, aber frei (liber)
in seiner Schliisselgewalt. Die Vorgesetzten verlieren wegen ihrer Siinde nicht ihre Voll-
macht und man soll sie pflichtmiiBig ehren, also nicht ,stets die Prilaten beschimpfen
und so die Kirche Christi mit Hundezihnen zerreiBen.” (Pariser Handsdhrift fol. 232 b).

13, Das Konigreich Bohmen, das weiland in der Einheit des Glaubens mit der rdmischen
Kirche stand, ist heute zerteilt, weil es die Grundlagen des Glaubens verlassen hat. Denn
die Verwegenheit, Mutter der Neuerungssucht, hat Johannes Hus mit seiner Kirche der
Pridestinierten hervorgerufen, Jacobellus de Mies mit seiner Kommunion sub utraque
specie und Hieronymus von Prag mit seinen ,universalia realia’, mit seiner Vermutung,
daf die Allgemeinbegriffe real seien.”

14 Pariser Handschrift fol. 259,

293



Der 3. Teil (12 Kap.) ist der interessanteste. Er beweist die Echtheit der Kirche durch
fiinf Merkmale (nach Augustinus): 1. Weisheit und Reinheit des Glaubens; 2. Uber-
einstimmung der Vélker; 3. durch Wunder bestiitigte Autoritit; 4. apostolische Nach-
folge im Petrusamt; 5. Bezeichnung , Katholische Kirche”.

Das 1. Merkmal der Echtheit der kath. Kirche besteht in der Reinheit des Glaubens,
die sich schon nach Hieronymus nicht bei den Kirchen im Osten, sondern nur beim
Apostolischen Stuhl in Rom findet. Denn er schreibt an Papst Damasus: ,,Ich will nie-
mand folgen, nur Christus, weil ich in der Gemeinschaft mit dem Stuhle Petri lebe.
Ich weiB, daf die Kirche auf diesem Felsen erbaut wurde. Jeder, der das Lamm aufer-
halb des Hauses gegessen hat, bleibt ein Fremdling. Wer nicht in der Arche Noahs ist,
wird wihrend der Sintflut sterben15, Ragusius betont, daf die héchste Autoritit inner-
halb der Kirche nur das Allgemeine Konzil hat, das in Basel ersffnet wurde und noch
nicht beendet ist. Wohl hat Gott einfache Fischer zum Apostelamt berufen, spiter
jedoch hat er gelehrte Minner, Apologeten, gegen die Irrlehrer erweckt. Es entstanden
Generalstudien und Universititen. Wo diese verfallen, dort leidet auch der Glaube?s.
Trotz aller Miingel flielen diese Weisheitsquellen immer noch in der kath. Kirche und
bewahren die Glaubenseinheit. Ragusius zitiert die Universititen von Paris, Tours,
Avignon, Salamanca Valladolid, Oxford, Cambridge, Kéln, Wien, Heidelberg, Lowen,
Krakau, Rom, Bologna, Padua, Siena u. a. Auch die Lehranstalten der vier grofien
Mbéndchsorden blithen als weitere vier Quellen der Wissenschaften!?.

Das 2. Merkmal der Echtheit der kath. Kirche besteht in der Ubereinstimmung der
Vélker. Ragusius weist hin auf die christlichen Konigreiche von Italien, Frankreich,
Spanien, Portugal, England, Ungarn, Polen, Norwegen, Schweden (frither auch B&h-
men). Nach den Hussiten war nur die frithchristliche Kirche echt, und auch die &stlichen
Kirchen folgen Chritus besser als die rémische Kirche. Denn Christus war demiitig,
arm, voll Heiligkeit und Reinheit. Dagegen sind Papst und romische Prilaten stolz,
prunksiichtig, eitel, reich, wolliistig, simonistisch und voller Laster. Die bhmische
Kirche will der frithchristlichen zhnlich sein im Glauben, in der sakramentalen Praxis
und im sittlichen Leben.

Ragusius repliziert darauf: das alles seien nur Ausreden. Die echte Kirche Christi darf
nicht schismatisch sein. Niemand kann Gott zum Vater haben, der nicht die Kirche zur
Mutter hat, wie schon der hl. Cyprian sagte. Wo ist die einheitliche sakramentale
Praxis? Die einen nennen sich Prager, die anderen Taboriten, die dritten Waisen.
Dazu gibt es noch weitere Sekten. Uber die angebliche sittliche Vollkommenheit
der dstlichen Christenheit kann sich Ragusius nicht duern, weil er noch nie in diesen
Gegenden war®®, Er hofft jedoch, dal es auch im Westen mehr echte Christen gibt,
als die Beschimpfer der hl. rémischen Kirche behaupten.

Was den Prunk bei den Gottesdiensten betrifft, so sei er grundsitzlich in der Verehrung
Gottes begriindet. Ragusius will ihn aber nicht verteidigen, sondern er beschwdrt die

18 Ragusius fihrt fort: ,Sieh, wie hellklar dieser hochberithmte Lehrer schreibt, den der
Osten wie der Westen hochpreisen und dessen Ruhm Bthmen und alle slawischen Lin-
der und Kénigreiche desto mehr beriihren sollte, weil er der gleichen slawischen Sprache
unddHerkunft war, Welch glorreiches Diadem unseres Kénigtums Dalmatien und der Stadt
Strido!”

18 So sei es in Bohmen. Solange die Prager Universitit blithte, war das Kénigtum Bdhmen
auf der ganzen Welt bekannt durch seine Treue, seine Friedfertigkeit und seinen Ruhm.
Anstatt hervorragender Magistri und Doktoren der Theologie lehren jetzt dort nur wenige
magistrunculi in artibus (halbfertige Philosophen), durch deren Oberflichlichkeit und Ver-
wegenheit das Kénigreich in verschiedene Sekten gespalten wurde.

17 Diese Lehranstalten und Mé&nchsorden hat man aus dem Kéonigreich Béhmen vertrieben,
was zur Folge hatte, daB auch die reine Glaubenswahrheit vertrieben wurde und mit ihren
Trigern ins Exil wegging. Vgl. Pariser Handschrift fol. 291 b.

18 Pariser Handschrift fol. 314.

294



Viter des Konzils: Kardinile, Patriarchen, Erzbischofe, Bischofe, Prilaten und alle
geistlichen Mitbriider: sie sollten ohne Riicksicht auf die Vergangenheit und ohne
Zsgern ,eine tatsichliche und echte Reform der Kirche an Haupt und Gliedern ver-
wirklichen, die dem Herrn lieb wire und die Welt umwandeln sollte. Denn ohne
solche Reform, durch die der Friede zwischen Gott und uns gestiftet wird, kann weder
das Glaubensschisma vermieden noch der weltliche Friede erreicht werden‘®,

Das 3. Merkmal der echten Kirche Christi besteht in der durch Wunder bestitigten
Autoritit. Die Apostel predigten frei die Frohbotschaft und bestitigten ihre Sendung
durch Wunder. Die Autoritit der Schliisselgewalt in der Kirche ist durch ihr Alter
gesichert. Das miifite den Hussiten zu denken geben. Die Laienkommunion unter einet
Gestalt war jahrhundertelang Uberlieferung der Kirche. Dagegen behaupten nun die
Neuerungssiichtigen: die Kommunion unter beiden Gestalten sei zum Heile notwendig,.

Das 4. Merkmal der echten Kirche stellt die Nachfolge der Bischéfe auf dem Stuhle
Petri dar. Die Gegner des pipstlichen Primats leugnen, daff Petrus in Rom war, weil
dies nicht in der Bibel erwihnt ist. Aber den Aufenthalt Petri in Rom bezeugen Hege-
sippos, Eusebius, Ambrosius, Hieronymus und andere. Darum sind die Nachfolger
Petri auf seinem Bischofsitz auch die Nachfolger in seinem Primat. Hus irrt, wenn er den
pipstlichen Primat aus der kaiserlichen Macht, besonders aus der sogenannten ,Kon-
stantinischen Schenkung’ ableitet. Rom besitzt den Primat nicht, weil es Hauptstadt des
rémischen Reiches war, sondern weil dort Petrus seinen Bischofsitz hatte. Der Primat
des romischen Bischofs wurde von den Konzilien anerkannt (Nizida, Chalzedon, Kon-
stantinopel und auch spiteren) wie auch von den griechischen Vitern (Cyrill von
Alexandrien, hl. Maximus, hl. Athanasius, Johannes Chrysostomus).

Weil Rokyzana den Katholiken vorwirft, daf sie die Autoritdt der Kirche héher bewer-
ten als die der Hl. Schrift und sich dabei auf Augustinus beruft, erwidert Ragusius:
‘Augustinus wollte den Irrlehrern sagen: ,Ich wiirde dem Evangelium nicht glauben,
wenn mich nicht die Autoritit der Kirche dazu gebracht hitte, die jenes Evangelium
angenommen und gebilligt hat.”

Ragusius beendet seinen Traktat mit einem Seufzer: ,,Wie gottlos mufl jener sein,
der behauptet, daf die Kirche mit einer uniibersehbaren Menge beriihmter und gelehr-
ter Doktoren irrt, deswegen ihre Autoritiit ablehnt und seinen eigenen Eselskopf h&her
wertet als die kirchliche Autoritit! Nichtsdestoweniger beten wir auch fiir ihn und fiir
alle Hiretiker und Schismatiker. Mége Gott und unser Herr Jesus Christus sie zuriick-
fiihren in die heilige, katholische und apostolische Kirche, die immer Mutter ist.

120

Amen
Literatur

Fr. Appendini, Notizie istorico-critiche sulle antichiti, storia e letteratura de Ragusei, Ra-
gusii 1803.

J. Quétif / ]. Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, 2 Bde. Paris 1719—21.

Joannis de Ragusio, tractatus: Quomodo Bohemi sunt reducti ad unitatem ecclesiae.
Fr. Palackyj, Monumenta conciliorum generalium saec. XV. Concilium Basileense. Scrip-
torum I, Vindobonae 1857.

O. Lorenz, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter seit der Mitte des 13. Jahrhunderts,
2 Bde Berlin 1886/87 (3. Aufl.).

Joannes de Ragusio, Tractatus de Ecclesia contra Bohemos, Ms lat. 1439 Bibliothéque Natio-
nale de Paris; Ms AD 29 Universititsbibliothek Basel.

Paul de Vooght, L'héresie de Jean Hus, Louvain 1960; ders.: La doctrine et les sources du
sermon ,,Dixit Martha”, RevSR Strasbourg 1957, 20—33.

G. Thils, Le , Tractatus de Ecclesia” de Jean de Raguse, Angelicum XVII (1940) 219—244.

K. Binder, Der , Tractatus de Ecclesia” Johanns von Ragusa und die Verhandlungen des Kon-
zils von Basel mit den Husiten, Angelicum XXVIII (1951) 30—54.

T. Krchiidk, Cechové na koncilu basilejském, Kiestansk4d Akademie, Rim 1966.

19 Pariser Handschrift fol. 317 b. 20 Pariser Handschrift fol. 430.

295



