drei Aufgaben: es soll fiir jedermann lesbar,
eine Bestandsaufnahme des Stiftes in der
heutigen Zeit und schlieBlich ein reprisenta-
tives Werk sein. Alle drei Aufgaben sind
voll erfiillt. Diese Festschrift stellt ein spre-
chendes und wiirdiges Dokument flir das
groBe Jubilium dar. Dem Stift gelten unsere
Gliickwiinsche fiir einen weiterhin segensrei-~
chen Weg in ein weiteres Jahrhundert des
Bestandes und ins dritte Jahrtausend des
Christentums!
Linz Peter Gradauer
LOIDL FRANZ (Hg.), Aspekte und Kontakte
eines Kirchenhistorikers. Kirche und Welt in
ihrer Begegnung. (Wiener Beitriige zur Theo-
logie 52) (230.) Dom-V., Wien 1976. Kart.
lam. S 260.—, DM 37.50.

Diese Festgabe zum 70. Geburtstag des nun-
mehrigen Emeritus der Kirchengeschichte
(Wien) bringt fast durchwegs klassische De-
tailforschung, so daf eine ziinftige Rez. ein-
fach ausufern wiirde, obgleich Themen wie
Durchfithrung zu einer Diskussion durchaus
reizen. Ich méchte daher nur eine unvoll-
stindige und notwendig oberflichliche Cha-
rakterisierung einzelner Beitrdge wagen, Die
autobiographischen und zeitgeschichtlichen

Beitrige des Jubilars sind eine Art Denkmal .

und werden von all denen gern gelesen
werden, die ihn schitzen und verehren. Dem
Seelsorger Loidl ist Abraham a Sancta Clara
ein zweites Ich geworden,

J. Lenzenwegers Abhandlung iiber einen Erz-
bischof und Pfriindenjidger des 14. Jh. be-
eindruckt durch stupende Quellenkenntnis
und minutiése Gelehrsamkeit. Der Leser ver-
mutet nur gelegentlich den Schalk zwischen
den Zeilen und weif manchmal nicht, wie
jhm geschieht. Die Beweisfiihrung von
I. W. Frank, da der Wiener Konziliaris-
mus des 15. Jh. nicht wesentlich ernster ge-
nommen werden soll als ein politisches In-
strument, hat mich eigentlich sehr iiberzeugt.
H. GroBings reichen Artikel iiber den Hexen-
wahn liest man mit groSem Interesse. Man
miifite einmal eine Arbeit iiber Hexenwahn
und Gegenreformation schreiben. Uber die
Wurzeln dieses Aberglaubens teile ich viel-
fach nicht die Meinung des Vf. und finde
die Darstellung im einzelnen anfechtbar. Der
militirgeschichtliche Beitrag von L. Jedlicka
erschien mir methodisch bemerkenswert
(Artefaktmethode, Feldforschung) und kommt
vor allem nostalgischen Gefiihlen fiir Kaka-
nien entgegen. Auch die quelienkritischen
Aufsitze von A. H. Benna (Haus-, Hof- und
Staatsarchiv) und A. Staudinger fand ich

registrierungswiirdig.
Regensburg Gerhard B. Winkler

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

VOBBE GERHARD, Jesus Christus — Er-
findung oder Wirklichkeit? (Abh. z. Phil,
Psych., Soziol. d. Religion u. Okumenik, hg.

316

v. ]J. Hasenfu8, NF 33) (241.) Schéningh, Pa-
derborn 1976. Kart. DM 32.—.

V. versucht aus fundamentaltheologischer
Sicht, d. h. unter Heranzichung exegetischer,
philosophischer, religionsgeschichtlicher und
theologischer Erkenntnisse, die ,Unerfind-
barkeit Jesu Christi als Erweis seiner gott-
lichen Sendung nachzuweisen” (11). Die Ka-
tegorie der Unerfindbarkeit setzt dabei einer-
seits ein Wissen um das voraus, was dem
Menschen als Menschen kraft seines Wesens
(und seiner Erfahrung) nicht zukommt und
was — nicht als ideale Synthese (Mythus) —
andererseits in einer geschichtlichen Gestalt
historisch glaubwiirdig nachweisbar in Ver-
bindung mit echt Menschlichem begegnet.
Sowohl die Apologetik als auch die Exegese,
die von Christen betriebene vergleichende
Religionsgeschichte und die Christologie ar-
beiten in bezug auf Jesus von Nazaret, seine
Botschaft und sein Schicksal, von jeher mit
den Kategorien des Ungewdhnlichen, Unver-
gleichlichen, des Einmaligen, des Paradoxen
und der paradoxen Synthese von Allmachts-
anspruch und geschichtlichem Wirken. Eine
grundlegende, iiberzeugende, sowohl histori-
sche, und das heiBt exegetische, als auch sy-
stematische Gesichtspunkte bewufit reflek-
tierende Untersuchung aus fundamentaltheo-
logischer Sicht fehlte bisher. Schon von hier
aus kann diese Untersuchung mit breiter
Aufmerksamkeit rechnen.

V. reflektiert zun#chst ausfiihrlich in knappen,
alle wesentlichen Gesichtspunkte bedenken-
den Kap. iiber die Kategorie des Unerfind-
baren als philosophisches und methodisches
Problem, wobei er von der Anlage des Men-
schen auf echte metaphysische Transzendenz
als Ansatzpunkt anthropologischer Art aus-
geht. Er bestimmt diese Transzendenz als
eine leere, offene, sich selbst nicht genii-
gende, das Gegeniiber héchstens ahnende
Grundgegebenheit. Dadurch erfihrt sich der
Mensch zugleich als unvollkommenes, der
Geschichte unterworfenes, unerfiilltes Wesen.
Von dieser Grenzerfahrung her ergibt sich
der Ansatzpunkt fiir das ,Unerfindbare”,
Es ist die Selbsterfahrung und Verhaltens-
weise eines Menschen, dessen Wesensmitte
von der Begegnung, ja von einer dauernden
inneren Verbindung mit dem Absoluten, mit
Gott geprigt ist. Dieses Unerfindbare ist
daher auch mit dem Begriff des Geheim-
nisses bezeichenbar. Dieses Unerfindbare mufl
sich dabei sowohl ausweisen als nicht vor-
her real Ausdenkbares, aber auch als etwas,
das eine neue, giiltige Sinnantwort auf die
Existenzfrage des Menschen zu geben ver-
mag.

Daf dies fiir Jesus von Nazaret tatsichlich
zutrifft, zeigt V. sodann im Hauptteil seiner
Arbeit auf an dessen Reich-Gottes-Botschaft,
an der Forderung zur Nachfolge, an der
Liebespredigt, am Heilbringeranspruch, an
seinem Selbstbewufltsein, n#herhin daran,



da Jesus kein AbstandsbewuBtsein Gott
gegeniiber hat, daf er Siinden vergibt und
daB er sich selbst iiber die Naturordnungen
des Lebens: Familie, Kinder, ja auch iiber
das Leben seiner Anhiinger stellt. Er setzt die
wichtigsten Ergebnisse der Exegese voraus
und schaut auf das Gesamtbild, das diese
Forschungsergebnisse von Jesus ermdglichen.
Es ist ihm dabei grundsitzlich recht zu ge-
ben in der Feststellung (im Anschluf an
H. U. von Balthasar), daf es auf Farben-
blindheit beruhe, die Einmaligkeit und Uner-
findbarkeit der Heilbringergestalt Jesu nicht
zu sehen und statt dessen ,mit professoralen
Facettenaugen am biblischen Befund herum-
zumikroskopieren” (143). Er gibt jedoch
gleichzeitig zu, daf sein Ergebnis der Er-
ginzung noch bediirfe, besonders in Hinsicht
auf die Antworten Jesu zu den Problemen
der menschlichen Grenzerfahrungen, beson-
ders den Tod, auf die Einzigartigkeit Jesu
in religios-phdnomenologischer Hinsicht und
besonders auf das ,Ereignis” der Auferste-
hung. Weitergehende exegetische Untersu-
chungen zum Proprium Jesu koénnen hierfiir
entscheidende Erkenntnisansitze liefern. Si-
cherlich hat V. recht, wenn er meint, der
Aufweis der Unerfindbarkeit Jesu erginze
wesenhaft die traditionellen Beweise der Fun-
damentaltheologie, die sog. philosophisch-hi-
storische Glaubensbegriindung und die Im-
manenzapologetik.

Zwar wire im einzelnen exegetisch und bibel-
theologisch vielerlei anzumerken, jedoch
wiirde dadurch das Gesamtergebnis und vor
allem der Ansatz nicht in Frage gestellt.
Insgesamt leistet diese Untersuchung auch
dem Exegeten und Bibeltheologen einen not-
wendigen Dienst, indem sie ihm hilft, das
Phinomen Jesus methodisch umfassender zu
reflektieren und ' philosophisch-theologisch
ganzheitlich abzuwiigen. Dieser Ansatz fiihrt
die Forschung wirklich weiter.

Passau Otto Knoch

FITZGERALD M. / KHOURY A. TH. /
WANZURA W. (Hg.), Moslems und Chri-
sten — Partner? (Islam und westliche Welt,
Bd. 1) (205.) Styria, Graz 1976. Kart. lam.
S 180.—, DM 25—,

,Der 1. Bd. will mit einer Einfiihrung in die
Denk- und Lebenswelt der Moslems zunidhst
die Grundvoraussetzungen zum Verstehen
des Islams schaffen. Daneben wird ein Be-
richt gegeben iiber den aktuellen Stand der
Beziehungen, betrachtet vor allem aus mosle-
mischer Sicht. Die folgenden Bde. werden
dann jeweils besondere Aspekte des Islams
erschliefen” (10—11). Um einen Uberblick
iiber das Gebotene zu gewinnen, seien die
Kapiteliiberschriften angefiihrt: Der Islam als
religioses Phinomen — Der Koran und die
islamische Theologie — Einleitung zum Lesen
des Korans — Zum islamischen Gesellschafts-
system — Moglichkeiten einer Ukumene

zwischen Christentum und Islam — Islam
und Dialog — Bibel und Koran — Situation
der Moslems in Deutschland. — Diese The-
men werden von 8 Autoren bearbeitet. Da-
her kénnte man die neue Reihe ,Islam und
westliche Welt” der Gattung der informati-
ven Zeitschriften zurechnen. Am aufschluB-
reichsten ist daher der Artikel iiber die Be-
ziehungen zwischen der r.-k. Kirche und dem
Islam: ,Der Islam hat sein Ja zur Allianz
mit der rémisch-katholischen Kirche gesagt,
das beweisen die Gespriche und Vereinba-
rungen des Jahres 1974, das eine Wende in
den Beziehungen zwischen ,Krummstab und
Kalima”, zwischen Moslems und kath. Chri-
sten gebracht hat” (137). Dagegen seien die
Kontaktgespriche mit den protest. Kirchen
auf den Nullpunkt herabgesunken. Die sy-
stematischen Kapitel informieren zwar allge-
mein, im besonderen miifite man aber etliche
Fragezeichen setzen. Immerhin ist es zu be-
griifen, daf ein solches Buch erschien, um
iiber ein Problem zu informieren, das heute
viele Geister bewegt. Da mehrere Binde
geplant sind, sollen einige Desiderata ange-
meldet werden:

a) Umschrift der arabischen Wérter: Zwar
wird eine Tabelle zur Umschrift der arabi-
schen Buchstaben gebracht (14), der Text
selbst bringt aber ein Misch-Masch franzé-
sisch-englischer Transkriptionen. Bei einer
deutschen Ausgabe sollte man sich doch an
die in deutschsprachigen Publikationen {ibli-
che Umschrift halten, wie sie etwa im Lexi-
kon der arabischen Welt, Artemisverlag 1972,
S. IX angegeben wird. Auch die Koranaus-
gabe von R. Paret, nach der die Suren zitiert
werden, hilt sich an diese Umschrift.

b) Die Namen der Suren (76f): Hier berufen
sich die Hg. eigens auf Paret; doch die
Schreibweise der Namen hat mit Paret iiber-
haupt nichts zu tun. So wird der arabische
Artikel al dem Wort nachgesetzt; folgerich-
tig hitte man das gleiche auch in der deut-
schen Ubersetzung tun miissen. — Obwohl
der Kehllaut Ajin angegeben wird (14), wird
er in der Transkription nirgends verwendet.
Dazu ist eine Menge von Schreibfehlern zu
vermerken; Sure 41 heiBt nicht fushshilat
sondern fussilat, Sure 15 nicht Al-Hyr son-
dern al-higr, usw.

¢) Ferner hitte man in der Ubersetzung der
urspriinglich wohl englisch oder franzdsisch
verfaBten Artikel auf die iibliche deutsche
Sprachweise achten sollen; etwa statt
Omaijad-Ottoman-Kalifen (58), die Omaija-
den oder die osmanischen Kalifen. Schlieflich
stellen wir zur Frage, ob man statt Moslems
ni?lu schlicht und einfach Muslime sagen
sollte.

Diese Schonheitsfehler konnten leicht vermie-
den werden, was den weiteren Binden sicher

zugute kdme.
Graz Claus Schedl

317



