Inge Gampl neues Licht: ,Usterreichisches
Staatskirchenrecht 1918 bis 1920”. Einen auf-
schlureichen Uberblick iiber die neuere kir-
chenrechtliche Entwicklung in Deutschland
bietet Audomar Scheuermann: ,Das
Bayerische Konkordat 1924 bis 1974” (ein
Druckversehen auf S. 409 unten: der Ver-
trag von 1803 heilt Reichsdeputationshaupt-
schlufl).

Wie die Festschriften allgemein stellt auch
diese eine ergiebige Fundgrube praktischer
und interessanter Informationen in den ver-
schiedenen Bereichen der kirchlichen und der
zivilen Rechtswissenschaft dar, gleich wert-
voll fiir Kanonisten, Staatskirchenrechtler
und auch Seelsorger; ein Register wiirde
wohl den Wert und die Niitzlichkeit noch
um einiges erhdhen. Die am Convivium teil-
nehmenden Autoren haben dem Jubilar eine
wiirdige und verdiente Ehrengabe dargereicht.
Linz Peter Gradauer

PASTORALTHEOLOGIE

ZULEHNER PAUL M., Heirat — Geburt —
Tod. Eine Pastoral zu den Lebenswenden.
(279.) Herder, Wien 1976. Kart. lam, S 196.—,
DM 32.—.

Was an Zulehners ,,Auswahlchristenpastoral”
zunichst auffillt, ist das Literaturverzeich-
nis, das die ganze Breite der in Rede ste-
henden Problematik betrifft. Das Buch ist
geradezu lexikal angelegt (639 Zitate; viele
davon geben mehrere Werke anl). Aus vie-
len soziologischen Untersuchungen wurden
Analysen der pastoralen Situation zusam-
mengetragen. Der Vf. legt mit diesem Werk
die in seinem Buch ,Religion nach Wahl”
(Wien 1974) angekiindigte Konkretisierung
seiner Grundthesen vor. Er greift damit ein
Thema auf, das jeden Seelsorger beschiiftigt:
Wie kénnen jene Christen, die nur noch bei
bestimmten Anldssen kirchliche Dienste in
Anspruch nehmen, wieder mehr am Leben
der Gemeinden beteiligt werden?

Eine Beurteilung des Werkes hingt u. a. vom
Urteil iiber die Brauchbarkeit des begriff-
lichen Instrumentariums ab. Der zentrale
Begriff ,,Auswahlchristen” ist sprachlich nicht
eindeutig. Es handelt sich ndmlich nicht um
ausgewdhlte Christen im Sinne einer Aus-
wahlmannschaft (Elite), sondern um aus-
withlende Christen, also solche, die auf dem
Markt der Weltanschauungen unter anderem
auch kirchliche Angebote auswihlen, Sie wi-
ren richtiger ,, Auswihlchristen” zu nennen.
Es ist auch die Frage, ob es sich bei ihnen
iiberhaupt um Christen handelt, zumal ihnen
der Zustand eines neuartigen Unglaubens
(23, 48, 184) zugeschrieben und ihre Reli-
giositit von Gliubigkeit unterschieden wird
(130), was die Begriffe nicht klarer macht.
Trotz aller Unterscheidungsversuche von
,kritischen Christen”, die sich nur teilweise
mit der Kirche identifizieren (an die Stelle
kritisierter Aussagen und Verhaltensmuster

jedoch neue, aber ebenfalls christliche setzen,
14), ist der Unterschied zu diesen nicht ganz
iiberzeugend. Z. faBt den Begriff so, daf
sich ,Auswahlchristen” von den von ihnen
nicht ausgewihlten christlichen Inhalten er-
satzlos distanzieren (14) bzw. dafl sie diese
negieren (Religion nach Wahl, 23). Insofern
sie zentrale christliche Inhalte bewufit negie-
ren, sind sie aber im vollen Sinn nicht mehr
Christen. Ob man ein so gemeintes Pridi-
kat ,Auswahlchrist” siebzig Prozent der
Christen in unserem Land verleihen kann
(vgl. die Graphik auf dem Umschlag von
»Religion nach Wahl”), ist denn doch die
Frage.

Was als ,, Auswahlchristenpastoral” vorgelegt
wird, ist der Versuch, Sakramente als kirch-
liche Vollziige an den Lebenswenden anzu-
sehen. Dies hat den Nachteil, da es Sakra-
mente gibt, die nicht an bestimmten Lebens-
wenden angesiedelt sind (z. B. die Euchari-
stie), daB es aber auch viele Lebenswenden
gibt, an denen kein Sakrament vorgesehen
ist, wie z. B. Pubertit, Berufseintritt, Pen-
sionierung, die Wende zum Alter u. a. m.
Die Kirche hat sich immer dagegen gewehrt,
aus der Firmung einen ,Mannbarkeitsritus”
zu machen, was in der Diskussion um das
Firmalter immer wieder aufklang. Ebenso
wehrt sie sich dagegen, aus der Kranken-
salbung ein Sakrament der Lebenswende
zum Alter zu machen. Das II. Vatikanum
hat grofie Anstrengungen unternommen, ihr
auch den Charakter eines Sterbesakramentes
zu nehmen, obwohl es sich doch als solches
an der ,letzten Lebenswende” angeboten
hitte. Es erhebt sich hier ein grundsitzliches
Bedenken gegen die gebrachte Interpretation
der Sakramente: Die Sakramente sind nicht
Mittel zur Bewiltigung von Lebenswenden
(wie heidnische Riten), sondern es konnen
h&chstens per accidens einige Sakramente
auch eine derartige Funktion tibernehmen,
Ob man aber in der Pastoral den Akzent so
stark auf diesen einen méglichen Aspekt
legen soll — und dies gerade bei Fernstehen-
den —, ist eine andere Frage.

Im einzelnen wird dieses Bedenken deutlich,
wenn etwa der Versuch unternommen wird,
in der Taufe auch ein Mittel zur Aufarbei-
tung ambivalenter Gefiihle der Eltern nach
der Geburt eines Kindes zu sehen. Abge-
sehen von der theologischen Problematik
kann die Taufe eine solche Funktion hoch-
stens bei einer Spendung als Sduglingstaufe
(mit)iibernehmen. Die heute immer iiblicher
werdende Praxis, mit der Taufe einige Mo-
nate zuzuwarten, lift es nicht mehr ohne-
weiteres zu, von der Situation der Geburt
auszugehen. Auch bei der EheschlieBung
fragt es sich, ob man so selbstverstindlich
vom Erlebnis einer Lebenswende ausgehen
kann. Z. selbst beschreibt die Partnerwahl
als einen ,langsamen und allméhlichen Kon-
zentrationsvorgang” (70). Gerade heute ha-
ben viele bei der EheschlieBung nicht das

329



Bewufltsein einer Wende. Sie feiern ein Fest
und bringen die getroffene Entscheidung da-
mit an die Uffentlichkeit. Bei der letzten
Lebenswende verzichtet Z. von vornherein
auf eine Erdrterung der kirchlichen Sterbe-
hilfe, sondern deutet das Erlebnis der Hin-
terbliecbenen als Lebenswende, fiir deren
Bewiltigung das kirchliche Begribnis eine
— wenn auch nicht sakramentale — Hilfe ist.

Eine Konzentration der Pastoral fiir Fern-
stehende auf die drei aufgezeigten Lebens-
wenden wire wohl nicht anzuraten. Man ver-
miBt bei einer ,,Auswahlchristenpastoral” die
Erwidhnung weiterer Methoden, die bei uns
miglich und doch recht wirksam sind: Der
Religionsunterricht, die Katholische Erwach-
senenbildung, Biicher, Zeitungen und Zeit-
schriften, Rundfunk und Fernsehen, die Ar-
beit der katholischen Verbinde. Auch die
kirchlichen Dienste der Caritas mit ihren
zahllosen Einrichtungen, die kirchlichen Kin-
dergiirten, Schulen und Krankenhiuser wir-
ken oft {iberzeugend auf Fernstehende.
Ebenso haben der Kirchenbau und die ge-
samte kirchliche Kunst einen grofien EinfluR
auf jene, die sonst am kirchlichen Leben nicht
so intensiv teilnehmen.

Es ist zweifellos ein Verdienst des Vf., den
Blik von einer Kirche der Vollchristen und
Aktivisten wieder auf die Sorge um die
gemeindlich nicht Integrierten gelenkt zu
haben. Bekehrung, Christlichkeit und Kirch~
lichkeit sind ja keine fixen Gréfen, sondern
sie unterliegen einem Prozef mit vielen
Stufen und auch Riickschligen. Trotz des
immer wieder zitierten Satzes von H. Swo-
boda ,Ein schwerer Fehler der Seelsorge ist
es, wenn immer nur diejenigen bekehrt wer-
den, die schon bekehrt sind”, darf doch ge-
fragt werden: Wer ist ,schon bekehrt”? So
wie Gott selbst den glimmenden Docht nicht
loscht, so mufl auch die Kirche (wieder) ler-
nen, sich wenigstens iiber das Glimmen zu
freuen und es als Zeichen der Hoffnung zu
werten.
Linz Wilhelm Zauner
BOMMER JOSEF, Befreiung von Schuld-Ge-
danken zu einer vielfiltigen Bug- und Beicht-
praxis. (119.) Benziger, Ziirich 1976. Kart.
sfr 13.80.

Es wird gut sein, die gegenwirtige Diskus-
sion um Buffie und Bufformen und deren
Sakramentalitit in einen gréferen Zusam-
menhang zu setzen, also nicht nur objektiv
nach Weisungen und Vorsdhriften zu fragen,
sondern vor allem zu bedenken, daf die
Sakramente ,,propter homines” bestehen. Die-
sen anthropologischen Aspekt stellt der Lu-
zerner Pastoraltheologe in den Vordergrund.
Vielleicht wird mancher argwohnen, dariiber
kdme nun das ,Sakrament” zu kurz, It
meine aber, erst so bekime es seinen heute
vertretbaren Ort in der Gemeindepastoral
und im individuellen Leben eines Christen.

330

Alles Lamentieren iiber die Abnahme der
Beichthidufigkeit niitzt letztlich nichts. Ein klu-
ger Seelsorger wird vielmehr zu ergriinden
suchen, wo den heutigen Menschen der
Schuh driikt, um dann einen gangbaren
Weg zu suchen auf eine wirklich notwen-
dige Zielvorstellung hin.

Im 1. Kap. werden einige theologische, am
Gegenwartsmenschen verifizierte Vorbemer-
kungen gemacht: moraltheologische um
Schuld und Siinde, biblische um Umkehr
und Vergebung. Auf dieser Basis bespricht
B. dann die vielfiltigen Formen der Bufle
und Siindenvergebung in der Kirche. Als
wichtigste und stets notwendige Weise der
Umkehr steht zunichst die ,Beichte vor
Gott” im Vordergrund; sie ist die Grund-
bedingung aller Bule, oftmals schon die aus-
reichende. Die 2. Form, das Gesprich oder
die ,Beichte vor dem Bruder” ist biblisch
gut begriindet (Mt 18, 14 ff), aber oftmals
vernachlissigt. Gerade in diesem Zusammen-
hang verspiirt man das seelsorgliche Enga-
gement des friitheren Stadtpfarrers so sehr,
daB diese Frage um das seelsorgliche Ge-
sprich fast die Proportionalitit des Buches
zu sprengen droht. Doch sind die Erkennt-
nisse heilsam und zukunftsweisend. Im 3.
Abschnitt ist dann vom Sakrament der Bufle
als der ,Beichte vor der Kirche” die Rede,
sowohl in der Einzelbeichte wie in den For-
men der BuBgottesdienste. Mir hat das
Buch auflerordentlich gefallen und ich emp-
fehle es gern. Es ist geeignet, iiber eine
Engfithrung der Diskussion hinwegzuhelfen.

Wien Johannes H. Emminghaus

PAUS ANSGAR (Hg.), Grenzerfahrung Tod.
(347.) Styria, Graz 1976, Kart. lam. S 340.—,
DM 47 —.

Der Bd. enthillt die Vorlesungen der Salz-
burger Hochschulwochen 1975, deren Thema-
tik ein starkes Echo gefunden hat. ,Mit
Wiirde sterben” ist ein viel diskutiertes
Thema geworden. Der heutige Mensch hat
zwar das Sterben zu verdringen gesucht,
der sterbende Mensch wird in die Kranken-
hiuser abgeschoben, isoliert, alleingelassen.
Sterben ldBt sich aber auf lingere Sicht nicht
verdringen, es wird immer wieder bedacht
werden. ,Die Kunst zu sterben” mufl ge-
lernt werden. Der Dialog der Wissenschaf-
ten, wie er in den Salzburger Hochschul-
wochen gepflegt wird und hier seinen Nie-
derschlag findet, bietet dem Leser eine
Fiille von Denkansti8en und Uberlegungen.

Der einmalige und unwiederholbare Tod als
eine zum Leben gehdrende erlittene Grund-
gegebenheit wirkt sich in ausnahmslos allen
Problem- und Gestaltungsbereichen des Da-
seins (wie Theologie, Medizin, Recht, Lite-
ratur, Musik etc.) aus und zwingt vor die
Frage nach dem Sinn des endlichen Lebens
(Vorwort). Die einzelnen Beitréige geben Ein-
blik in Zeiten, in denen sich der Mensch



