griffen, wie die dem Buch beigegebene Do-
kumentation (speziell der Papstbriefe) er-
freulich zeigt. Ob es aber auch schon alle
Pfarrer und Kapldne mit ihrem oft je eige-
nen und subjektiven Begriff von ,Konzil”
erfalt haben, wage ich zu bezweifeln. Es
ist lingst nicht alles vom Konzil oder von
der Einleitung des Neuen MeBbuches ge-
deckt, was an der Basis oft genug geschieht.
Ob wir lernbereit sind?

Wien Johannes H. Emminghaus

LOTTER FRIEDRICH, Severinus von Nori-
cum. Legende und historische Wirklichkeit.
(Monographien zur Geschichte des Mittel-
alters, hg. v. K. Bosl, Bd. 12) (VIII u. 328.)
Hiersemann, Stuttgart 1976. Ln. DM 130.—.

Die wichtigsten Ergebnisse dieses Buches hat
Vf. schon friiher in Form von Einzelaufsitzen
vorgelegt. Seine Thesen fanden teils An-
erkennung (H. Koller, G. Winkler), teils
heftige Ablehnung (F. Prinz, R. Noll). Diese
Zusammenfasung (Habilitationsschrift) bot
Gelegenheit zur Auseinandersetzung mit der
Kritik und zur nochmaligen Uberpriifung
des Materials.

Unter Anwendung der von der Bibelwissen-
schaft entwickelten formgeschichtlichen Me-
thode vermag L. vielfach iiberzeugend auf-
zuzeigen, wie in der von Eugippius (nach
L. kein direkter Schiiler des Heiligen) ver-
faBiten ,Vita Severini” tatsichliche Gescheh-
nisse typologisch stilisiert wurden. Bei Be-
achtung dieser Vorgangsweise wird es mog-
lich, zu den historischen Ereignissen mit
Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit vorzu-
dringen. So erfahren wir auBerordentlich
viel iiber unsere engere Heimat, iiber die
damalige politische Situation der Provinz,
die Rolle der Bischéfe beim Grenzschutz, die
Funktion der Kloster, die Kult- und Kultur-
kontinuitit usw. Ein noch bedeutsameres Er-
gebnis ist das erzielte neue Bild des hl. Se-
verin. L. macht auf eine zweite Quelle auf-
merksam, die ,Vita Antonii” des Ennodius,
die ebenfalls einige Aussagen iiber Severin

enthilt. Vor L. hatte schon M. Bildinger

(1878) auf dieses Werk hingewiesen und
(was L. offenbar iibersehen hat) A. Crammer
(Heiliges Passau, Miinchen-Passau 1782, 45 f).
Die Identifizierung L.s iiberzeugt. Bedenken
mochte ich jedoch gegen den Versuch an-
melden, den von Ennodius genannten Ge-
burtsort des Heiligen, ndmlich ,,Valeria”, als
Korruptele von ,Lavria(co)” zu erkliren
(232 A. 193). Ennodius bezeichnet Severin als
sillustris vir” und gibt ihm damit einen
Titel, der um diese Zeit fiir die hdchsten
Reichs- unnd Hofdmter reserviert war. Auf-
grund dieses Sachverhalts hilt es L. nicht fiir
zu gewagt, flir den bei Apollinaris Sidonius
fiir das Jahr 461 erwihnten Konsul Flavius
Severinus eine Personengleichheit mit unse-
rem Heiligen anzunehmen. Dieser Schluf
ist nicht zwingend, findet jedoch in dem von
A. Chastagnol vdllig unabhingig von L.s

Forschungen errechneten Todesjahr des Kon-
suls (zwischen 481 und 490) eine gewisse
Stiitze, starb doch der Heilige am 8. Jinner
482. Bekanntlich konfrontiert uns auch die
»Vita Severini” immer wieder mit einem
hochpolitisch titigen Severin, was in merk-
wiirdigem Gegensatz zu seinem Mbdnchsstand
steht. Das ist auch bisherigen Forschern auf-
gefallen (E. K. Winter, St. Severin zwischen
Ost und West, Klosterneuburg 1958, be-
zeichnete jhn als ,Interrex und Volkstribun®).
Die Thesen L.s wiirden den , homo politicus”
hinlinglich erkliren., Das erste Kommen Se-
verins nach Noricum, das Eugippius bald
nach dem Tode Attilas (+ 453) ansetzt, wire
nach L. in politischer Funktion erfolgt, zum
militirischen Schutz der Randprovinz. Nach
seiner Konversion und Hinwendung zum
Mbénchtum wire er erneut hierher gekom-
men, um der durch die Germanen bedringten
romanischen Bevolkerung in ihrer Not bei-
zustehen. Von dieser Periode handelt die
»Vita Severini’, und in dieser Zeit wuchs
der Heilige — besonders nach der Absetzung
des  westrdmischen  Kaisers  Romulus
Augustulus (476) — hinein in die Rolle des
Interrex” (L. verwendet dieses Wort nicht),
wobei er immer noch von seiner ehemaligen
Stellung zehren konnte. Nach dem teilweisen
Abzug der Romanen (488), bei dem sie die
Reliquien des 6 Jahre zuvor verstorbenen
Severin mitnahmen, wurde seinen Mdnchen
fiir ithr Kloster ein Grundstiick in Castellum
Lucullanum (Neapel), dem Ruhesitz des ab-
gesetzten Romulus, angewiesen. Auch dieser
Umstand wirft ein bezeichnendes Licht auf
den Rang des Severin und diirfte die Identi-
fizierung von Konsul und Heiligem als nicht
villig abwegig erscheinen lassen (248).

DaR die Vita den Auszug der Romanen nach
dem Muster des biblischen Exodus gestaltet
hat, entspricht dem Gesetz der typologischen
Stilisierung. Der Einwand von E. M. Rup-
rechtsberger (Jb. OU. Mus. Ver. 121/,
1976, 330), daB ja die Vita selbst den Ab-
zugsbefehl erwihnt (c. 44,5), verfehlt den
Kern der Sache, zeigt doch L. in anderem
Zusammenhang oftmals auf, daf die Vita
bei aller hagiologischen Verfremdung die
tatsichlichen historischen Ereignisse noch er-
kennen J48t.

Selbst wenn die Ergebnisse L.s der Kritit-
nicht in allen Einzelheiten standhalten soll-
ten, darf man sein Werk als eine der wich-
tigsten Studien fiir die Friihzeit des Christen-
tums in unserer Heimat ansehen. Liest man
die ,,Vita Severini” im Lichte dieses Buches,
wird jedenfalls vieles plausibel, was bisher
bei der Lektiire Unbehagen ausldste.

Linz Rudolf Zinnhobler

SENESTREY IGNATIUS VON, Wie es zur
Definition der pipstlichen Unfehlbarkeit kam.
Tagebuch vom 1. Vatikanischen Konzil, hg.
u. kommentiert von Klaus Schatz (Frank-
furter Theol. Studien, Bd. 24). (162.) Knecht,
Frankfurt/M. 1977. Kart. lam. DM 29.—,

421



Mit dieser Edition des Tagebuchs des Re-
gensburger Bischofs I. v. Senestrey vom
Vaticanum I ist ein lang gehegter Wunsch
in Erfiillung gegangen., Zwar hat man auch
bisher um die Agitationen Senestreys —
meist in enger Zusammenarbeit mit H. E.
Manning, dem Erzbischof von Westminster —
gewuflt; durch die jetzige Ausgabe werden
einerseits viele zusitzliche belegende Details
bekannt, andererseits treten die intensiven
Bemiihungen Senestreys in Richtung auf eine
mdglichst weit gefalte Definition der pdpst-
lichen Unfehlbarkeit noch plastischer hervor.
»In gewisser Weise ist das Unfehlbarkeits-
dogma der personliche Sieg Senestreys und
Mannings” (29). Freilich: den beiden galt
praktisch jede doktrinire AuBerung eines
Papstes als ,unfehlbare Lehre”. Dal das
Konzil in seiner Gesamtheit keinen so ex-
zessiven Unfehlbarkeitsbegriff vertreten hat
und das Dogma auch von der Gesamtkirche
nicht im Sinne Senestreys rezipiert wurde,
ld8t das Wirken des HI. Geistes ahnen.

Man schuldet dem Hg. Dank fiir die Er-
schlieBung dieser Quelle ersten Ranges, fiir
die gediegene Einleitung und die umfang-
reiche Kommentierung. Aufgrund des her-
vorragenden Anteils von F. Soares Gomes
an der Vorbereitung der Ausgabe wire es
allerdings ein Akt der Vornehmheit gewe-
sen, auf dem Titelblatt auch dessen Namen
zu nennen.

NEUNER PETER, Religion zwischen Kirche
und Mystik. Friedrich von Hiigel und der
Modernismus. (158.) Knecht, Frankfurt/M.
1976. Kart. lam. DM 19.80.

Gewisse Parallelerscheinungen zwischen der
Kirche unserer Tage mit der der Jahrhundert-
wende mdgen ein Grund dafiir sein, daf8
die Modernismusforschung allmihlich in
Schwung gerdt. Erst vor kurzem konnten
wir einen zum Thema erschienenen, von
E. Weinzierl betreuten Sammelband rezen-
sieren (ThPQ 122/1974, 296). Soeben kam
das eingehende Werk iiber den Modernismus
in Deutschland von N. Trippen, mit dem
Titel , Theologie und Lehramt im Konflikt”
(Herder, Freiburg 1977) heraus. Das kleine
Buch von P. Neuner befafit sich mit einer
der zentralen Gestalten des englischen Mo-
dernismus, mit dem einem rheinischen Adels-
geschlecht entstammenden und in seinem
Denken zeitlebens dem deutschen Geist ver-
pflichteten Baron Friedrich von Hiigel (1852
bis 1925). Die Studie ist weniger eine der
{iblichen Biographien als vielmehr ein Ver-
such, die Denkstrukturen des bedeutenden
Gelehrten sowie seine Bezichungen zu Min-
nern wie Newman, Loisy oder Tyrrell dar-
zustellen, Die Modernismuskrise — wie die
Krisen in der kath. Kirche {iberhaupt — sah
von Hiigel vor allem in der menschlichen
Tendenz begriindet, einzelne in sich wich-
tige und zueinander in Spannung stehende
Elemente der Kirche zu verabsolutieren. Von

422

Hiigel nennt deren drei: Institution, Mystik
und Wissenschaft, jeweils reprisentiert durch
den Priester, den Propheten und den Pro-
fessor (vgl. bes. 91—104). Seiner Auffassung
nach war die damalige Amtskirche auf dem
besten Wege, die Institution zum allein selig-
machenden Element der Kirche zu machen.
Von Hiigel selbst versuchte méglichst allen
drei Komponenten Rechnung zu tragen, was
ihm von seinen Freunden gelegentlich den
Vorwurf der Feigheit einbrachte. Von Rom
aus begegnete man ihm zwar mit Skepsis,
heftigere Konflikte blieben ihm jedoch er-
spart.

Letder wird das ansprechende Biichlein durch
unangenehme Drudk- (z. B. scandalum
pussilorum oder coeternis paribus) und Sach-
fehler (Ernst Commer war kein Innsbrucker
Theologe) etwas beeintrédchtigt. Im iibrigen
aber kann es als niitzliche Einfiihrung in die
Beschiiftigung mit dem Modernismus im all-
gemeinen und mit dem Werk Friedrich von
Hiigels im besonderen dienen.

Linz Rudolf Zinnhobler

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

SCHUTZ CHRISTIAN, Verborgenheit Got-
tes. Martin Bubers Werk — Eine Gesamt-
darstellung. (493.) Benziger, Einsiedeln 1975.
Kart. lam. sfr 45.—.

Die Verborgenheit Gottes ist eine Erfahrung
des heutigen Menschen, die seine ganze
Existenz prigt. M. Buber hat sich mit diesem
Problem ein Leben lang auseinandergesetzt
und versucht, eine existentielle Antwort dar-
auf zu geben. Der Dogmatikprofessor in
Passau gibt hier eine Gesamtdarstellung des
Werkes von M. Buber, beginnend mit dem
Frithwerk, iiber die Jahre der ,Klirung” hin-
filhrend zum Entwurf und Durchdenken des
,dialogischen Prinzips”. Eine kritische Aus-
einandersetzung vom Standpunkt des christ-
lidlde\n Fundamentaltheologen beschlieft das
Buch.

Sch. untersucht zuniichst die Eigenart des
Denkens dieses ,Grenzgidngers zwischen
Philosophie und Theologie”, dem es eigent-
lich um die Vermittlung von Glaubenserfah-
rung geht. Er spiirt schon im Frithwerk, das
von vielerlei Einflitssen bewegt ist, die
Jkrypto-religitsen Motive” auf. Das Reli-
giose wird freilich hier noch als Ausnahme
begriffen, als ekstatische Erfahrung des ,ganz
Anderen”. Das Studium des Chassidismus,
mit dem sich Buber weitgehend identifiziert,
fithrt in eine andere Richtung: zur Entdek-
kung der Religiositit des Alltags, die ,das
Unbedingte im Stoff der Erde ausformen
will”. Damit ist bereits der Durchbruch zur
Erkenntnis des dialogischen Prinzips vorbe-
reitet. Nun geht es Buber um eine Ontologie
der Begegnung. Sein wird als In-Bezichung-
Sein begriffen. Konstituierendes Prinzip der
Begegnung ist weder das Ich, noch das Du
allein, vielmehr das ,Zwischenmenschliche”,
kurz auch das ,Zwischen” genannt. Dem



