Mit dieser Edition des Tagebuchs des Re-
gensburger Bischofs I. v. Senestrey vom
Vaticanum I ist ein lang gehegter Wunsch
in Erfiillung gegangen., Zwar hat man auch
bisher um die Agitationen Senestreys —
meist in enger Zusammenarbeit mit H. E.
Manning, dem Erzbischof von Westminster —
gewuflt; durch die jetzige Ausgabe werden
einerseits viele zusitzliche belegende Details
bekannt, andererseits treten die intensiven
Bemiihungen Senestreys in Richtung auf eine
mdglichst weit gefalte Definition der pdpst-
lichen Unfehlbarkeit noch plastischer hervor.
»In gewisser Weise ist das Unfehlbarkeits-
dogma der personliche Sieg Senestreys und
Mannings” (29). Freilich: den beiden galt
praktisch jede doktrinire AuBerung eines
Papstes als ,unfehlbare Lehre”. Dal das
Konzil in seiner Gesamtheit keinen so ex-
zessiven Unfehlbarkeitsbegriff vertreten hat
und das Dogma auch von der Gesamtkirche
nicht im Sinne Senestreys rezipiert wurde,
ld8t das Wirken des HI. Geistes ahnen.

Man schuldet dem Hg. Dank fiir die Er-
schlieBung dieser Quelle ersten Ranges, fiir
die gediegene Einleitung und die umfang-
reiche Kommentierung. Aufgrund des her-
vorragenden Anteils von F. Soares Gomes
an der Vorbereitung der Ausgabe wire es
allerdings ein Akt der Vornehmheit gewe-
sen, auf dem Titelblatt auch dessen Namen
zu nennen.

NEUNER PETER, Religion zwischen Kirche
und Mystik. Friedrich von Hiigel und der
Modernismus. (158.) Knecht, Frankfurt/M.
1976. Kart. lam. DM 19.80.

Gewisse Parallelerscheinungen zwischen der
Kirche unserer Tage mit der der Jahrhundert-
wende mdgen ein Grund dafiir sein, daf8
die Modernismusforschung allmihlich in
Schwung gerdt. Erst vor kurzem konnten
wir einen zum Thema erschienenen, von
E. Weinzierl betreuten Sammelband rezen-
sieren (ThPQ 122/1974, 296). Soeben kam
das eingehende Werk iiber den Modernismus
in Deutschland von N. Trippen, mit dem
Titel , Theologie und Lehramt im Konflikt”
(Herder, Freiburg 1977) heraus. Das kleine
Buch von P. Neuner befafit sich mit einer
der zentralen Gestalten des englischen Mo-
dernismus, mit dem einem rheinischen Adels-
geschlecht entstammenden und in seinem
Denken zeitlebens dem deutschen Geist ver-
pflichteten Baron Friedrich von Hiigel (1852
bis 1925). Die Studie ist weniger eine der
{iblichen Biographien als vielmehr ein Ver-
such, die Denkstrukturen des bedeutenden
Gelehrten sowie seine Bezichungen zu Min-
nern wie Newman, Loisy oder Tyrrell dar-
zustellen, Die Modernismuskrise — wie die
Krisen in der kath. Kirche {iberhaupt — sah
von Hiigel vor allem in der menschlichen
Tendenz begriindet, einzelne in sich wich-
tige und zueinander in Spannung stehende
Elemente der Kirche zu verabsolutieren. Von

422

Hiigel nennt deren drei: Institution, Mystik
und Wissenschaft, jeweils reprisentiert durch
den Priester, den Propheten und den Pro-
fessor (vgl. bes. 91—104). Seiner Auffassung
nach war die damalige Amtskirche auf dem
besten Wege, die Institution zum allein selig-
machenden Element der Kirche zu machen.
Von Hiigel selbst versuchte méglichst allen
drei Komponenten Rechnung zu tragen, was
ihm von seinen Freunden gelegentlich den
Vorwurf der Feigheit einbrachte. Von Rom
aus begegnete man ihm zwar mit Skepsis,
heftigere Konflikte blieben ihm jedoch er-
spart.

Letder wird das ansprechende Biichlein durch
unangenehme Drudk- (z. B. scandalum
pussilorum oder coeternis paribus) und Sach-
fehler (Ernst Commer war kein Innsbrucker
Theologe) etwas beeintrédchtigt. Im iibrigen
aber kann es als niitzliche Einfiihrung in die
Beschiiftigung mit dem Modernismus im all-
gemeinen und mit dem Werk Friedrich von
Hiigels im besonderen dienen.

Linz Rudolf Zinnhobler

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

SCHUTZ CHRISTIAN, Verborgenheit Got-
tes. Martin Bubers Werk — Eine Gesamt-
darstellung. (493.) Benziger, Einsiedeln 1975.
Kart. lam. sfr 45.—.

Die Verborgenheit Gottes ist eine Erfahrung
des heutigen Menschen, die seine ganze
Existenz prigt. M. Buber hat sich mit diesem
Problem ein Leben lang auseinandergesetzt
und versucht, eine existentielle Antwort dar-
auf zu geben. Der Dogmatikprofessor in
Passau gibt hier eine Gesamtdarstellung des
Werkes von M. Buber, beginnend mit dem
Frithwerk, iiber die Jahre der ,Klirung” hin-
filhrend zum Entwurf und Durchdenken des
,dialogischen Prinzips”. Eine kritische Aus-
einandersetzung vom Standpunkt des christ-
lidlde\n Fundamentaltheologen beschlieft das
Buch.

Sch. untersucht zuniichst die Eigenart des
Denkens dieses ,Grenzgidngers zwischen
Philosophie und Theologie”, dem es eigent-
lich um die Vermittlung von Glaubenserfah-
rung geht. Er spiirt schon im Frithwerk, das
von vielerlei Einflitssen bewegt ist, die
Jkrypto-religitsen Motive” auf. Das Reli-
giose wird freilich hier noch als Ausnahme
begriffen, als ekstatische Erfahrung des ,ganz
Anderen”. Das Studium des Chassidismus,
mit dem sich Buber weitgehend identifiziert,
fithrt in eine andere Richtung: zur Entdek-
kung der Religiositit des Alltags, die ,das
Unbedingte im Stoff der Erde ausformen
will”. Damit ist bereits der Durchbruch zur
Erkenntnis des dialogischen Prinzips vorbe-
reitet. Nun geht es Buber um eine Ontologie
der Begegnung. Sein wird als In-Bezichung-
Sein begriffen. Konstituierendes Prinzip der
Begegnung ist weder das Ich, noch das Du
allein, vielmehr das ,Zwischenmenschliche”,
kurz auch das ,Zwischen” genannt. Dem



Ich und Du iibergeordnet, ist das Zwischen
das ontologisch Erste; in ihm erfihrt der
Mensch das Unbedingte. Somit ist es auch
Ort der Gotteserfahrung: in der Begegnung
mit dem Du des Mitmenschen {ibersteigt sich
der Mensch auf das ewige Du Gottes hin.
Dieser Ontologie der Begegnung kontrastiert
Bubers Zeitanalyse: Wir leben im Zeitalter
der ,Gottesfinsternis”, in dem Gott sich
verbirgt. Damit hiingt untrennbar zusam-
men, dafl der Mensdh sich selbst verliert und
unfihig zum Gesprich mit dem Mitmen-
schen wird. Es gilt, diese Stunde durchzu-
stehen und uns wieder zur Begegnung be-
reit und f&hig zu machen.

Das Problem der Verborgenheit Gottes ist
freilich nicht neu. Schon im AT ist Gott der
Weg- und Wandergott, der in immer meuer
und unvorhersehbarer Weise erscheint, um
sich immer wieder zu verbergen. Vor allem
verbirgt er sich ins Leiden der Menschen
hinein (Jeremias, Hiob, Psalm 73, Knecht-
Gottes-Lieder). Gott ist {iberhaupt micht un-
mittelbar zu erfahren, nur seine Erscheinun-
gen sind erfahrbar. Sie diirfen nicht mit ihm
selbst verwedhselt und als das Absolute mif3-
verstanden werden. Die Haltung des Men-
schen, die der Verborgenheit Gottes ent-
spricht, ist Schweigen, Leiden, Harren, aber
auch die gehorchende Tat, die zur Uber-
windung der Gottesfinsternis fithren kann.
In diesen Zusammenhang gehdrt auch Israels
Warten auf den Messias, der prinzipiell ver-
borgen bleibt. Jesus Christus wird von
M. Buber zwar als ,groBer Bruder” bezeich-
net, aber andererseits abgelehnt, weil er
sich als Messias verstanden hat und dadurch
Opfer und Urheber einer Selbst- und Grup-
pentduschung geworden ist.

Sch., der Bubers Werk mit grofer Kenntnis
und Einfiihlung darstellt, scheut nicht vor
Kritik zuriick. Er setzt nicht bei Auferlich-
keiten, sondern beim dialogischen Prinzip
selbst an, dem er idealisierende Verengung,
Geschichtslosigkeit und Inkarnationslosigkeit
vorwirft. Das dialogische wird zu einem
metaphysischen Prinzip hypostasiert. Konse-
quenzen daraus sind die Ablehnung von
»Religion”, Dogma und Kult. Es ist auch zu
fragen, ob die Struktur des Dialogischen
zwischen Menschen auf den Dialog zwischen
Mensch und Gott zu iibertragen dst: ist Gott
wirklich ,Partner”, nicht vielmehr ,Vater”,
dem der Mensch sich im Gehorsam anzuver-
trauen hat?

Gedanken Bubers positiv weiterfiihrend, legt
Sch. abschliefend eine Neudeutung des Be-
griffs des ,Paradoxes” vor: es besteht darin,
daf Gott nicht unmittelbar erfahren werden
kann; wenn er erscheint, so ist seine Selbst-
entiuBerung zugleich Selbstverhiillung. Die
Verborgenheit Gottes ist unaufhebbar. Sie
ist Bedingung der Mdglichkeit von Welt, die
in der unmittelbaren Begegnung mit Gott
vergehen wiirde; sie ist zugleich Hinweis auf
die Unverfiigbarkeit des gottlichen Myste-

riums. Glauben ist demnach , Leben mit und
unter dem Paradox”, Ort der Gotteserfah-
rung ist die Gemeinschaft; hier kommt das
eigentliche Anliegen Bubers zum Tragen. Es
ist zu hoffen, da8 dieses Buch zur weiteren
Auseinandersetzung mit M. Buber anregt.

Linz Giinter Rombold

SCHEELE PAUL-WERNER, Nairobi-Genf-
Rom. Die Weltchristenheit vor und nach
der 5. Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen. (Konfessionskundl. Schrif-
ten d. Johann-Adam-Mahler-Instituts Nr.13.)
198.) Bonifaciusdruck, Paderborn 1976. Kart.
Jlam. DM 9.80.

VE. nahm als einer der vom Papst ent-
sandten 16 offiziellen Beobachter der rém.-
kath. Kirche an der Konferenz in Nairobi
teil. Der Bd. enthilt Radioansprache, Vor-
trige und Referate aus den Jahren 1975/
1976. Zwei der abgedruckten Vortrige hat
der Weihbischof bei Vorbereitungstagungen
im Blik auf Nairobi gehalten. Mit Sach-
kunde und einer bis in die einzelnen For-
mulierungen hinein spiirbaren Leidenschaft
fir die Sache der Einheit, nimmt er zu den
verschiedenen Problemen Stellung. Dabei
geht es ihm vor allem darum, daf in allen
Zusammenhingen immer besser verstanden
wird, worin das wahrhafte Katholische be-
steht. So meint er: ,Es wire fatal, wenn
man das Reden von Katholizitit in diesem
Zusammenhang (Konferenz in Nairobi) als
eine konfessionalistische Verengung verste-
hen wiirde; genau das Gegenteil ist gemeint.
Gerade der Versuch, wahrhaft katholisch zu
denken und zu werten, verpflichtet uns,
xad’ 8lov (Augustinus iibersetzt ,secundum
totum’), dem Ganzen gemidf zu agieren:
dem ganzen Wirken des Schopfers, Erls-
sers und Vollenders gemidf mit der ganzen
Kirche flir die ganze Welt. Katholizitit in
diesem Sinn st nicht das Privileg einer
christlichen Gemeinschaft, es ist die Aufgabe
aller; es ist kein Besitz, auf den man sich
etwas zugube halten konnte, es ist ein An-
gebot und ein Anruf, dem niemand voll zu
entsprechen vermag und dem doch jeder
Gliubige sich nach bestem Vermdgen mit
aller Kraft zu stellen hat” (114 f).

Es wire viel gewonnen, wenn dieses Ver-
stindnis von Katholizitit von immer mehr
Menschen in allen Kirchen geteilt wiirde.
Aber es geht nicht nur um Verstehen, es
geht immer wieder auch unabdingbar um ein
entsprechendes Tun. Denn ,selbst die be-
sten Texte helfen nicht viel weiter, wenn
sie nicht im Denken und Leben des ganzen
Gottesvolkes Fleisch und Blut annehmen”
(32). In diesem Zusammenhang beklagt Vf.
fiir Deutschland, ,,daB vieles, was sich auf
internationaler Ebene ereignet hat, in unse-
rem Vaterland kaum notiert wird” (35).
V£. spricht eine Sorge aus, die sich sicherlich
nicht auf Deutschland beschrinkt, sondern
auch in anderen Lindern zu beobachten ist:

423



