3. Predigt zum Thema ,Der Gott entspre-
chende Mensch”: ,Der neue Mensch — das
ist der Mensch, der, statt sich mit sich
selbst zu beschiftigen, Gemeinschaft sucht
und stiftet und gerade darin Ebenbild Gottes
ist. Eine sehr irdische Gemeinschaft aller-
dings: nicht ohne Brot und mit viel Wein.
Doch zugleich mit viel Wahrheit. Uber Essen
und Trinken wurde hier nicht vergessen,
was man sich selbst und anderen schuldig
ist: die Wahrheit zu sagen. Essen und Trin-
ken ist lebensnotwendig. Gemeinsames Es-
sen und Trinken ist mehr als nur eine Ver-
schénerung des Lebensnotwendigen, ist viel-
mehr Nahrung fiir Leib und Seele. Einander
dabei jedoch die Wahrheit sagen — das macht
eine solche irdische Gemeinschaft erst zu
einem Abbild Gottes. Gott besteht darauf,
da wir einander die Wahrheit nicht schul-
dig bleiben” (44). Die Reihe ,Theologische
Meditationen” ist durch einen interessanten
und anregenden Bd. bereichert worden.

Linz Helmut Nausner

QUADT ANNO, Gott und Mensch. Zur
Theologie Karl Barths in kumenischer Sicht.
(Abh. z. Phil,, Psych., Soziologie d. Religion
u. Ukumenik, hg. v. J. HasenfuB, NF 34)
(421.), Schéningh, Paderborn 1976. Kart.
DM 39.50.

Ein Werk tiber K. Barth, das dem eminent
Skumenischen Auftrag in unserer gegen-
wirtigen theol. und kirchlichen Situation ge-
recht werden will, mu behutsam bis an die
Fundamente seines gewaltigen theol. Ge-
bdudes heranfithren, um von den eigent-
lichen Motiven und Beweggriinden her das
Denken nachzuvollziechen. Im 1. Teil: ,Dar-
legung” werden die Grundziige der Theolo-
gie Barths nachgezeichnet. In folgenden The-
menkreisen, die in einzelnen Kap. dargestellt
werden, sind die entscheidenden Kriterien zu
finden: Gott, der Ausgangs- und Endpunkt,
dessen absolute Transzendenz und Souveri-
nitit festzuhalten ist. Die Erkenntnis Gottes
geschieht nur durch Jesus Christus, in dem
das wahre Sein des Geschopfes verborgen
ist, d. h. die Existenz des Menschen und
Geschopfes schlechthin kann giiltig nur im
Zusammenhang mit der Christologie gesehen
werden. Auch das Negative gehort zur Reali-
tit, die uns durch Gott geoffenbart ist. Dem
entspricht Gottes Gericht. Vf. geht dem Be-
griff des ,Nichtigen” ausfiihrlich nach, weil
er hierin ,eine Hauptwurzel” der Theologie
Barths entdedkt (85). Die Lehre von Gottes
Erwihlung — der eigentliche H8hepunkt sei-
ner Theologie — beschliet den 1. Teil. Vf.
kann hier aufzeigen: wiewohl Barth ur-
spriinglich der calvinischen Tradition ent-
stammt, steht das Ergebnis seiner Erwih-
lungslehre zu Calvin in Widerspruch (139):
Die Frage nach der , Apokatastasis” oder
,Allversbhnung” — angesichts der Offen-
barung in Christus gestellt — wird positiv
beantwortet.

426

Der 2. Teil: ,Diskussion” will ,der Erdrte-
rung der Verschiedenheiten Raum (zu) ge-
ben, zu der die Theologie Barths rémisch-
katholischen Christen (Frage, ob nur die-
sen?) greifbaren Anla gibt” (153). Die Dis-
kussion mit anderen Interpreten wird
schwerpunktartig gefithrt. So werden die
Themen Analogia entis und ihre im Licht der
Diskussion mit E. Brunner und G. Séhngen
oder in der Interpretation H. U. v. Baltha-
sars und H. Bouillards gegebene Bedeutung
herausgestellt; des weiteren Barths Stellung
zu Hegel, zum Ontologismus u. a. , Konse-
quenzen fiir den formulierten Glauben”, die
sich aus der Denkweise und dem spezifi-
schen Denkansatz Barths ergeben, bilden
den 2. Abschnitt des 2. Teiles. Nochmals
zeigt sich: Die Lehre Barths iiber die Siinde,
das Bose und das Nichtige, sowie die Er-
wihlungslehre sind ,einige der am augen-
filligsten von seinem Denkansatz her ge-
pragten theologischen Ergebnisse” (222).
Zum Thema ,Apokatastasis” wird die zwi-
schen Barth und G. C. Berkouwer gefiihrte
Diskussion referiert, sowie die Interpretation
v. Balthasars. Des weiteren wird die ,Ent-
sakramentalisierung der Taufe” als ,das
jiingste Beispiel fiir die Auswirkung, die
der spezifische Denkansatz fiir den formu-
lierten Glauben” hat, aufgezeigt (243). Die
Rechtfertigungslehre beschlieBt diesen Ab-
schnitt, Hier zeichnet der Vf. die Recht-
fertigungsinterpretation H. Kiings nach,
wenn er ithr auch nicht voll zustimmt.

Der 3. Teil umfaB8t den ,Dialog”, wodurch
die tatsdchliche Gemeinsamkeit in entschei-
denden Punkten sichbar werden soll: Da ist
die Ablehnung des univoken Denkens, das
Transzendenz zur Immanenz macht, und
nochmals zeigt die Gegeniiberstellung von
E. Przywara und Thomas v. A. in der Ana-
logiefrage den positiven Ansatz zum Ge-
sprich. Die Auswirkungen auf das beherr-
schende Thema ,,Gott und Mensch” zeigen
vor allem auch den Abstand zur ,Tod-
Gottes-Theologie”, fiir die oft — mit einem
gewissen Recht — ein ,barthianischer Bo-
den” angenommen wird. Ein ausgedehntes
(im Rahmen dieser Arbeit, wie ich meine,
zu breit dargelegtes) Diskussionselement
bildet die Auffassung Kiings zur Unfehlbar-
keit. Als ,,Glaubensdissonanzen” werden vor
allem 4 Themen genannt: der Komplex des
Bésen, der Siinde und des Nichtigen; Barths
Auffassung iiber das Simul gustus et pecca-
tor; die Zuspitzung der Erwihlungslehre;
schlieBlich die Ablehnung der Sakramentali-
tit (fiir Barth in der Tauftheologie).

Das Buch stellt mit der Uberfiille seines
Beweismaterials {iberzeugend die Richtigkeit
der Feststellung heraus: ,Barth hat dem
Anliegen der Reformation — Gotteswerk vor
Menschenwerk — innerhalb des reformato-
rischen Christentums so sehr zum Durdh-
bruch verholfen, daf die Einzelaspekte eines
jahrhundertelangen =~ Konfessionalismus ...



aus dem grundsitzlichen Bereich der Frage-
stellung heraus relativiert sind” (359). Ne-
ben umfangpeichen Literatur- und Quellen-
angaben helfen aufschluBreiche Anmerkun-
gen, sowie Namen- und Sachregister zum
Verstindnis dieser ungewohnlich informati-
ven und ©&kumenisch relevanten Unter-

suchung.
Winfried Gruber

Graz

THURIAN MAX, Die eine Eucharistie. (88.)
(Topos-TB 53) Griinewald, Mainz 1976. Kart.
lam. DM 6.80.

Der Theologe von Taizé gibt in den ersten
zwei Abschnitten seines Biichleins weine zu-
sammenfassende Darstellung der Theologie
tiber die Eucharistie und das Amt in der
Kirche, vor allem auf der Grundlage der
Theologengespriche der Gruppe von Dom-
bes. Man kann auch von rom.-kath. Seite
dieser Darstellung zustimmen und sich iiber
den weitgehenden theol. Konsens freuen.
Wer sich daritber exakt informieren will,
wird die Dokumente der verschiedenen
Theologengespriche selbst zur Hand neh-
men, wie sie in dem Buch ,Um Amt und
Herrenmahl” verdffentlicht sind.

Das eigentliche Anliegen Thurians ist aber
die eucharistische Gastfreundschaft. Er tritt
energisch fiir eine solche ein, ja sogar fiir
eine Skumenische Konzelebration. Er sieht
darin einen wesentlichen Schritt auf dem
Weg zur Einheit. , Der einzige Weg zu einer
Losung dieses Problems der Gegenseitigkeit
besteht darin, den juridischen oder kanoni-
stischen Standpunkt aufzugeben und keine
historischen Betrachtungen mehr anzufiihren
iiber die Weitergabe eines Amispriestertums,
das allein zur giiltigen Feier der Eucharistie
befihigt. Solange man nicht iiber die Be-
dingungen der Giiltigkeit und Erlaubtheit
hinaussieht, macht man jegliche Skumeni-
sche Reflexion fruchtlos. Der gemeinsame
Glaube an die reale Gegenwart des ge-
kreuzigten und auferstandenen Christus, der
in der Kirche selbst das Gedichtnis seines
Opfers feiert, ist der einzige Boden, auf dem
Versshnung und Wiedergewinnung der Ein-
heitf)'in der Eucharistie gedeihen konnen”
(74 ).

Ich wei nicht, ob eine hiufig geiibte eucha-
ristische Gastfreundschaft und eine allge-
meine kirchenamtliche Erlaubnis uns so viel
niher bringt. Eine persdnliche Gewissens-
entscheidung des einzelnen ist ja jetzt schon
mglich. Das Skumenische Anliegen scheint
mir immer noch auf verhiltnismiRig kleine
Kreise beschrinkt. Man kann nicht sagen,
daf die Ergebnisse von Theologengespri-
chen iiber Eucharistie und Herrenmahl schon
einen breiten Konsens in den Kirchen ge-
funden haben. Ferner besteht immer noch
(wenigstens in Usterreich) auerhalb der
Skumenischen Kreise wviel Mifitrauen. Vor-
aussetzung fiir eine grofiziigigere eucharisti-
sche Gastfreundschaft (abgesehen von einer

,Interzelebration”, die mir ein Unding
scheint) ist wohl das Bemiihen, durch Tref-
fen auf verschiedenen Ebenen, durch gemein-
sames Beten und Tun, die Vertrauensbasis
auszuweiten. Auflerdem sollte die Uberein-
stimmung, die bei Gesprichen der Theologen
erzielt wird, auch offiziell von den Kirchen
anerkannt werden.
Linz Eduard Réthlin
KOCH GUNTER u. a., Gegenwirtig in Wort
und Sakrament. Eine Hinfiihrung zur Sakra-
mentenlehre. (Theologie im Fernkurs, Hg.
Domschule Wiirzburg, Bd. 5) (160.) Herder,
Freiburg 1976. Kart, lam. DM 19.80.

Die neuere Theologie entdeckt zunehmend
wieder, da8 das Gotteswort der Schrift nicht
nur vom Heil redet, sondern es dem Horen-
den und Glaubenden auch zuspricht; die lit.
Formel , per evangelica dicta deleantur nostra
delicta” st ja nicht blof dekorative, nichts-

sagende Floskel. Gott selbst spricht nidmlich

in und mit seirem Wort (Liturgiekonstitu-
tion Art. 7), und durch sein Wort geschieht
etwas in dem willigen und zum Glauben be-
reiten Menschen. Wenn man heute gern
(mit Rahner) die Gnade als die ,Selbst-
mitteilung Gottes” defintert, so dst unver-
kennbar, daB dem Gotteswort dhnliche Be-
deutung zukommt wie dem Sakrament, je-
nem anderen ,sinnlich wahrnehmbaren Zei-
chen der inneren Gnade”. Die grundlegende
Verwandtschaft von Wort und Sakrament bei
gleichzeitiger Andersartigkeit riickt heute zu-
nehmend ins theol. Bewufltsein, sodafl die
ungleiche Gewichtung, wie sie seit der Re-
formation (kontroverstheologisch bedingt)
aufgekommen ist und bei Protestanten be-
sonders das Wort, bei Katholiken das Sakra-
ment, je auf Kosten des anderen, in den
Vordergrund geriickt hat, langsam einer ge-
re&xc::aren und ausgeglicheneren Wertung
weicht.

Um dieses Problem kreisen die 4 Arbeiten
dieses Buches. Der Bibliker Josef Schreiner
beschreibt die Wirksamkeit des Gotteswor-
tes nach den Aussagen des Alten und Neuen
Testaments; der Pastoraltheologe Lothar Lies
eroffnet einem heutigen BewuBtsein leichter
moglichen Zugang zum Sakrament vom
theol. prizise beschriebenen Symbolcharakter
des sakramentalen Zeichens her; der Dog-
matiker Gilnter Koch arbeitet das Zueinan-
der von Wort und Sakrament klar und ein-
drucksvoll heraus; und der Kirchenhistori-
ker Klaus Wittstadt schlieBlich zeigt exem-
plarisch an den unterschiedlichen Frémmig-
keitshaltungen von Sp#tmittelalter, Barock
und lit. Erneuerung sowohl Einseitigkeiten
und Fehlhaltungen wie die Notwendigkeit
der Einbettung der Sakramente in das christ-
liche Leben und eine sakramentale Spirituali-
tat auf. Der Bd. ist dadurch hdchst beden-
kenswert und vermittelt wichtige Erkennt-
nisse. Am besten gefallen haben mir der
biblische und der dogmatische Beitrag; etwas

427



