eigens und vom Wesen der Kirche her be-
griindet werden” (12). Gemadff der Unter-
scheidung von Lehr- und Hirtenamt werden
auch die Toleranzfragen gegliedert, ob sie
das GlaubensbewuBltsein betreffen oder das
kirchliche Leben. R. sucht sowohl Ursachen
innerkirchlicher Konflikte zu erhellen wie Re-
geln zur Konfliktlésung zu entwidkeln. To-
leranz wird von seiten des Lehramts (dem
bescheinigt wird, daf es aufgrund der hierar-
chischen Verfassung der Kirche am absoluten
Glaubensgut festhalten miisse) wie auf sei-
ten der Theologen gefordert. Besonders be-
kannt und in historischen Beispielen auch
von R. beleuchtet sind die Konflikte mit dem
authentischen (fehlbaren) Lehramt der Kir-
che. R. entwidkelt hier ein Prinzip des legiti-
men Weitergehens der Diskussion (47) und
spricht sich dafiir aus, mehr als frither positiv
und argumentativ lehramtliche Entscheidun-
gen vorzutragen (56). Einigen Raum nimmt
noch die Frage der Akkomodation des Lehr-
amts an Entwicklungen im Kirchenvolk ein,
wenn ,Lebenskonflikte” besprochen werden,
wie die seinerzeitige Romische Frage oder
heute die Frage der Handkommunion. Eine
wesentliche Ergénzung dieser Thematik er-
gibt der 2. Aufsatz, der neben dem Titel-
thema u. a. das Thema Demokratie in der
Kirche behandelt (95) und insbesondere die
Frage des Pluralismus von Theologien (97)
aufgreift. Im Hinblick auf 10 Jahre Konzil
kehrt der Gedanke des legitimen Pluralismus
der Theologien wieder, wobei die sogenannte
Pianische Epoche der Kirche, die mit dem
Konzil nach R. ihr Ende gefunden hitte,
das Verdikt des Integralismus erhilt und
schlecht wegkommt. Ob damit die mit vielen
Schwiichen gerade zum Thema Toleranz und
Pluralismus in der Kirche behaftet gesehene
Pianische Periode nicht zu wenig aus ihren
Zeitumstinden und den notwendigen Ent-
widklungen heraus gesehen wird? Diese Peri-
ode hat gerade fiir die letzten Entwicklungen
von Kirche und Theologie ihre historisch
eindeutigen und unabnehmbaren Leistungen
erbracht. Jedenfalls liegt hier ein Biichlein
vor, an dem niemand voriibergehen sollte,
dem die aktuellen Entwicklungen in der Kir-
che am Herzen liegen.
Wien Rudolf Weiler
IMBACH JOSEF, Fragender Glaube. Antwor-
ten auf aktuelle Probleme. (110.) Don-.
Bosco-V., Miinchen 1976. Kart. DM 12.80.

In einem seiner letzten Biicher behauptet
W. Nigg: ,Ich habe nichts gegen die Theolo-
gen — Gott habe sie selig —, aber was
sie heute ausfiihren, ist Fachwissenschaft, ist
intellektuelle Geistesiibung, wahrend wir
doch der Wegweisung und der Kraft bediir-
fen.” Schon dieses, dem Umfang nach eher
bescheidene Biichlein, vermag jene Behaup-
tung zu widerlegen. Vielleicht gerade des-
wegen, weil der Autor auf die Fragen der
in der Glaubenswissenschaft Kleinen ein-

gegangen ist, weil er es geschrieben hat
fiir die Fragenden und Suchenden und auf
jede Frage ehrliche und zeitnahe Antwort
zu geben versuchte. Sicher sind nicht alle
aufgeworfenen und behandelten Fragen von
gleicher Wichtigkeit, es kommt aber auch
nicht allen Glaubensproblemen die gleiche
Bedeutung zu. AbschlieSend sei bemerkt: ein
Glaube, der diese Fragen stellt, ist ein le-
bendiger Glaube; ein Glaube, der in Gefahr
ist, in Gewohnheit und Alltagstrott einzu-
schlummern, kann durch diese Fragen neu
geweckt werden, Beide erfahren gemif der
anfangs zitierten Forderung ,Wegweisung

und Kraft”.

Spital am Pyhrn Erich Tischler
PASTORALTHEOLOGIE
ENGELMANN URSMAR (Hg.), Der heilige

Pirmin und sein Pastoralbiichlein. (81.) Thor-
becke, Sigmaringen ¥1976. Ln, DM 24.—,

Pirmin, Klosterbischof in Meaux, Mitgriinder
mehrerer Kldster, gestorben 753 als Abt von
Hornbach, hat einen Leitfaden flir die pasto-
rale Arbeit hinterlassen, der der Einwurze-
lung des christlichen Glaubens bei den ge-
tauften Germanen dienen sollte. Dieses
Handbiichlein hat der Erzabt von Beuron
zum Reichenau-Jubilium (724—1974) mit
einer historischen Einfithrung neu heraus-
gegeben. Der Ubertragung des vulgirlateini-
schen Textes (nach der Ausgabe von Gall
Jecker auf Grund der Einsiedler Handschrift
199 aus dem Ende des 8. Jh.) stellten sich
manchmal betrichtliche Schwierigkeiten ent-
gegen, zumal zur ErschlieBung des Sinnes
nicht selten der gesamte kulturelle Hinter-
grund der Entstehungszeit zu beachten war.
Pirmin hilt sich in seinem Pastoralbiichlein
(bekanntgeworden unter dem Namen
Scarapsus, von ex-carpere, also Exzerpt aus
verschiedenen anderen Schriften) vor allem
an die Hl. Schrift, aber auch an die Viter
(besonders an Augustinus, Cisarius von
Arles, Martin von Braga, Isidor von Sevilla).
Im 1. Teil stellt er die gesamte Heils-
geschichte dar (Indikativ) und 148t ihr im
2. Teil eine Zusammenfassung der Pflichten
des christlichen Lebens (Imperativ) folgen.
So gibt seine Schrift AufschluB iiber theol.
Denken und Verstindnis des christlichen
Lebens in einer Zeit, aus der wir nur wenige
solche Quellen haben.

Hinsichtlich der Anweisungen fiir das christ-
liche Leben kann als charakteristisch ange-
sehen werden, daB sich Pirmin wenig darum
bemiiht, sie sachlich einsichtig zu machen,
sondern sich zu ihrer Begriindung damit be-
gniigt, sie als Gebote aufzuzeigen. Im be-
sonderen mag interessieren, welche Stellung
er in Fragen bezieht, in denen man heute
gern nach ihrer historischen Entwicklung
fragt. Einige seien genannt: Die Trennung
einer rechtmifigen Ehe wird zugelassen,
»wenn beide zustimmen der Liebe Christi
wegen”, aber auch wegen Ehebruches

429



(Nr. 16). Am iiberlieferten Zinsverbot wird
festgehalten (Nr. 17), ebenso am Verbot,
Aas oder Blut zu geniefen (Nr. 19). Ab-
treibung, Kindestétung und Empfingnis-
verhiitung werden ohne weitere Unterschei-
dungen als Vergehen gegen menschliches Le-
ben abgelehnt (Nr. 21). Die Heiligung der
Sonntage und der Feste durch Teilnahme am
Gottesdienst und Unterlassung von knecht-
licher Arbeit und Rechtshindeln erscheint als
eingebiirgert (Nr. 23). Vor der Kommunion
wird die Beichte schwerwiegender Vergehen
(Nr. 25) und die Enthaltung vom ehelichen
Verkehr (Nr. 30) gefordert. — Wenn E.
meint, die Bedeutung des Pastoralbiichleins
liege darin, dal es einen Einblick in die theol.
Haltung praktischer Arbeit damals und auf
diese Weise zugleich in ein Stiick Geschichte
der Pastoraltheologie gebe, kann dies auf
die Geschichte der Moraltheologie ausgewei-
tet werden, von der die Pastoraltheologie da-
mals ja noch nicht getrennt war.

Wien Karl Hérmann

MACNUTT FRANCIS, Die Kraft zu heilen.
Das fundamentale Buch iiber Heilen durch
Gebet. (225.) Styria, Graz 1976. Kart. lam.
S 168.—, DM 24.—.

Vf., Dominikanerpater und Theologieprofes-
sor, entwirft keine Systematik der Heilungs-
gnade, sondern berichtet von seiner Begeg-
nung mit Jesus Christus, der ihn ausziehen
lieS, fiir die Kranken zu beten” (7). Das
Buch ist ein Versuch, sich Rechenschaft {iber
die gemachten Erfahrungen zu geben und
sie an den Aussagen der Bibel zu priifen.
Auch will V. den Lesern Mut machen, Got-
tes Kraft mehr zuzutrauen. Er hat sicher
recht, wenn er die Einseitigkeit kirchlichen
Lebens kritisiert, die ,,die Frohbotschaft als
blofe Lehre und Glaubenswahrheit hin-
nimmt” und sich nicht von der heilenden
Kraft Jesu ergreifen 148t (35). Es ist voll zu
unterstreichen, da das Christentum mehr
ist als Lehre. ,Es ist die Kraft, unser Leben
zu verwandeln, das Bose zu zerstoren, das
uns hindert, Gott und den Nichsten zu lie-
ben.” (60) Vf. vermittelt wesentliche seel-
sorgerliche Erfahrungen. ,Heilung ist gebun-
den an unsere Bereitschaft, andere zu lieben”
(109). Es wird etwas von dem sichtbar, was
zum unaufgebbaren Wissen und zur Erfah-
rung der ganzen Kirche gehort: wer von der
Gnade Gottes erfiillt ist, wird selber zum
Gnaden-Mittel fiir andere.

Es ist verstindlich, da8 Vf. so stark von der
Frage der Heilung erfiillt ist. Er hat etwas
erlebt. Aber in seiner biblischen Begriindung
wird er zu einseitig. Der Auftrag Jesu ist
umfassender als Vf. es akzentuiert. Der
Auftrag zum Heilen steht so stark im Vor-
dergrund, dafl die Heilungsaufgabe die Auf-
gabe zu Verkiindigung und zum Lehren
vollig aufsaugt. In seiner Abwehrhaltung
wird vor allem die Lehre ganz zuriick-
gedringt. So kann er formulieren: ,Nicht

430

um Verkiindigung und Heilung ging es den
Jiingern, sondern um die Verkiindigung
durch Heilung.” (39) Der Auftrag der Kirche
umfaBt Verkiindigung der Frohbotschaft,
Lehren und Heilen. Eins darf nicht auf Ko-
sten des anderen erfolgen. In erfreulich
niichterner Weise wehrt er den Auffassun-
gen, die Heilung durch Gebet in Gegensatz
bringen wollen mit den Heilungsbemiihun-
gen der Medizin. Hier schafft Vf. keine
Gegensitze. In Berufung auf P. Tournier ist
er fiir ein Zusammenwirken von Glaube und
Wissenschaft.

Ein wenig unbehaglich wird es mir persén-
lich, wo Vf. die verschiedenen Arten zu be-
ten darstellt. Er unterscheidet vier Grund-
formen des Gebets: fiir Befreiung von per-
sonlicher Siinde, von seelischen Leiden, von
korperlichen Leiden und von didmonischer
Besessenheit. Es ist mir verstindlich, dag
wir Phinomene unterscheiden lernen miissen.
Nicht verstindlich ist mir, daB ich fiir ver-
schiedene Leiden besondere Gebete sprechen
mufl, Hier gerit das Heilungsgebet zu nahe
an die Grenze des Magischen. Letztlich muf
immer bewuflt bleiben, da Gott es ist, der
Kraft gibt und Krankheit beseitigt. Gebete
setzen nicht eine Automatik in Gang, son-
dern sind Anrufung Gottes, Es ist Gottes
Freiheit zu antworten, wie er will. Trotz
des Heilungsauftrags gibt es immer auch Lei-
den, von dem nicht befreit wird. Dafiir
steht nicht nur der Apostel Paulus, der um-
sonst gebetet, dafiir aber als ein von Leiden
behaftet Gebliebener neue Erkenntnisse ge-
wonnen hat. Vf. fillt es schwer, zuzugeben,
dafl Heilungen auch ausbleiben kénnen.
Abgesehen von der erwihnten Einseitigkeit
lohnt es sich, das Buch zu lesen, weil es
eine Frage ins BewufStsein der Kirche riickt,
die lange zu stark vernachlissigt wurde und
deren Beantwortung man extremen Gruppen
iberlassen hat. Heilung gehdrt zum Auftrag
der Kirche. Vf. ist zu danken, da er das
so stark betont.

Linz Helmut Nausner

WESS PAUL, Gemeindekirche — Zukunft
der Volkskirche. Der Lernweg einer Pfarr-
gemeinde (134.) Herder, Wien 1976. Kart.
lam. S 98.—, DM 15.80.

Zwischen Theorie und Praxis kirchlicher Er-
neuerung besteht vielfach eine tiefe Kluft,
weil der Erneuerung von oben nicht der
Durchbruch zur Basis gelang. Das Kirchen-
volk blieb davon unberiihrt. Diesem Not-
stand kann nur abgeholfen werden, wenn
die Volkskirche auf Gemeindekirche hin er-
neuert wird, Das ist die Grundiiberzeugung
des Vf., der seit 1966 im Priesterteam der
Pfarre Wien-Machstrafle tiitig ist.

W. beschreibt zuniichst ,die negativen Be-
gleiterscheinungen der Volkskirche”, wie sie
dort auftreten, wo ,die Notwendigkeit der
perstnlichen, reifen Glaubensentscheidung”
nicht mehr gesehen und dafiir auch keine



