CALGIARI FRANZ (Hg.), Festschrift zur
1200-Jahr-Feier des Stiftes Mattsee, 777 bis
1977. (132.) Kollegiatstift Mattsee, Salzburg
1977. Kart. lam. S 135.—.

1977 ist nicht nur fiir das Stift Kremsmiin-
ster Jubiliumsjahr. Nach einer guten, aber
nicht exakt nachpriifbaren Tradition ist auch
Stift Mattsee durch den Agilolfingerherzog
Tassilo III. 777 gegriindet worden. Die aus
diesem Anlaf erschienene Festschrift erhilt
ihre Bedeutung vor allem durch den Auf-
satz ,, Zur 1200-jahrigen Geschichte des Stif-
tes Mattsee” von Hans Spatzenegger. Mit
der dem Historiker gebotenen Vorsicht setzt
er sich mit der Griindungsgeschichte sowie
der Umwandlung des ehemaligen Benedik-
tinerstiftes in ein weltpriesterliches Kolle-
giatstift (11. Jh.) auseinander. Die Ge-
schichte der nachfolgenden Zeitabschnitte
konnte nur iibersichtsartig geboten werden.
Die Baugeschichte der prachtvollen Stifts-
kirche behandelt Sdimidbauer-Hagenauer
(sicc ohne Angabe der Vornamenl!), die
Kunstsammlungen J. Neuhardt, Archiv und
Bibliothek H. Spatzenegger, die Stiftsver-
waltung J. Miiller, ,Die Seelsorge in Matt-
see heute” V. Baldemair. Wir konnten nur
Beispiele der Aufsiitze, die insgesamt ein
abgerundetes Bild von Geschichte und Ge-
genwart des Kollegiatstiftes vermitteln,
herausgreifen. Erwidhnung verdienen auch
noch die vorziiglichen Illustrationen. Ver-
miBt wird vor allem ein Inhaltsverzeichnis.

Linz Rudolf Zinnhobler

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

GLASSER ALFRED, Kirche kontra Gesell-
schaft? Beitrige zur Theologie und Soziolo-
gie der Kirche (Eichstdtter Studien, NF.
Bd. XI) (XIV u. 320.) Butzon & Bercker,
Kevelaer 1976. Brosch. DM 48.—.

Die in diesem Werk gestellte zeitnahe Frage
mdchte die Reflexion iiber das Weltverhilt-
nis der Kirche auf neue Weise in Bewegung
bringen. Die Antwort wird (entgegen heute
iiblichen vorschnellen soziologischen Ablei-
tungen) theologisch sorgfiltigz vorbereitet,
indem zunichst die dogmatischen Fragen
nach dem grundlegenden Heilsgeschehen in
Jesus Christus, nach dessen Représentation
in der Kirche (genauer: in der Ortskirche)
und nach der Struktur dieser Kirche ausfiihr-
lich und griindlich erdrtert werden (cc.
I—V). Der Bestimmung der Kirchenidee
schlieBen sich die daraus abzuleitenden
Folgerungen fiir die zeitgem#fle Wesensver-
wirklichung der Kirche an (cc. VI-IX), die
den gegenwiirtigen gesellschaftlichen Realisa-~
tionsbedingungen (cc. X—XI) Rechnung tra-
gen muB. In diesem gedanklichen Dreischritt
vermag Vf. nicht nur eine weitschichtige
Problematik methodisch {ibersichtlich zu
ordnen, sondern sie auch theologisch zu er-
schlieBen und zu durchdringen.

Die dogmatischen Uberlegungen zur Grund-
legung des Wesensverstindnisses der Kirche,
die zutreffenderweise auch die biblischen
Probleme in durchaus eigenstindiger Art und
in beherzter Auseinandersetzung mit man-
chen Extremldsungen (E. Kisemann) auf-
greifen, gewinnen ihre Uberzeugungskraft
nicht zuletzt auch durch eine Verwendung
ontologischer Kategorien, ohne weldhe ,die
Dinge inkohdrent und inkongruent” wer-
den (11). DaB8 damit nicht einfach auf eine
Ontologie oder Organologie des ,Leibes
Christi” (als alleinigen Wesensbegriff der
Kirche) rekurriert wird, zeigen die Uberle-
gungen zum Communio-Charakter der
Kirche, denen wohl die zentrale Bedeutung
in dem systematischen Gedankenaufbau zu-
kommt. Der Communio-Charakter wird im
einzelnen niher bestimmt durch die Mo-
mente der Einheit von Gesamt- und Orts-
kirche (das Vatikanische ,in et ex”), der
entschiedener gefafften Zusammengehdrig-
keit von Weihe- und Leitungsgewalt und
durch den Bezug des Amtes auf die Gemein-
schaft der Ortskirchen. An dieser Stelle
spricht G. freilich auch von dem ,neuralgi-
schen Punkt des hier vorgetragenen Ver-
suchs” (91). Der Vorzug dieses Ansatzes be-
stitigt sich auch in einer organischeren Auf-
fassung des Papsttums und seiner ,Intentio-
nalitit auf die Hauptkirche” von Rom (112)
wie in einer theologischen Begriindung des
Kirchenrechts aus der Notwendigkeit der
Einheit von Wort, Sakrament und Dienst
(1656).

Er triigt aber noch weiter, insofern die Kirche
als ,Communio” auch angemessener als
Prinzip der Kommunikation mit der Welt
und der sozio-kulturellen Wirklichkeit der
Moderne erfaft werden kann. Weil ,die
Kirche nicht nur aus der Korperschaft der
Kleriker und dem geistlichen Regiment, die
Welt nicht nur aus dezidierter Antichristlich-
keit und obrigkeitlicher Gewalt besteht, sind
beide Wirklichkeiten von ihrer besonderen
Struktur und Dynamik, von ihrem eigenen
Wert und Wesen her aufeinander zu be-
ziehen” (175). Im Gegensatz zu den laten-
ten Versuchen einer Integrierung der Kirche
in die moderne Gesellschaft weist G. in
kritischen Sondierungen auf die Ambivalenz
des weltweiten sozialen Wandels und der
Ergebnisse der Humanwissenschaften hin,
die von einer sich véllig anpassenden Kirche
nur sanktioniert und geradezu verdoppelt
werden miite. Die Aporien der heutigen
Gesellschaft erlauben es der Kirche auch
nicht, sich als ein ,,System der Dienstleistun-
gen” zu etablieren, weil das begrenzte Da-
sein des Menschen in der Welt sich immer
auf eine umfassende Ganzheit iiberschreitet,
der nicht durch den Dienst in den Teilbe-
ziigen entsprochen werden kann. Hier setzt
auf die Fragen der Soziologie die hochge-
mute Antwort des Theologen ein, die ,aus
der Fiille der Glaubensaussagen und des

83



