
dung konsequent stologischen Den. damals die ntwort, Gewißheit des
ken und dessen Grundlagen; I1 Die re aubens In Freiheit und durch Freiheit
von der prung im konsequent qOQristo- ZUu en 6@1. Die etzige Arbeit fragt noch..
logischen Denken) (39—190). Das Kap. mals anders anach, wie möglich sel,
egt sodann „die Durchführung der christo- „Gott im Glauben Zzu finden und zZu erfah-
logischen Begründung der Anthropologie” ren  ; (7) Und Z V  VW  W  JAr ist der Fragepunkt e{tz
dar, indem gemäß Barth „die Menschheit n  u dieser der sich übrigens ebenfalls
Jesu Christi als chlüssel ZUm Geheimnis Q  S heutigen geistigen Situa  tion rgibt)
des Menschen als solchen‘ und auf jese „ob ott atıg Sein Onne,  F der ens:!
Weise „der wirkliche Mensch“” begriffen sich celbst verwirklichen müsse“” VWir G{@-
werden 91—32. Im Kap. cetzt sich hen heute ja hne Zweifel In einer Situation,
schließlich mit Barth eigenständig ausein- in der s schwerfällt, „Gott vorkommen
ander was in den ZUVOT genannten Kapiteln lassen”. Der Mensch heute meint, LUT ıA
rar einschlußweise geschieht), indem auf selbst in die and nehme, e w  Va er

celbst bewerkstellige, könne Realität heutedie „Möglichkeiten, Trenzen und Bedeutung
der christologischen Anthropologie” eingeht. und MOTgen Sein. Begriffe WwIe „Gnade” S11
Hier Vor allem WIT'|  d aıch das ökumenische WIr 1 hinreichend ehrlich SIN  d,
Gespräch geführt: kommen eingehend weitgehend fremd geworden; jedenfalls VWEei -
auch kath. Theologen zu Wort, die je auf n cie kaum durch eigentliche Erfahrung
ihre Weise die Anthropologie gedeckt wıe meist gemeint und gesagt
christologeisch ansetzen (so Rahner, wırd. 1ıbt es also wirklich den handelnden
Wiederkehr) Gott, der / tatsächlich angeht? „Wird das

kann hier auf das auch durch 1Nne unNn- Heil des Menschen nicht wirksam erst
gewöhnlich reichhaltige, theologisch durch- dort hergestellt, der Mensch ohne Rück-
gearbeitete Literatur abgesicherte Werk sicht auf göttliche Ansprüche und Verspre-

chungen die Dinge celbst In die and nımmt+tnicht näher eingegangen werden. Es scei
und mIF Umsicht, eiß und Ausdauer Mittelaber herausgestellt, wıe sehr diese Arbeit

nicht NUur dem Verstehen des erkes ndet, die dem Menschen zu seinem Heil,
Barths, auch gerade von kath Seite, aufs das zu seiner ganzen Verwirkli-
LU& Dienste eistet, sondern auch der öku- chung verhelfen?“ (13 WI|  Il, auf
menischen und OB innerkath. Theologie rund seiner noch vorzustellenden Überle-
insgesamt. Das deswegen, weil hier nicht Ngen, darauf hinweisen, Cal der Mensch,
NUur ein Theologe (wenngleich dieser nicht heute OS! auch der Christ, wieder die
irgendeiner ist) referiert, sondern in eigen- Fähigkeit des Entgegennehmens lernen müs-
ständiger Weise für die heutige theol rage- Se, nämlich der Wirkli  eit es und,
stellung aufgeschlossen ird. Es ird U, Was mit ihr gegeben ist, der Wirkli  eit
greifbar, C5, übrigens auch in kath. Ver- überhaupt vgl 14) Somit hat der Untertitel

nach dem Verständnis des Autorssuchen, die renzen einer ur christo-
logisch begründeten Anthropologie ist. Mit tiefere und menrtfache Bedeutung: „ES soll
anderen Worten: I zeig! sich auf Grund die Rede davon sein, Ial Empfangen und
dieser Arbeit wieder einmal, lafß noch mehr, Tätigsein wesentlich das, wWas ‚glauben‘
als es bisher geschehen ist, die gesamte €  t, ausmacht; da zweitens die Fähig-
Theo-logie und also auch die christliche keit Empfangen und Tätigsein Voraus-
Anthropologie) notwendig christlich-trini- etzung ist, lauben zZUu können; und
tariısch und S50 vA auch thematisiert‚ daß drittens jene Fähigkeit die Frucht rist-
matologisch) gesehen und durchgearbeitet en aubens sein kan und cseıin müßte‘
werden muß, collen nicht wichtige aten (14
des ristlichen aubDens unge'  rlich VeTr- Der eil stellt olglich „die Fremdcheit der
nachlässigt werden. Darauf weis' auch Vorste von der Entgegennahme des
hin, dessen Arbeit schon mit andeutet, in Heils” heraus, indem lich auf der ınen
welcher Richtung weiterzuarbeiten ist. Die die davon wıe selbstverständlich
Bearbeitung der vorhandenen Ansätze tut redet „Jahwe, der beständig atige und han-
not: hat dafür einen guten Beitrag mit delnde Gott, ohne der Mensch sich da-
seiner gediegenen und verantworteten Arbeit (} bedrückt auf der anderen Seite
veleistet, diesem Denken die „naturhafte und tech-
Wien Raphael Schulte nische Vorstellung Vo  »3 Heil“”“ gegenüber-

steht, die für eit maßgeblich zu seinMUSCHÄLEK Tat Gottes und scheint, Was unter den Stichworten „machen;Selbstverwirklichung des Menschen. Empfan- Bedürfnis; Wahrheit; Abläsun vV(  nmund Tätigsein als Fähigkeit christlichen luten; Welt:; Menschheit; Zukunft““ verhan-aubens. (Qu disp 62) Herder, Frei-
burg 1974 art lam. DM 18,80.

delt ird. Ansı  eßend i diese heutige
eils) Vorstellung in ihre geistesgeschicht-Mit ‘ dieser Quaestio Führt sceine Arbeit iche Entwicklung zurückgeführt 77—101).

„Glaubensgewißheit in Freiheit” (Qu disp Diese Entwicklung hat ZUu dem geführt,
4 $ weiter. Auf die allgemeine rage, heute mit dem einen Stichwort „Selbstver-
WiIe Glaube möglich gel, auch heute, gab wirklichung des Menschen“ werden

'@10.

dung zum konsequent christologischen Den­
ken und dessen Grundlagen; III. Die Lehre 
von der Schöpfung im konsequent christo­
logischen Denken) (39-190). Das 3. Kap. 
legt sodann „die Durchführung der christo­
logischen Begründung der Anthropologie" 
dar, indem gemäß K. Barth „die Menschheit 
Jesu Christi als Schlüssel zum Geheimnis 
des Menschen als solchen11 und auf diese 
Weise „der wirkliche Mensch" begriffen 
werden (191-322). Im 4. Kap. setzt sich F. 
schließlich mit Barth eigenständig ausein­
ander (was in den zuvor genannten Kapiteln 
erst einschlußweise geschieht), indem er auf 
die „Möglichkeiten, Grenzen und Bedeutung 
der christologischen Anthropologie" eingeht. 
Hier vor allem wird auch das ökumenische 
Gespräch geführt; es kommen eingehend 
auch kath. Theologen zu Wort, die je auf 
ihre Weise die christliche Anthropologie 
christoloeisch ansetzen (so K. Rahner, D. 
Wiederkehr). 
Es kann hier auf das (auch durch eine un­
gewöhnlich reichhaltige, theologisch durch­
gearbeitete Literatur abgesicherte) Werk 
nicht näher eingegangen werden. Es sei 
aber herausgestellt, wie sehr diese Arbeit 
nicht nur dem Verstehen des Werkes K. 
Barths, auch gerade von kath. Seite, aufs 
neue Dienste leistet, sondern auch der öku­
menischen und sogar innerkath. Theologie 
insgesamt. Das deswegen, weil hier nicht 
nur ein Theologe (wenngleich dieser nicht 
irgendeiner ist) referiert, sondern in eigen­
ständiger Weise für die heutige theol. Frage­
stellung aufgeschlossen wird. Es wird u. a. 
greifbar, was es, übrigens auch in kath. Ver­
suchen, um die Grenzen einer (nur) christo­
logisch begründeten Anthropologie ist. Mit 
anderen Worten: Es zeigt sich auf Grund 
dieser Arbeit wieder einmal, daß noch mehr, 
als es bisher geschehen ist, die gesamte 
Theo-logie (und also auch die christliche 
Anthropologie) notwendig christlich-trini­
tarisch (und so z. B. auch thematisiert pneu­
matologisch) gesehen und durchgearbeitet 
werden muß, sollen nicht wichtige Daten 
des christlichen Glaubens ungebührlich ver­
nachlässigt werden. Darauf weist auch F. 
hin, dessen Arbeit schon mit andeutet, in 
welcher Richtung weiterzuarbeiten ist. Die 
Bearbeitung der vorhandenen Ansätze tut 
not; F. hat dafür einen guten Beitrag mit 
seiner gediegenen und verantworteten Arbeit 
j?eleistet. 
Wien Raphael Schulte 

MUSCHALEK GEORG, Tat Gottes und 
Selbstverwirklichung des Menschen. Empfan­
gen und Tätigsein als Fähigkeit christlichen 
Glaubens. (Qu. disp. 62) (137.) Herder, Frei­
burg 1974. Kart. 1am. DM 18.80. 
Mit· dieser Quaestio führt M. seine Arbeit 
,,Glaubensgewißheit in Freiheit" (Qu. disp. 
40; 1968) weiter. Auf die allgemeine Frage, 
wie Glaube möglich sei, auch heute, gab er 

86 

damals die Antwort, daß Gewißheit des 
Glaubens nur in Freiheit und durch Freiheit 
zu finden sei. Die jetzige Arbeit fragt noch­
mals anders danach, wie es möglich sei, 
,,Gott im Glauben zu finden und zu erfah­
ren" (7). Und zwar ist der Fragepunkt jetzt 
genau dieser (der sich übrigens ebenfalls aus 
unserer heutigen geistigen Situation ergibt): 
„ob Gott tätig sein könne, da der Mensdt 
sich selbst verwirklichen müsse" (7). Wir ste­
hen heute ja ohne Zweifel in einer Situation, 
in der es schwerfällt, ,,Gott vorkommen zu 
lassen". Der Mensch heute meint, nur was 
er selbst in die Hand nehme, nur was er 
selbst bewerkstellige, könne Realität heute 
und morgen sein. Begriffe wie „Gnade" sind 
uns, wenn wir nur hinreichend ehrlich sind, 
weitgehend fremd geworden; jedenfalls wer­
den sie kaum durch eigentliche Erfahrung 
gedeckt - wie meist gemeint und gesagt 
wird. Gibt es also wirklich den handelnden 
Gott, der uns tatsächlich angeht? ,,Wird das 
Heil des Menschen . . . nicht wirksam erst 
dort hergestellt, wo der Mensch ohne Rück­
sicht auf göttliche Ansprüche und Verspre­
chungen die Dinge selbst in die Hand nimmt 
und mit Umsicht, Fleiß und Ausdauer Mittel 
findet, die dem Menschen zu seinem Heil, 
das heißt zu seiner ganzen Verwirkli­
chung . . . verhelfen?" (13 f) M. will, auf 
Grund seiner noch vorzustellenden Oberle­
gungen, darauf hinweisen, daß der Mensch, 
heute sogar auch der Christ, wieder die 
Fähigkeit des Entgegennehmens lernen müs­
se, nämlich der Wirklichkeit Gottes und, 
was mit ihr gegeben ist, der Wirklichkeit 
überhaupt (vgl. 14). Somit hat der Untertitel 
des Buches nach dem Verständnis des Autors 
tiefere und mehrfache Bedeutung: ,,Es soll 
die Rede davon sein, daß Empfangen und 
Tätigsein wesentlich das, was ,glauben' 
heißt, ausmacht; daß zweitens die Fähig­
keit zum Empfangen und Tätigsein Voraus­
setzung dafür ist, sdauben zu können; und 
daß drittens iene Fähigkeit die Frucht christ­
lichen Glaubens sein kann und sein müßte" 
(14). 
Der 1. Teil stellt folglich „die Fremdheit der 
Vorstellung von der Entgegennahme des 
Heils" heraus, indem nämlich auf der einen 
Seite die Bibel davon wie selbstverständlich 
redet (,,Jahwe, der beständig tätige und han­
delnde Gott, ohne daß der Mensch sich da­
von bedrückt fühlt"), auf der anderen Seite 
diesem Denken die „naturhafte und tech­
nische Vorstellung von Heil" gegenüber­
steht, die für unsere Zeit maßgeblich zu sein 
scheint, was unter den Stichworten „machen; 
Bedürfnis; Wahrheit; Ablösung vom Abso­
luten; Welt; Menschheit; Zukunft" verhan­
delt wird. Anschließend wird diese heutige 
(Heils)Vorstellung in ihre geistesgeschicht­
liche Entwicklung zurückgeführt (77-101). 
Diese Entwicklung hat zu dem ,geführt, was 
heute mit dem einen Stichwort „Selbstver­
wirklichung des Menschen" angesagt werden 



kann. Daher en gerade die biblischen sonalen Lebens-Kommunikation zwischen
ussagen vom Heil, das ott gibt, ihre ott und ens! Miteinander-Sein, s@1-
Fremdaheit für den heutigen Menschen, der tens Gottes als des erschaffenden Gebers
durch Autfklärung und modernes Welt- und (wie betont), und eitens des Men-

chen als des frei entgegennehmenden Da-Menschenbild gepragt ist. ist  . der Z Teil
verständlich: „Selbstverwirklichung des Men- S@e1NS., Das einzubringen ware  H ruchtbar B.
chen als Entgegennahme des Heils” (103 ın bezug auf die „Beurteilung“ von Leid,
bis 132) Hier stellt sich die Frage: „Hat Tod u5W,. denn nicht WIT Menschen neh-
das Entgegennehmen des eils eıne edeu- ‚ANnNerweitliches Scheitern“” an, An-

die Verwirklichung des Menschen, uß 4 den Gekreuzigten; vielmehr
vielleicht O: für eine  S‘ der Neuzeit ott iın Christus das zuerst > Menschen
euer gewordene Selbstverwirklichung? Ist igen Verfügte, Leid, Tod uUSW. ange-
die Bedeutung vielleicht derart, daß niıch:|  en LUr nommen! Er zuerst hat das ursprüngliche
die iblische Botschaft VO:] Heil der Gnade Miteinander-Sein auch ara ausgedehnt,
noch werden kann, sondern (g göttlicher Macht seiner Liebe; und deswegen
eıne SO Vorstellung rst das voll möglich können WIr auch diesem, eben
macht, wonach sich der neuzeitliche Mensch neuen Sinne Gottes., Diese Andeutun-
immer intensiver ausstreckt?“” Diese gen möglicher und notwendiger Weiterfüh-
Frage wird positiver Weise beant- Iungen der von vorgelegten Überlegun-
wortet, ın  dem, Bewußtsein heutiger Pro- SCH unterstreichen NUur noch e1Nnm Wich-
lematik, zunächst „das ich-Geben Gottes” tigkeit und Bedeutsamkeit dieser Quaestio
wie dann „das wesentliche Entgegennehmen disputata.
als Freiheit” enkeris: vorgestelit und 3 Wien Raphael Schulte
Ösung des anstehenden robiems ge
werden. CLAUS MUHLEN HERIBER]
Dem utor ıst  - voll zuzustimmen, wenn Pr (Hg.), ahrung und Theologie des Heiligen
das Entgegennehmen des Heils, ja überhaupt Geistes, Agentur des ]  R 14l Hauses,
des menschlichen Seins als die wesens5- Hamburg/Kösel, Miünchen 1974. Paperback
gemäße Entsprechung des freien enschen 29,—,
auf das Sich-Geben Gottes und damit alg Die heutige eit ist, wWwas das Leben der
wesentlichen Akt der eigenen Daseins- Ver- Kir e und ihrer Glieder angeht, gekenn-
wirklichung herausstellt und leichsam als zeichnet durch manche Erscheinungen, die
VOoNnN heutigen Menschen wıe er) ZUu erler- sich auftf den erstien Blick zZzu widersprechen
nende rundhaltung und rundhandlung cscheinen. Alle Phänomene zu berücksichtigen
versteht. Was SO vorgetragen wird, kann LUr und die törderlichen besonders pflegen,
eutlich unterstrichen werden, Im Sinne eines ist ein Jängst in Leitung und „Volk” erkann-
als Quaestio disputata oder besser noch tes Aufgabenfeld der Kirche Zudem scheint
disputanda vorgestellten Probiemkreises c@e1 csich der indruck zu bestätigen, daß wır
noch auf folgendes hingewiesen: Die von diesen hrzehnten iınen  H wichtigen (3e-
vorgetragenen Gedanken die ja ekizzenhaft schichtseinschnitt Leben der S- erle.
sein und Jleiben wollen vgl. waren ben. Unter den bedenkenden und zZzu för-
VOr allem dahingehend weiterzuführen, f ernden Phänomenen UuNSse Tage
der von eingebrachte Begriff V „Heil” sich auch die erneuerte Besinnung auf den
noch nicht es Wesentliche umfaßt, Wäas eist, und das eben nicht vn im Sinne
iblisch und also offenbarungsgemäß meint. 1nes theologisch-wissenschaftlich
Es geht, anders ausgedrückt, nicht und iemlich vernachlässigten Glaubensartikels,

dAS5 mu gerade heute wieder mit allem eondern ÖOr lem In der TrTeten rfah-
Nachdruck gesagt werden) um Selbstverwirk- des christlichen Lebens, das, wWwEenn x  ber-
lichung des Menschen vgl „ .‚Heil und haupt, NUur 1m Geiste Gottes und esu Christi
‚Selbstverwirklichung des Menschen’ sind ebendig und begeisternd gelebt und erfah-
austauschbar”: 114)  $ nicht nur das (unent- ren werden kann. Es braucht das S eben
fremdete) Selbstsein ist  ® des Menschen Heil, Prwäal  H  hnt werden, weil 55 schon S Bild
sondern das wieder Mit-Gott-selbst-Sein- der Kirche lage gehört, die Geist-
Dürfen, geschenktes (und er allerdings Gegenwart wirklich vor-kommen zu lassen,
entgegenzunehmendes und entgegengenom- bis hin seiner volleren Auswirkung
menes) Selbst-Sein-mit-Gott, und das Leben der Gemeinschaft und folglich auch
„Welt” welcher (in dieser Fragestellung des einzelnen.
M.) der Begriff des „Innerweltlichen”“ eigent- Daß ın dieser Geist-Bewegung Tagelich fehl 3 Platze ist (wenn INnan nicht manche Weisung no  T} dürfte auch VeTI-
mit der sollte „Das eil bin ständlich Geln. 50 ıst  B immer Zu begrüßen,ich, Jahwe In der hier verhandelten lau. wenn entsprechende Bücher erscheinen. Die
bensproblematik (mit aliem, sie impli- Wichtigkeit, über „Erfahrung und eologie
ziert) wäre „Welt” Zu verstehen und denke- des Geistes” gerade heute sprechen
risch-theologisch einzubringen als „Welt und schreiben, kann Bar nicht übertrieben
Gottes und des Menschen”, als gemeinsamer werden, auch sich nicht über-
‚Raum“” und g  ames „Mittel” der pEeI- steigerten Behauptung bekennen mag, die

87

kann. Daher haben gerade die biblischen 
Aussagen vom Heil, das Gott gibt, ihre 
Fremdheit für den heutigen Menschen, der 
durch Aufklärung und modernes Welt- und 
Menschenbild geprägt ist. So ist der 2. Teil 
verständlich: ,,Selbstverwirklichung des Men­
schen als Entgegennahme des Heils" (103 
bis 132). Hier stellt sich M. die Frage: ,,Hat 
das Entgegennehmen des Heils eine Bedeu­
tung für die Verwirklichung des Menschen, 
vielleicht sogar für seine ihm in der Neuzeit 
teuer gewordene Selbstverwirklichung 7 Ist 
die Bedeutung vielleicht derart, daß nicht nur 
die biblische Botschaft vom Heil der Gnade 
noch gerettet werden kann, sondern daß 
eine solche Vorstellung erst das voll möglich 
macht, wonach sich der neuzeitliche Mensch 
immer intensiver ausstreckt?" (103). Diese 
Frage wird nun in positiver Weise beant­
wortet, indem, im Bewußtsein heutiger Pro­
blematik, zunächst „das Sich-Geben Gottes" 
wie dann „das wesentliche Entgegennehmen 
als Freiheit" denkerisch vorgestellt und zur 
Lösung des anstehenden Problems geführt 
werden. 
Dem Autor ist voll zuzustimmen, wenn er 
das Entgegennehmen des Heils, ja überhaupt 
des menschlichen Seins als die wesens­
gemäße Entsprechung des freien Menschen 
auf das Sich-Geben Gottes und damit als 
wesentlichen Akt der eigenen Daseins-Ver­
wirklichung herausstellt und gleichsam als 
vom heutigen Menschen (wieder) zu erler­
nende Grundhaltung und Grundhandlung 
versteht. Was so vorgetragen wird, kann nur 
deutlich unterstrichen werden. Im Sinne eines 
als Quaestio disputata oder besser noch 
disputanda vorgestellten Problemkreises sei 
noch auf folgendes hingewiesen: Die von M. 
vorgetragenen Gedanken (die ja skizzenhaft 
sein und bleiben wollen: vgl. 14 f) wären 
vor allem dahingehend weiterzuführen, daß 
der von M. eingebrachte Begriff von „Heil" 
noch nicht alles Wesentliche umfaßt, was er 
biblisch und also offenbarungsgemäß meint. 
Es geht, anders ausgedrückt, nicht nur (und 
das muß gerade heute wieder mit allem 
Nachdruck gesagt werden) um Selbstverwirk­
lichung des Menschen (vgl. ,, ,Heil' und 
,Selbstverwirklichung des Menschen' sind 
austauschbar": 114); nicht (nur) das (unent­
fremdete) Selbstsein ist des Menschen Heil, 
sondern das (wieder) Mit-Gott-selbst-Sein­
Dürfen, geschenktes (und daher allerdings 
entgegenzunehmendes und entgegengenom­
menes) Selbst-Sein-mit-Gott, und das in 
„Welt", in welcher (in dieser Fragestellung 
M.) der Begriff des „lnnerweltlichen" eigent­
lich fehl am Platze ist (wenn man nicht gar 
mit der Bibel sagen sollte: ,,Das Heil bin 
ich, Jahwe"). In der hier verhandelten Glau­
bensproblematik (mit allem, was sie impli­
ziert) wäre „Welt" zu verstehen und denke­
risch-theologisch einzubringen als „Welt 
Gottes und des Menschen", als gemeinsamer 
,Raum" und gemeinsames „Mittel" der per-

sonalen Lebens-Kommunikation zwischen 
Gott und Mensch im Miteinander-Sein, sei­
tens Gottes als des erschaffenden Gebers 
(wie M. es betont), und seitens des Men­
schen als des frei entgegennehmenden Da­
seins. Das einzubringen wäre fruchtbar z. B. 
in bezug auf die „Beurteilung" von Leid, 
Tod usw.; denn nicht wir Menschen neh­
men „innerweltliches Scheitern" an, im An­
schluß an den Gekreuzigten; vielmehr hat 
Gott in Christus das zuerst vom Menschen 
sündigend Verfügte, Leid, Tod usw. ange­
nommen! Er zuerst hat das ursprüngliche 
Miteinander-Sein auch darauf ausgedehnt, in 
göttlicher Macht seiner Liebe; und deswegen 
können wir es nun auch in diesem, eben 
neuen( 1) Sinne Gottes. - Diese Andeutun­
gen möglicher und notwendiger Weiterfüh­
rungen der von M vorgelegten Oberlegun­
gen unterstreichen nur noch einmal die Wich­
tigkeit und Bedeutsamkeit dieser Quaestio 
disputata. 
Wien Raphael Schulte 

HEITMANN CLAUS / MOHLEN HERIBERT 
(Hg.), Erfahrung und Theologie des Heiligen 
Geistes. (312.) Agentur des Rauhen Hauses, 
Hamburg/Kösel, München 1974. Paperback 
DM 29.-. 
Die heutige Zeit ist, was das Leben der 
Kirche und ihrer Glieder angeht, gekenn­
zeichnet durch manche Erscheinungen, die 
sich auf den ersten Blick zu widersprechen 
scheinen. Alle Phänomene zu berücksichtigen 
und die förderlichen besonders zu pflegen, 
ist ein längst in Leitung und „ Volk" erkann­
tes Aufgabenfeld der Kirche. Zudem scheint 
sich der Eindruck zu bestätigen, daß wir in 
diesen Jahrzehnten einen wichtigen Ge­
schichtseinschnitt im Leben der Kirche erle­
ben. Unter den zu bedenkenden und zu för­
dernden Phänomenen unserer Tage findet 
sich auch die erneuerte Besinnung auf den 
HI. Geist, und das eben nicht nur im Sinne 
eines theologisch-wissenschaftlich bisher 
ziemlich vernachlässigten Glaubensartikels, 
sondern vor allem in der konkreten Erf ah­
rung des christlichen Lebens, das, wenn über­
haupt, nur im Geiste Gottes und Jesu Christi 
lebendig und begeisternd gelebt und erfah­
ren werden kann. Es braucht das nur eben 
erwähnt zu werden, weil es schon zum Bild 
der Kirche unserer Tage gehört, die Geist­
Gegenwart wirklich vor-kommen zu lassen, 
bis hin zu seiner volleren Auswirkung im 
Leben der Gemeinschaft und folglich auch 
des einzelnen. 
Daß in dieser Geist-Bewegung unserer Tage 
manche Weisung nottut, dürfte auch ver­
ständlich sein. So ist es immer zu begrüßen, 
wenn entsprechende Bücher erscheinen. Die 
Wichtigkeit, über „Erfahrung und Theologie 
des HI. Geistes" gerade heute zu sprechen 
und zu schreiben, kann gar nicht übertrieben 
werden, auch wenn man sich nicht zur über­
steigerten Behauptung bekennen mag, die 

87 


