dung zum konsequent christologischen Den-
ken und dessen Grundlagen; III. Die Lehre
von der Schopfung im konsequent christo-
logischen Denken) (39—190). Das 3. Kap.
legt sodann ,die Durchfithrung der christo-
logischen Begriindung der Anthropologie”
dar, indem gemif8 K. Barth ,die Menschheit
Jesu Christi als Schliissel zum Geheimnis
des Menschen als solchen” und auf diese
Weise ,der wirkliche Mensch” begriffen
werden (191—322). Im 4. Kap. setzt sich F.
schlieBlich mit Barth eigenstindig ausein-
ander (was in den zuvor genannten Kapiteln
erst einschluBweise geschieht), indem er auf
die ,Mbglichkeiten, Grenzen und Bedeutung
der dhristologischen Anthropologie” eingeht.
Hier vor allem wird auch das Skumenische
Gesprich gefiihrt; es kommen eingehend
auch kath. Theologen zu Wort, die je auf
ihre Weise die christliche Anthropologie
christologisch ansetzen (so K. Rahner, D.
Wiederkehr).

Es kann hier auf das (auch durch eine un-
gewdhnlich reichhaltige, theologisch durch-
gearbeitete Literatur abgesicherte) Werk
nicht nidher eingegangen werden. Es sei
aber herausgestellt, wie sehr diese Arbeit
nicht nur dem Verstehen des Werkes K.
Barths, auch gerade von kath. Seite, aufs
neue Dienste leistet, sondern auch der &ku-
menischen und sogar innerkath. Theologie
insgesamt. Das deswegen, weil hier nicht
nur ein Theologe (wenngleich dieser nicht
irgendeiner ist) referiert, sondern in eigen-
stindiger Weise fiir die heutige theol. Frage-
stellung aufgeschlossen wird. Es wird u. a.
greifbar, was es, librigens auch in kath. Ver-
suchen, um die Grenzen einer (nur) christo-
logisch begriindeten Anthropologie ist. Mit
anderen Worten: Es zeigt sich auf Grund
dieser Arbeit wieder einmal, daf noch mehr,
als es bisher geschehen ist, die gesamte
Theo-logie (und also auch die dhristliche
Anthropologie) notwendig christlich-trini-
tarisch (und so z. B. auch thematisiert pneu-
matologisch) gesehen und durchgearbeitet
werden mufl, sollen nicht wichtige Daten
des christlichen Glaubens ungebiihrlich ver-
nachldssigt werden., Darauf weist auch F.
hin, dessen Arbeit schon mit andeutet, in
welcher Richtung weiterzuarbeiten ist. Die
Bearbeitung der vorhandenen Ansitze tut
not; F. hat dafiir einen guten Beitrag mit
seiner gediegenen und verantworteten Arbeit
peleistet,

Wien Raphael Schulte
MUSCHALEK GEORG, Tat Gottes und
Selbstverwirklichung des Menschen. Empfan-
gen und Titigsein als Fihigkeit christlichen
Glaubens. (Qu. disp. 62) (137.) Herder, Frei-
burg 1974. Kart. lam, DM 18.80.

Mit dieser Quaestio fithrt M. seine Arbeit
,,GlaubensgewiBheit in Freiheit” (Qu. disp.
40; 1968) weiter. Auf die allgemeine Frage,
wie Glaube mdglich sei, auch heute, gab er

86

damals die Antwort, daf GewiBheit des
Glaubens nur in Freiheit und durch Freiheit
zu finden sei. Die jetzige Arbeit fragt noch-
mals anders danach, wie es méglich sei,
»Gott im Glauben zu finden und zu erfah-
ren” (7). Und zwar ist der Fragepunkt jetzt
genau dieser (der sich iibrigens ebenfalls aus
unserer heutigen geistigen Situation ergibt):
~ob Gott titig sein kdnne, da der Mensch
sich selbst verwirklichen miisse” (7). Wir ste-
hen heute ja ohne Zweifel in einer Situation,
in der es schwerfillt, ,Gott vorkommen zu
lassen”. Der Mensch heute meint, nur was
er selbst in die Hand nehme, nur was er
selbst bewerkstellige, kénne Realitit heute
und morgen sein. Begriffe wie ,,Gnade” sind
uns, wenn wir nur hinreichend ehrlich sind,
weitgehend fremd geworden; jedenfalls wer-
den sie kaum durch eigentliche Erfahrung
gedeckt — wie meist gemeint und gesagt
wird. Gibt es also wirklich den handelnden
Gott, der uns tatsichlich angeht? ,Wird das
Heil des Menschen... nicht wirksam erst
dort hergestellt, wo der Mensch ohne Riick-
sicht auf gottliche Anspriiche und Verspre-
chungen die Dinge selbst in die Hand nimmt
und mit Umsicht, Flei und Ausdauer Mittel
findet, die dem Menschen zu seinem Heil,
das heift zu seiner ganzen Verwirkli-
chung ... verhelfen?” (13 f) M. will, auf
Grund seiner noch vorzustellenden Uberle-
gungen, darauf hinweisen, da der Mensdh,
heute sogar auch der Christ, wieder die
Fihigkeit des Entgegennehmens lernen miis-
se, nidmlich der Wirklichkeit Gottes und,
was mit ihr gegeben ist, der Wirklichkeit
iiberhaupt (vgl. 14). Somit hat der Untertitel
des Buches nach dem Verstindnis des Autors
tiefere und mehrfache Bedeutung: ,Es soll
die Rede davon sein, daB Empfangen und
Téatigsein wesentlich das, was ,glauben’
heiflt, ausmacht; daf zweitens die Fihig-
keit zum Empfangen und Titigsein Voraus-
setzung dafiir ist, glauben zu k&nnen; und
daB8 drittens jene Fihigkeit die Frucht christ-
l(ich)en Glaubens sein kann und sein miifite”
14).

Der 1. Teil stellt folglich ,,die Fremdheit der
Vorstellung von der Entgegennahme des
Heils” heraus, indem n#mlich auf der einen
Seite die Bibel davon wie selbstverstindlich
redet (,Jahwe, der bestindig titige und han-
delnde Gott, ohne daf der Mensch sich da-
von bedriickt fiihlt”), auf der anderen Seite
diesem Denken die ,naturhafte und tech-
nische Vorstellung von Heil” gegeniiber-
steht, die fiir unsere Zeit mafigeblich zu sein
scheint, was unter den Stichworten ,machen;
Bediirfnis; Wahrheit; Ablésung vom Abso-
luten; Welt; Menschheit; Zukunft” verhan-
delt wird. AnschlieBend wird diese heutige
(Heils)Vorstellung in ihre geistesgeschicht-
liche Entwicklung zuriickgefiihrt (77—101).
Diese Entwicklung hat zu dem gefiihrt, was
heute mit dem einen Stichwort ,Selbstver-
wirklichung des Menschen” angesagt werden



kann. Daher haben gerade die biblischen
Aussagen vom Heil, das Gott gib¢, ihre
Fremdheit fiir den heutigen Menschen, der
durch Aufklirung und modernes Welt- und
Menschenbild gepragt ist. So ist der 2. Teil
verstindlich: ,Selbstverwirklichung des Men-
schen als Entgegennahme des Heils” (103
bis 132). Hier stellt sich M. die Frage: ,Hat
das Entgegennehmen des Heils eine Bedeu-
tung fiir die Verwirklichung des Menschen,
vielleicht sogar fiir seine ihm in der Neuzeit
teuer gewordene Selbstverwirklichung? Ist
die Bedeutung vielleicht derart, daB nicht nur
die biblische Botschaft vom Heil der Gnade
noch gerettet werden kann, sondern daf
eine solche Vorstellung erst das voll méglich
macht, wonach sich der neuzeitliche Mensch
immer intensiver ausstreckt?” (103). Diese
Frage wird nun in positiver Weise beant-
wortet, indem, im BewufBltsein heutiger Pro-
blematik, zunichst ,,das Sich-Geben Gottes”
wie dann ,das wesentliche Entgegennehmen
als Freiheit” denkerisch vorgestellt und zur
Losung des anstehenden Problems gefiihrt
werden.

Dem Autor ist voll zuzustimmen, wenn er
das Entgegennehmen des Heils, ja iiberhaupt
des menschlichen Seins als die wesens-
gemiBe Entsprechung des freien Menschen
auf das Sich-Geben Gottes und damit als
wesentlichen Akt der eigenen Daseins-Ver-
wirklichung herausstellt und gleichsam als
vom heutigen Menschen (wieder) zu erler-
nende Grundhaltung und Grundhandlung
versteht. Was so vorgetragen wird, kann nur
deutlich unterstrichen werden. Im Sinne eines
als Quaestio disputata oder besser noch
disputanda vorgestellten Problemkreises sei
noch auf folgendes hingewiesen: Die von M.
vorgetragenen Gedanken (die ja skizzenhaft
sein und bleiben wollen: vgl. 14 f) wiren
vor allem dahingehend weiterzufiihren, daf8
der von M. eingebrachte Begriff von ,Heil”
noch nicht alles Wesentliche umfafit, was er
biblisch und also offenbarungsgemif meint,
Es geht, anders ausgedriickt, nicht nur (und
das muB gerade heute wieder mit allem
Nachdruck gesagt werden) um Selbstverwirk-
lichung des Menschen (vgl. ,, Heil’ und
Selbstverwirklichung des Menschen’ sind
austauschbar”: 114); nicht (nur) das (unent-
fremdete) Selbstsein ist des Menschen Heil,
sondern das (wieder) Mit-Gott-selbst-Sein-
Diirfen, geschenktes (und daher allerdings
entgegenzunehmendes und entgegengenom-
menes) Selbst-Sein-mit-Gott, und das in
~Welt”, in welcher (in dieser Fragestellung
M.) der Begriff des ,Innerweltlichen” eigent-
lich fehl am Platze ist (wenn man nicht gar
mit der Bibel sagen sollte: ,,Das Heil bin
ich, Jahwe”). In der hier verhandelten Glau.
bensproblematik (mit allem, was sie impli-
ziert) wire ,Welt” zu verstehen und denke-
risch-theologisch einzubringen als ,Welt
Gottes und des Menschen”, als gemeinsamer
Raum” und gemeinsames ,Mittel” der per-

sonalen Lebens-Kommunikation zwischen
Gott und Mensch im Miteinander-Sein, sei-
tens Gottes als des erschaffenden Gebers
(wie M. es betont), und seitens des Men-
schen als des frei entgegennehmenden Da-
seins. Das einzubringen wire fruchtbar z. B.
in bezug auf die ,Beurteilung” von Leid,
Tod usw.; denn nicht wir Menschen neh-
men ,innerweltliches Scheitern” an, im An-
schluB an den Gekreuzigten; vielmehr hat
Gott in Christus das zuerst vom Menschen
siindigend Verfiigte, Leid, Tod usw. ange-
nommen! Er zuerst hat das urspriingliche
Miteinander-Sein auch darauf ausgedehnt, in
gottlicher Macht seiner Liebe; und deswegen
kénnen wir es nun auch in diesem, eben
neuen(l) Sinne Gottes. — Diese Andeutun-
gen moglicher und notwendiger Weiterfiih-
rungen der von M. vorgelegten Uberlegun-
gen unterstreichen nur noch einmal die Wich-
tigkeit und Bedeutsamkeit dieser Quaestio
disputata.
Wien Raphael Schulte
HEITMANN CLAUS / MUHLEN HERIBERT
(Hg.), Erfahrung und Theologie des Heiligen
Geistes, (312.) Agentur des Rauhen Hauses,
Hamburg/Késel, Miinchen 1974. Paperbadk
DM 29.—.

Die heutige Zeit ist, was das Leben der
Kirche und ihrer Glieder angeht, gekenn-
zeichnet durch manche Erscheinungen, die
sich auf den ersten Blik zu widersprechen
scheinen. Alle Phinomene zu beriicksichtigen
und die forderlichen besonders zu pflegen,
ist ein ldngst in Leitung und ,,Volk” erkann-
tes Aufgabenfeld der Kirche. Zudem scheint
sich der Eindruck zu bestitigen, da wir in
diesen Jahrzehnten einen wichtigen Ge-
schichtseinschnitt im Leben der Kirche erle-
ben. Unter den zu bedenkenden und zu for-
dernden Phinomenen unserer Tage findet
sich auch die erneuerte Besinnung auf den
Hl. Geist, und das eben nicht nur im Sinne
eines  theologisch-wissenschaftlich  bisher
ziemlich vernachlissigten Glaubensartikels,
sondern vor allem in der konkreten Erfah-
rung des christlichen Lebens, das, wenn iiber-
haupt, nur im Geiste Gottes und Jesu Christi
lebendig und begeisternd gelebt und erfah-
ren werden kann. Es braucht das nur eben
erwihnt zu werden, weil es schon zum Bild
der Kirche unserer Tage gehort, die Geist-
Gegenwart wirklich vor-kommen zu lassen,
bis hin zu seiner volleren Auswirkung im
Leben der Gemeinschaft und folglich auch
des einzelnen.

Da8 in dieser Geist-Bewegung unserer Tage
manche Weisung nottut, diirfte auch ver-
stindlich sein. So ist es immer zu begriiflen,
wenn entsprechende Biicher erscheinen. Die
Wichtigkeit, iiber ,Erfahrung und Theologie
des HI. Geistes” gerade heute zu sprechen
und zu schreiben, kann gar nicht iibertrieben
werden, auch wenn man sich nicht zur iiber-
steigerten Behauptung bekennen mag, die

87



