
Schröffer erschienen, datiert S 1976, E der eit zwischen iner > Dogma
en eologische Ausbildung der Religionsfeindlichkeit bestimmten harten
der gen Prijester. Nach ınem  ‚ ©1 - 1NI1e der Verfolgung und einer S poli-
blick über die augenblickliche Lage werden tischer Zweckmäßigkeit diktierten taktischen
einige Anforderungen in rinnerung gerufen, Linie der Zusammenarbeit dauernd schwankt.
die sich o der Natur der Theologie ergeben. Die größte Schwierigkeit der Kirche celbst
arauf olgen chtlinien die eol ıst dabei der Widerspruch zwischen der kirch-
Unterweisung allgemein OoOwje  > einzelne lichen Basis miıt einer demokratischen Ge-
Fächer. einem letzten Teil geht ©5 meindeverfassung, die 61e den Staatskirchen-
praktische Weisungen die Vorgesetzten behörden jederzeit ausliefert, und der er-
der Seminarien, 11l Protessoren und A archischen Spitze, die ke  ıne selbständige
die tudierenden. Bemerkenswert die- Zwangsgewalt besitzt, artrur ın erster Linie

Dokument ist die gewiß -  r selbst- der Kontaktpflege mit dem Ausland dienen
verständliche Ausgewogenheit, mit der s auf muß So kann die HANZ! russisch-orthodoxe
die verschiedenen Anforderungen eingeht. Kirche N noch mit Vorbehalt als „private
es Lehramt und theol. Wissenschaft- Organisation“” bezeichnet werden; 561e ist eın
lichkeit, Tradition und gegenwi  ge eit- durch verwaltungsrechtliche Vorschriften BEe-
lage, Pluralität der Theoilogie und der ordneter nichtrechtsfähiger Verband, in dem
eine Glaube, Offenbarung und Humanwis- die leitenden Organe zudem keinen direkten

Einfluß mehr auf die territorialen emeindensenschaften ekamen den hnen en{spre-
haben.chenden Stellenwert zugewıesen.

Linz 0se'an V£. liedert seine Arbeit zweli Hauptteile,
ınen  W genetisch-rechtshistorischen und einen
synthetisch-rechtssystematischen. Im TeilLUCHTERHAND OTT' Der Sowjetstaat wir|  CL dem Westeuropäer instruktivund die Russisch-Orthodoxe Kirche Eine zunächst die Situation einer Staatskirche imrechtshistorische und rechtssystematische Un- Zarenreich vorgeführt die gewaltigetersuchung. Abh des Bundesinstituts ür ypothe. der- als ıner  D weiterdauern-Ostwissenschaftliche und internationale den Repräsen  tin des ancien regimedien, 30) Wissenschaft Poli-

tik, Köln 1976 DM einer revolutionären Epoche herausgestellt.
Dieser Hintergrund der marxistisch-leninisti-

Da die chengeschichte u8lanı seıt der schen Religionskritik ist Q t,Oktoberrevolution eine Verfolgungsgeschichte doch hier vorzüglich dargestellt. Es folgenund die Rechtsgeschi: ußlanı diesem dann die einzelnen Perioden der AÄus-
Punkte ine Unre:  geschichte ist, weiß 11a einandersetzung: das Trennungsdekret von
Und doch existiert ese G- noch, w 1917 und die Kirchenpolitik hbis ZUuUumDmı Ende
auch detaillierte Berichte sowochl in der der AUEeUCH Sökumenischen Politik” die Ver-
Presse wıe auch Berichten Von ußland- en! der Periode der Kollekti-
besuchern yanz rheblich Vvarlieren. ict der vierung und Industrialisierung (1928—1941);uftritt und das Verhalten Von russischen der urgfriede @‘  ıner „friedlichen Koexistenz“
Kirch  ern VOrT der politischen wiıe Ööku-
menischen Offentlichkeit bestellte weck-

während des eges und unmittelbar danach

propaganda oder wie soll 3 6cie bewerten? (1941—1958); die Kirchenverfolgungen
Mißtrauen oder doch Unsicherheit und Re-

ın der Chruschtschows;: und schließlich
die gegenwärtige Situation, die vom VE in

serviertheit scheinen elfach angebracht. Nur Thesen definiert ist. Der systematischeweiß - IN  J 'eil gibt zunächst Quellen und be-
Diese staatskirchenrechtliche Untersuchung ist schreibt die Rechtsnatur des Kirchenstatuts;
da von oßem weil VE miıt Akribie dann werden die einzelnen kirchlichen ÖOr-
versucht hat, das HanZz! einschlägige Ge- gane vorgeführt: Landes- und Bischofskonzil;
SPtZes- und Verordnungsmaterial be- die oberste Kirchenverwaltung mit dem
schaffen und sichten. gibt ue| Patriarchen, dem Synod und der Patri-
präzise anll, die heute einigermaßen vollstän- archatsverwaltung; die Eparchialverwaltung;

Lg greifbar sind, WRENNN vermutlich auch wWwel- die Gemeinden und die Gemeindegeistlichen,
terhin mit unveröffentlichten Geheimanwei- wobei besonders die Rechtsnatur des Pa-
gecn etc. rechnen ist. Insgesamt triarchats und dessen Kennzeichnung alc

das Verhältnis VO Sowijetstaat und itischer Organisation höchst instruktiv eind.
sisch-orthodoxer G als „System einer Ein Überblick ber die Kirchenaufsichts-
feindlichen staatlichen Kirchenhoheit“ deßfi- behörden zeig‘ die dauernden Einflußmög-
nieren, bei dem eine eigentliche Trennung lichkeiten des Staates. Der Versuch ıiner  + Be-
von und aal keiner Weise stimmung des re:  en Verhältnisses vVon
wirkli ist, da die Kirche der Staats- und Sowjetstaat und russisch-orthodoxer Kirche,
Parteiführung in ihrem Bestreben nach tOta- zuletzt wieder 23  A Thesen präzisiert, (2=
ler Beherrschung des Gemeinwesens ctets schließt die Darstellung, eÄil  Q 1nen
Wege ist. Eine eigene sowjetische Gtaats-
kirchenrechts-Lehre ist daher auch nicht ent-

sauberen Anmerkungsapparat und ein Q US-
führliches Literaturverzeichnis samt Siglen
eic. aıuszeichnet. Leider fehlt eın Indexwickelt worden, die Kirchenpolitik im

95

Schröffer erschienen, datiert vom 22. 2. 1976, 
Richtlinien für die theologische Ausbildung 
der künftigen Priester. Nach einem Ober­
blick über die augenblickliche Lage werden 
einige Anforderungen in Erinnerung gerufen, 
die sich aus der Natur der Theologie ergeben. 
Darauf folgen Richtlinien für die theol. 
Unterweisung allgemein sowie für einzelne 
Fächer. In einem letzten Teil geht es um 
praktische Weisungen an die Vorgesetzten 
der Seminarien, an die Professoren und an 
die Studierenden. Bemerkenswert an die­
sem Dokument ist die gewiß nicht selbst­
verständliche Ausgewogenheit, mit der es auf 
die verschiedenen Anforderungen eingeht. 
Kirchliches Lehramt und theol. Wissenschaft­
lichkeit, Tradition und gegenwärtige Zeit­
lage, Pluralität in der Theologie und der 
eine Glaube, Offenbarung und Humanwis­
senschaften bekamen den ihnen entspre­
chenden Stellenwert zugewiesen. 

Linz ]osef]anda 

LUCHTERHAND OTTO, Der Sowjetstaat 
und die Russisch-Orthodoxe Kirche. Eine 
rechtshistorische und rechtssystematische Un­
tersuchung. (Abh. des Bundesinstituts für 
ostwissenschaftliche und internationale Stu­
dien, Bd. 30) (319.) V. Wissenschaft u. Poli­
tik, Köln 1976. Ln. DM 48.-. 
Daß die Kirchengeschichte Rußlands seit der 
Oktoberrevolution eine Verfolgungsgeschichte 
und die Rechtsgeschichte Rußlands in diesem 
Punkte eine Unrechtsgeschichte ist, weiß man. 
Und doch existiert diese Kirche nodi, wenn 
auch detaillierte Berichte sowohl in der 
Presse wie auch aus Berichten von Rußland­
besuchern ganz erheblich variieren. Ist der 
Auftritt und das Verhalten von russischen 
Kirchenführern vor der politischen wie öku­
menischen Öffentlichkeit bestellte Zweck­
propaganda oder wie soll man sie bewerten 7 
Mißtrauen oder doch Unsicherheit und Re­
serviertheit scheinen vielfach angebracht. Nur 
weiß man nicht genau, warum. 
Diese staatskirchenrechtliche Untersuchung ist 
da von großem Wert, weil Vf. mit Akribie 
versucht hat, das ganze einschlägige Ge­
setzes- und Verordnungsmaterial zu be­
schaffen und zu sichten. Er gibt die Quellen 
präzise an, die heute einigermaßen vollstän­
dig greifbar sind, wenn vermutlich auch wei­
terhin mit unveröffentlichten Geheimanwei­
sungen etc. zu rechnen ist. Insgesamt kann 
er das Verhältnis von Sowjetstaat und rus­
sisch-orthodoxer Kirche als „System einer 
feindlichen staatlichen Kirchenhoheit" defi­
nieren, bei dem eine eigentliche Trennung 
von Kirche und Staat in keiner Weise ver­
wirklicht ist, da die Kirche der Staats- und 
Parteiführung in ihrem Bestreben nach tota­
ler Beherrschung des Gemeinwesens stets im 
Wege ist. Eine eigene sowjetische Staats­
kirchenrechts-Lehre ist daher auch nicht ent­
wickelt worden, da die Kirchenpolitik im 

Laufe der Zeit zwischen einer vom Dogma 
der Religionsfeindlichkeit bestimmten harten 
Linie der Verfolgung und einer von poli­
tisdter Zweckmäßigkeit diktierten taktisdten 
Linie der Zusammenarbeit dauernd sdtwankt. 
Die größte Sdtwierigkeit der Kirdte selbst 
ist dabei der Widersprudt zwisdten der kirch­
lichen Basis mit einer demokratischen Ge­
meindeverfassung, die sie den Staatskirdten­
behörden jederzeit ausliefert, und der hier­
ardtisdten Spitze, die keine selbständige 
Zwangsgewalt besitzt, dafür in erster Linie 
der Kontaktpflege mit dem Ausland dienen 
muß. So kann die ganze russisdt-orthodoxe 
Kirche nur nodt mit Vorbehalt als „private 
Organisation" bezeichnet werden; sie ist ein 
durdt verwaltungsredttlidte Vorsdtriften ge­
ordneter nichtrechtsfähiger Verband, in dem 
die leitenden Organe zudem keinen direkten 
Einfluß mehr auf die territorialen Gemeinden 
haben. 
Vf. gliedert seine Arbeit in zwei Hauptteile, 
einen genetisch-rechtshistorisdten und einen 
synthetisdt-rechtssystematisdten. Im 1. Teil 
wird - dem Westeuropäer höchst instruktiv 
- zunächst die Situation einer Staatskirche im 
Zarenreich vorgeführt und die gewaltige 
Hypothek der Kirdte als einer weiterdauern­
den Repräsentantin des ancien regime in 
einer revolutionären Epoche herausgestellt. 
Dieser Hintergrund der marxistisdt-leninisti­
sdten Religionskritik ist nidtt unbekannt, 
doch hier vorzüglidt dargestellt. Es folgen 
dann die einzelnen Perioden der Aus­
einandersetzung: das Trennungsdekret von 
1918 und die Kirdtenpolitik bis zum Ende 
der „neuen ökumenisdten Politik"; die Ver­
sdtärfung während der Periode der Kollekti­
vierung und Industrialisierung (1928-1941); 
der Burgfriede einer „friedlichen Koexistenz"' 
während des Krieges und unmittelbar danach 
(1941-1958); die neuen Kirdtenverfolgungen 
in der Zeit Chruschtsdtows; und schließlidt 
die gegenwärtige Situation, die vom Vf. in 
21 Thesen definiert ist. Der 2. systematisdte 
Teil gibt zunädtst die Quellen an und be­
schreibt die Redttsnatur des Kirdtenstatuts; 
dann werden die einzelnen kirchlidten Or­
gane vorgeführt: Landes- und Bischofskonzil; 
die oberste Kirchenverwaltung mit dem 
Patriardten, dem hl. Synod und der Patri­
archatsverwaltung; die Eparchialverwaltung; 
die Gemeinden und die Gemeindegeistlichen, 
wobei besonders die Rechtsnatur des Pa­
triarchats und dessen Kennzeichnung als po­
litischer Organisation höchst instruktiv sind. 
Ein Oberblick über die Kirchenaufsichts­
behörden zeigt die dauernden Einßußmög­
lichkeiten des Staates. Der Versuch einer Be­
stimmung des rechtlidten Verhältnisses von 
Sowjetstaat und russisch-orthodoxer Kirdte, 
zuletzt wieder in 23 Thesen präzisiert, be­
sdtließt die Darstellung, die sidt durdt einen 
sauberen Anmerkungsapparat und ein aus­
führliches Uteraturverzeichnis samt Siglen 
etc. auszeichnet. Leider fehlt ein Index. 

95 



Das Buch vermittelt zahlreiche und die Gtrafen bzw. Sperren hinsichtlich des
wohl  erte Einsichten. Gerade gn 6@21- Ausschlusses VC  s den Sakramenten Ge-
ner sehr ET und geradezu juristisch- genstand haben der den Tatbestand
unterkühlten Sprache ist angesichts des des „Bigamisten” trafrechtlichen Sinne
erschütternden Sachverhalts höchsten im Auge hat, desjenigen, der trotz gül-
aße eeindruckend. tig bestehender stehe eine zweite Ehe
Wien schließt, auch sich bei der Zweit-Johannes Emminghaus ehe NUur eine Zivilehe handelt; C 856, der

jenem den ‚ugang ZUT Eucharistie verwehrt,ADAM, Schließt das Kirchenrecht der sich ıner  + Todsünde bewußt ist, undalle wiederverheirateten Geschiedenen DON
den Sakramenten aust? (64.) Grünewald, en ünder“ von der Eucharistie fernzu-

chließlich C, 1, em.:  olge die „Oöffent-
Mainz 1977. lam. DM 0.80. halten 4  nd.
Die konkrete gesellschaftliche Wir.  (1 ist Was den Tatbestand der „Bigamie” nach
iın zunehmendem z von der Tatsache g- 8 betrifft, cetzt der als Gtraf-kennzeichnet, nich:  vr wenige tholiken olge die VvVon selbst eintretende echtliche
ın einer kirchli ungültigen Ehe leben, Ehrlosigkeit (Infamia juris) fest aneG- gültig gemacht werden kann., Die nicht üÖnnen vom ÖOr inarıus noch als Beuge-geringe Zahl jener, die nach dem cheitern strafen die Exkommunikation und das peI-ihrer kirchlich geschlossenen ersten Ehe eine sönliche Interdikt verhängt werden. Da ber
nl standesamtliche Ehe chließen und damit die Jetztgenannten Strafverfügungen B  er
gewisse eschränkungen ıIn ihrer ssetel- mehr gebräuchlich sind, scheiden 612e S derlung nner| der rche erfahren, hat den Betrachtung 1US5. Was des den rechtlichen1Ze-' des Würzburger Diözesange- Ehrverlust angeht, weils nach, daß
chts ZUTr vorliegenden Studie veranlaßt, j dieser Tatbestand, sich Detrachtet, nachbei 25 VOrT rum geht, das eltende
Kirchenrecht auf die rage hin w untfier-

errschender Lehre dem Sakramentenempfang
suchen, ob '!l" dem ıner kirch-

n}  cht entgegensteht. Wenn esem
lich ungültigen Zweitehe 1nNes Geschiedenen Zusammenhang (12) die Behauptung auf-
atsächlich ıuıunter allen Umständen der Aus- stellt, Grundsatz der Unauflöslichkeit der
3 1 den Sakramenten verbunden ist.

Ehe bilde, für 6il  - CNOMMEN, überhaupt
Zu den bereits Trel! erschienenen Ver-

keine unmittelbar anwendbare Norm

VOTI -
oder BeNn die Zulassung den Sakramen-öffentlichungen zZu esem ten, geht das ZUT Ilustration g-wiegend die pastoralen Aspekte eser rage wählte Beispiel Ins Leere. sa nämlich,eleuchten, ese Studie insofern 1Ne d bei irrtümlicher Todeserklärung 1neswertvolle und längst fällige Ergän- Ehepartners der eine Zweitehe schließende

ZUNg, als 6ie sich auf die Bestimmungen des überlebende artner trotz erfo.  er -geltenden Kirchenrechts beschränkt und diese licher Trennung in bjektiv ungültiger Ehe
in bezug ihren Gehalt besagten Jebe, SOM also pen den Grundsatz nProblem untersucht. der Unauflöslichkeit der Ehe verstoße, aber

Tlammert bewußt S  ( seiner Darstellung deswegen nich!  er VO:|  >; den Sakramenten
ine ung der ITragweite des Prinzips geschlossen c@1. Darauf ist ZUu erwidern,
der nauflöslichkeit der (christlichen) Ehe In diesem ja die Präsumption des ,
aı und geht daher vVCd der objektiven für die Gültigkeit der Zweitehe streıtet, Wäas
Rechtswidrigkeit der Zweitehe Ges  edener selbstverständlich auch ine Folge in bezug
U5. h1es edeute: aber keineswegs schon auf den Sakramentenempfang des durch die
automatisch, daß die ungültiger Zweitehe Präsumption Geschützten en mufß.
ebenden auf alle cschwere Schuld auf Die Sperre des C, CIC, das Be-
sich laden, wobei sich auf einen Beschluß wußtsein O der schweren Sünde und der
der Generalsynode der Bistümer der KD damit verbundene Mangel n der ZUHM Gakra-
stützen kann. Diesem es| olge gibt mentenempfang erforderlichen BußgesinnungFälle, denen wiederverheiratete Ge- müsse B-  Pn unbedingt Platz greifen, das
schiedene nach gewissenhafter Prüfung keine Verharren der (kirchenrechtlich f  S
Möglichkeit sehen, Z Partner der früheren gültigen) Ehe nicht unbedingt und jedemEhe ZUru|  en  ckzukehren, und ugleich der Über- Fall subjektiv ine schwere Sünde arstelle.
ZEUgUNg sind, ihre jetzige Verbindung nı  cht In diesem Punkt stimmt Ergebnis weit-
ufgeben z können, ohne eingegangene Ver- gehend mit den Feststellungen überein, die
pflichtungen zZzu verletzen (9) in diesem Zusammenhang VvVon den Pastoral-
Ausgangspunkt der enrechtlichen Über- theologen getroffen werden. Es bleibt noch

die perre des C, 855 untersuchen, |
taufte ın der - alle Rechte und Pflich-
legungen ist C, CIC, demzufolge der Ge-

nach die „Öffentlich Unwürdigen”, darunter
ten habe, RS 6@1 denn, eZUg) der
Rechte ine die Gemeinschaft be-

en die „offenkundig Ehrlos:  en ,  r VOon der
Eucharistie fernzuhalten sind. Hier weist

hindernde Sperre oder eiıne von der rche darauf hin, laß die Gesetz verwendeten
verhängte Strafe entgegensteht. Hierbei han- Begriffe ihrem nhalt nach Vo einem sich
delt sich 1m wesentlichen 111 x Canones, wandelnden gesellschaftlichen Selbstverständ-

O

Das Buch vermittelt zahlreiche neue und 
wohlfundierte Einsichten. Gerade wegen sei­
ner sehr sachlichen und geradezu juristisch­
unterkühlten Sprache ist es - angesichts des 
erschütternden Sachverhalts - im höchsten 
Maße beeindruckend. 
Wien Johannes H. Emminghaus 

ZIRKEL ADAM, Schließt das Kirchenrecht 
alle wiederoerheirateten Geschiedenen von 
den Sakramenten aus? (64.) Grünewald, 
Mainz 1977. Kart. 1am. DM 9.80. 
Die konkrete gesellschaftliche Wirklichkeit ist 
in zunehmendem Maße von der Tatsache ge­
kennzeichnet, daß nicht wenige Katholiken 
in einer kirchlich ungültigen Ehe leben, die 
nicht gültig gemacht werden kann. Die nicht 
geringe Zahl jener, die nach dem Scheitern 
ihrer kirchlich geschlossenen ersten Ehe eine 
nur standesamtliche Ehe schließen und damit 
gewisse Beschränkungen in ihrer Rechtsstel­
lung innerhalb der Kirche erfahren, hat den 
Vize-Offizial des Würzburger Diözesange­
richts zur vorliegenden Studie veranlaßt, wo­
bei es vor allem darum geht, das geltende 
Kirchenrecht auf die Frage hin zu unter­
suchen, ob mit dem Abschluß einer kirch­
lich ungültigen Zweitehe eines Geschiedenen 
tatsächlich unter allen Umständen der Aus­
schluß von den Sakramenten verbunden ist. 
Zu den bereits zahlreich erschienenen Ver­
öffentlichungen zu diesem Thema, die vor­
wiegend die pastoralen Aspekte dieser Frage 
beleuchten, bildet diese Studie insofern eine 
höchst wertvolle und längst fällige Ergän­
zung, als sie sich auf die Bestimmungen des 
geltenden Kirchenrechts beschränkt und diese 
in bezug auf ihren Gehalt zum besagten 
Problem untersucht. 
Z. klammert bewußt aus seiner Darstellung 
eine Behandlung der Tragweite des Prinzips 
der Unauflöslichkeit der (christlichen) Ehe 
aus und geht daher von der objektiven 
Rechtswidrigkeit der Zweitehe Geschiedener 
aus. Dies bedeutet aber keineswegs schon 
automatisch, daß die in ungültiger Zweitehe 
Lebenden auf alle Falle schwere Schuld auf 
sich laden, wobei sich Z. auf einen Beschluß 
der Generalsynode der Bistümer der BRD 
stützen kann. Diesem Beschluß zufolge gibt 
es Fälle, in denen wiederverheiratete Ge­
schiedene nach gewissenhafter Prüfung keine 
Möglichkeit sehen, zum Partner der früheren 
Ehe zurückzukehren, und zugleich der Über­
zeugung sind, ihre jetzige Verbindung nicht 
aufgeben zu können, ohne eingegangene Ver­
pflichtungen zu verletzen (9). 
Ausgangspunkt der kirchenrechtlichen Über­
legungen ist c. 87 CIC, demzufolge der Ge­
taufte in der Kirche alle Rechte und Pflich­
ten habe, es sei denn, daß bezüglich der 
Rechte eine die kirchliche Gemeinschaft be­
hindernde Sperre oder eine von der Kirche 
verhängte Strafe entgegensteht. Hierbei han­
delt es sich im wesentlichen um 3 Canones, 

96 

die Strafen bzw. Sperren hinsichtlich des 
Ausschlusses von den Sakramenten zum Ge­
genstand haben: C. 2356, der den Tatbestand 
des „Bigamisten" im strafrechtlichen Sinne 
im Auge hat, d. h. desjenigen, der trotz gül­
tig bestehender Erstehe eine zweite Ehe 
schließt, auch wenn es sich bei der Zweit­
ehe nur um eine Zivilehe handelt; c. 856, der 
jenem den Zugang zur Eucharistie verwehrt, 
der sich einer Todsünde bewußt ist, und 
schließlich c. 855 § 1, demzufolge die „öffent­
lichen Sünder" von der Eucharistie fernzu­
halten sind. 
Was den Tatbestand der „Bigamie" nach 
c. 2356 betrifft, so setzt der CTC als Straf­
folge die von selbst eintretende rechtliche 
Ehrlosigkeit (lnfamia iuris) fest. Daneben 
können vom Ordinarius noch als Beuge­
strafen die Exkommunikation und das per­
sönliche Interdikt verhängt werden. Da aber 
die letztgenannten Strafverfügungen nicht 
mehr gebräuchlich sind, scheiden sie aus der 
Betrachtung aus. Was indes den rechtlichen 
Ehrverlust angeht, so weist Z. nach, daß 
dieser Tatbestand, für sich betrachtet, nach 
herrschender Lehre dem Sakramentenempfang 
nicht entgegensteht. - Wenn Z. in diesem 
Zusammenhang (12) die Behauptung auf­
stellt, der Grundsatz der Unauflöslichkeit der 
Ehe bilde, für sich genommen, überhaupt 
keine unmittelbar anwendbare Norm für 
oder gegen die Zulassung zu den Sakramen­
ten, so geht m. E. das zur Illustration ge­
wählte Beispiel ins Leere. Z. sagt nämlich, 
daß bei irrtümlicher Todeserklärung eines 
Ehepartners der eine Zweitehe schließende 
überlebende Partner trotz erfolgter kirch­
licher Trennung in objektiv ungültiger Ehe 
lebe, somit also gegen den Grundsatz von 
der Unauflöslichkeit der Ehe verstoße, aber 
deswegen nicht von den Sakramenten aus­
geschlossen sei. Darauf ist zu erwidern, daß 
in diesem Fall ja die Präsumption des c. 1014 
für die Gültigkeit der Zweitehe streitet, was 
selbstverständlich auch eine Folge in bezug 
auf den Sakramentenempfang des durch die 
Präsumption Geschützten haben muß. 
Die Sperre des c. 856 CIC, d. h. das Be­
wußtsein von der schweren Sünde und der 
damit verbundene Mangel an der zum Sakra­
mentenempfang erforderlichen Bußgesinnung 
müsse nicht unbedingt Platz greifen, da das 
Verharren in der 2. (kirchenrechtlich un­
gültigen) Ehe nicht unbedingt und in jedem 
Fall subjektiv eine schwere Sünde darstelle. 
In diesem Punkt stimmt Z. im Ergebnis weit­
gehend mit den Feststellungen überein, die 
in diesem Zusammenhang von den Pastoral­
theologen getroffen werden. Es bleibt noch 
die Sperre des c. 855 § 1 zu untersuchen, wo­
nach die „öffentlich Unwürdigen", darunter 
fallen die „offenkundig Ehrlosen", von der 
Eucharistie fernzuhalten sind. Hier weist Z. 
darauf hin, daß die im Gesetz verwendeten 
Begriffe ihrem Inhalt nach von einem sich 
wandelnden gesellschaftlichen Selbstverständ-


