Schroffer erschienen, datiert vom 22. 2. 1976,
Richtlinien fiir die theologische Ausbildung
der kiinftigen Priester. Nach einem Uber-
blik iiber die augenblickliche Lage werden
einige Anforderungen in Erinnerung gerufen,
die sich aus der Natur der Theologie ergeben.
Darauf folgen Richtlinien fiir die theol.
Unterweisung allgemein sowie fiir einzelne
Ficher. In einem letzten Teil geht es um
praktische Weisungen an die Vorgesetzten
der Seminarien, an die Professoren und an
die Studierenden. Bemerkenswert an die-
sem Dokument ist die gewil nicht selbst-
verstindliche Ausgewogenheit, mit der es auf
die verschiedenen Anforderungen eingeht.
Kirchliches Lehramt und theol. Wissenschaft-
lichkeit, Tradition und gegenwirtige Zeit-
lage, Pluralitit in der Theologie und der
eine Glaube, Offenbarung und Humanwis-
senschaften bekamen den ihnen entspre-
chenden Stellenwert zugewiesen.

Linz Josef Janda
LUCHTERHAND OTTO, Der Sowjetstaat
und die Russisch-Orthodoxe Kirche. Eine
rechtshistorische und rechtssystematische Un-
tersuchung. (Abh., des Bundesinstituts fiir
ostwissenschaftliche und internationale Stu-
dien, Bd. 30) (319.) V. Wissenschaft u. Poli-
tik, KéIn 1976, Ln. DM 48.—.

Daf die Kirchengeschichte RufSlands seit der
Oktoberrevolution eine Verfolgungsgeschichte
und die Rechtsgeschichte Rufllands in diesem
Punkte eine Unrechtsgeschichte ist, weiff man.
Und doch existiert diese Kirche noch, wenn
auch detaillierte Berichte sowohl in der
Presse wie auch aus Berichten von Rufland-
besuchern ganz erheblich variieren. Ist der
Auftritt und das Verhalten von russischen
Kirchenfiihrern vor der politischen wie Sku-
menischen UOffentlichkeit bestellte Zwedk-
propaganda oder wie soll man sie bewerten?
MiBtrauen oder doch Unsicherheit und Re-
serviertheit scheinen vielfach angebracht. Nur
weifl man nicht genau, warum.

Diese staatskirchenrechtliche Untersuchung ist
da von grofem Wert, weil Vf. mit Akribie
versucht hat, das ganze einschligige Ge-
setzes- und Verordnungsmaterial zu be-
schaffen und zu sichten. Er gibt die Quellen
prizise an, die heute einigermaflen vollstiin-
dig greifbar sind, wenn vermutlich auch wei-
terhin mit unverdffentlichten Geheimanwei-
sungen etc. zu rechnen ist. Insgesamt kann
er das Verhiltnis von Sowjetstaat und rus-
sisch-orthodoxer Kirche als ,System einer
feindlichen staatlichen Kirchenhoheit” defi-
nieren, bei dem eine eigentliche Trennung
von Kirche und Staat in keiner Weise ver-
wirklicht ist, da die Kirche der Staats- und
Parteifithrung in ihrem Bestreben nach tota-
ler Beherrschung des Gemeinwesens stets im
Wege ist. Eine eigene sowjetische Staats-
kirchenrechts-Lehre ist daher auch nicht ent-
widkelt worden, da die Kirchenpolitik im

Laufe der Zeit zwischen einer vom Dogma
der Religionsfeindlichkeit bestimmten harten
Linie der Verfolgung und einer von poli-
tischer ZweckmiiBigkeit diktierten taktischen
Linie der Zusammenarbeit dauernd schwankt.
Die grofte Schwierigkeit der Kirche selbst
ist dabei der Widerspruch zwischen der kirch-
lichen Basis mit einer demokratischen Ge-
meindeverfassung, die sie den Staatskirchen-
behorden jederzeit ausliefert, und der hier-
archischen Spitze, die keine selbstindige
Zwangsgewalt besitzt, dafiir in erster Linie
der Kontaktpflege mit dem Ausland dienen
mul. So kann die ganze russisch-orthodoxe
Kirche nur noch mit Vorbehalt als ,private
Organisation” bezeichnet werden; sie ist ein
durch verwaltungsrechtliche Vorschriften ge-
ordneter nichtrechtsfihiger Verband, in dem
die leitenden Organe zudem keinen direkten
EinfluB mehr auf die territorialen Gemeinden
haben.

Vf. gliedert seine Arbeit in zwei Hauptteile,
einen genetisch-rechtshistorischen und einen
synthetisch-rechtssystematischen. Im 1. Teil
wird — dem Westeuropder h&chst instruktiv
— zunichst die Situation einer Staatskirche im
Zarenreich vorgefiihrt und die gewaltige
Hypothek der Kirche als einer weiterdauern-
den Reprisentantin des ancien régime in
einer revolutioniren Epoche herausgestellt.
Dieser Hintergrund der marxistisch-leninisti-
schen Religionskritik ist nicht unbekannt,
doch hier vorziiglich dargestellt. Es folgen
dann die einzelnen Perioden der Aus-
einandersetzung: das Trennungsdekret von
1918 und die Kirchenpolitik bis zum Ende
der ,neuen Skumenischen Politik”’; die Ver-
schirfung wihrend der Periode der Kollekti-
vierung und Industrialisierung (1928—1941);
der Burgfriede einer ,friedlichen Koexistenz”
wihrend des Krieges und unmittelbar danach
(1941—1958); die neuen Kirchenverfolgungen
in der Zeit Chruschtschows; und schlieBlich
die gegenwirtige Situation, die vom VE. in
21 Thesen definiert ist. Der 2. systematische
Teil gibt zundchst die Quellen an und be-
schreibt die Rechtsnatur des Kirchenstatuts;
dann werden die einzelnen kirchlichen Or-
gane vorgefithrt: Landes- und Bischofskonzil;
die oberste Kirchenverwaltung mit dem
Patriarchen, dem hl. Synod und der Patri-
archatsverwaltung; die Eparchialverwaltung;
die Gemeinden und die Gemeindegeistlichen,
wobei besonders die Rechtsnatur des Pa-
triarchats und dessen Kennzeichnung als po-
litischer Organisation h&chst instruktiv sind.
Ein Uberblick iiber die Kirchenaufsichts-
behérden zeigt die dauernden EinfluBmog-
lichkeiten des Staates. Der Versuch einer Be-
stimmung des rechtlichen Verhiltnisses von
Sowjetstaat und russisch-orthodoxer Kirche,
zuletzt wieder in 23 Thesen prizisiert, be-
schlieBt die Darstellung, die sich durch einen
sauberen Anmerkungsapparat und ein aus-
fithrliches Literaturverzeichnis samt Siglen
etc. auszeichnet. Leider fehlt ein Index.

95



Das Buch vermittelt zahlreiche neue und
wohlfundierte Einsichten. Gerade wegen sei-
ner sehr sachlichen und geradezu juristisch-
unterkiihlten Sprache ist es — angesichts des
erschiitternden Sachverhalts — im héochsten
Mage beeindruckend.

Wien Johannes H. Emminghaus

ZIRKEL ADAM, Sdilieft das Kirchenrecht
alle wiederverheirateten Gesdhiedenen von
den Sakramenten aus? (64.) Griinewald,
Mainz 1977. Kart. lam. DM 9.80.

Die konkrete gesellschaftliche Wirklichkeit ist
in zunehmendem Mafle von der Tatsache ge-
kennzeichnet, da nicht wenige Katholiken
in einer kirchlich ungiiltigen Ehe leben, die
nicht giiltig gemacht werden kann. Die nicht
geringe Zahl jener, die nach dem Scheitern
ihrer kirchlich geschlossenen ersten Ehe eine
nur standesamtliche Ehe schliefen und damit
gewisse Beschrinkungen in ihrer Rechtsstel-
lung innerhalb der Kirche erfahren, hat den
Vize-Offizial des Wiirzburger Didzesange-
richts zur vorliegenden Studie veranlaft, wo-
bei es vor allem darum geht, das geltende
Kirchenrecht auf die Frage hin zu unter-
suchen, ob mit dem AbschluB einer kirch-
lich ungiiltigen Zweitehe eines Geschiedenen
tatsiichlich unter allen Umstinden der Aus-
schluf von den Sakramenten verbunden ist.
Zu den bereits zahlreich erschienenen Ver-
offentlichungen zu diesem Thema, die vor-
wiegend die pastoralen Aspekte dieser Frage
beleuchten, bildet diese Studie insofern eine
hdchst wertvolle und lingst fillige Ergin-
zung, als sie sich auf die Bestimmungen des
geltenden Kirchenrechts beschrinkt und diese
in bezug auf ihren Gehalt zum besagten
Problem untersucht.

Z. klammert bewufit aus seiner Darstellung
eine Behandlung der Tragweite des Prinzips
der Unauflsslichkeit der (christlichen) Ehe
aus und geht daher von der objektiven
Rechtswidrigkeit der Zweitehe Geschiedener
aus. Dies bedeutet aber keineswegs schon
automatisch, dal die in ungiiltiger Zweitehe
Lebenden auf alle Fille schwere Schuld auf
sich laden, wobei sich Z. auf einen Beschlu8
der Generalsynode der Bistiimer der BRD
stiitzen kann. Diesem Beschlufl zufolge gibt
es Fille, in denen wiederverheiratete Ge-
schiedene nach gewissenhafter Priifung keine
Méglichkeit sehen, zum Partner der friitheren
Ehe zuriickzukehren, und zugleich der Uber-
zeugung sind, ihre jetzige Verbindung nicht
aufgeben zu kénnen, ohne eingegangene Ver-
pflichtungen zu verletzen (9).

Ausgangspunkt der kirchenrechtlichen Uber-
legungen ist c. 87 CIC, demzufolge der Ge-
taufte in der Kirche alle Rechte und Pflich-
ten habe, es sei denn, da beziiglich der
Rechte eine die kirchliche Gemeinschaft be-
hindernde Sperre oder eine von der Kirche
verhiingte Strafe entgegensteht. Hierbei han-
delt es sich im wesentlichen um 3 Canones,

96

die Strafen bzw. Sperren hinsichtlich des
Ausschlusses von den Sakramenten zum Ge-
genstand haben: C. 2356, der den Tatbestand
des ,Bigamisten” im strafrechtlichen Sinne
im Auge hat, d. h. desjenigen, der trotz giil-
tig bestehender Erstehe eine zweite Ehe
schlieBt, auch wenn es sich bei der Zweit-
ehe nur um eine Zivilehe handelt; c. 856, der
jenem den Zugang zur Eucharistie verwehrt,
der sich einer Todsiinde bewufit ist, und
schlieBlich c. 855 § 1, demzufolge die ,,6ffent-
lichen Siinder” von der Eucharistie fernzu-
halten sind.

Was den Tatbestand der ,Bigamie” nach
c. 2356 betrifft, so setzt der CIC als Straf-
folge die von selbst eintretende rechtliche
Ehrlosigkeit (Infamia iuris) fest. Daneben
kénnen vom Ordinarius noch als Beuge-
strafen die Exkommunikation und das per-
sénliche Interdikt verhiingt werden. Da aber
die letztgenannten Strafverfiigungen nicht
mehr gebriuchlich sind, scheiden sie aus der
Betrachtung aus. Was indes den rechtlichen
Ehrverlust angeht, so weist Z. nach, daB
dieser Tatbestand, fiir sich betrachtet, nach
herrschender Lehre dem Sakramentenempfang
nicht entgegensteht. — Wenn Z. in diesem
Zusammenhang (12) die Behauptung auf-
stellt, der Grundsatz der Unauflsslichkeit der
Ehe bilde, fiir sich genommen, iiberhaupt
keine unmittelbar anwendbare Norm fiir
oder gegen die Zulassung zu den Sakramen-
ten, so geht m. E. das zur Illustration ge-
wihlte Beispiel ins Leere. Z. sagt nimlich,
daB bei irrtiimlicher Todeserklirung eines
Ehepartners der eine Zweitehe schlieBende
iiberlebende Partner trotz erfolgter kirch-
licher Trennung in objektiv ungiiltiger Ehe
lebe, somit also gegen den Grundsatz von
der Unauflslichkeit der Ehe verstofe, aber
deswegen nicht von den Sakramenten aus-
geschlossen sei. Darauf ist zu erwidern, daf
in diesem Fall ja die Prisumption des c. 1014
fiir die Giiltigkeit der Zweitehe streitet, was
selbstverstindlich auch eine Folge in bezug
auf den Sakramentenempfang des durch die
Prisumption Geschiitzten haben muf.

Die Sperre des c. 856 CIC, d. h. das Be-
wuBtsein von der schweren Siinde und der
damit verbundene Mangel an der zum Sakra-
mentenempfang erforderlichen BuBgesinnung
miisse nicht unbedingt Platz greifen, da das
Verharren in der 2. (kirchenrechtlich un-
giiltigen) Ehe nicht unbedingt und in jedem
Fall subjektiv eine schwere Siinde darstelle.
In diesem Punkt stimmt Z. im Ergebnis weit-
gehend mit den Feststellungen iiberein, die
in diesem Zusammenhang von den Pastoral-
theologen getroffen werden. Es bleibt noch
die Sperre des c. 855 § 1 zu untersuchen, wo-
nach die ,offentlich Unwiirdigen”, darunter
fallen die ,offenkundig Ehrlosen”, von der
Eucharistie fernzuhalten sind. Hier weist Z.
darauf hin, daB die im Gesetz verwendeten
Begriffe ithrem Inhalt nach von einem sich
wandelnden gesellschaftlichen Selbstverstind-



