RICHARD SCHAEFFLER

Fahigkeit zum Kultus
Thre Bedrohung und ihre Wiedergewinnung heute

Vorbemerkungen zum Thema

Nicht erst seit dem II. Vatikanum wird intensiv iiber die Gestaltung des Gottesdienstes
nachgedacht. Aber seither hat die gottesdienstliche Praxis Anderungen erfahren, die
in den Gemeinden und unter Theologen héchst unterschiedlich beurteilt werden. Auch
besteht keineswegs Einigkeit iiber die Kriterien, an denen die Legitimitit gottes-
dienstlichen Handelns zu messen seil. Aber all diesen Bemiihungen der Praktiker,
der theologischen und religionsphilosophischen Theoretiker liegt eine anthropologische
Frage voraus: ob die Fihigkeit zum gottesdienstlichen Handeln eine ,,anthropologische
Konstante” sei, die der Mensch als ,,angeborene Fihigkeit” mitbringe oder von der
wenigstens vorausgesetzt werden kénne, da der Mensch sie (bei geeigneter Anleitung)
jederzeit entwickeln kann. Es konnte ja sein, dal diese Fihigkeit von Bedingungen
abhingt, die nicht jederzeit gegeben sind. Dann wire die Fihigkeit zum Kultus
unter gewissen historischen Bedingungen bedroht.

In diesem Zusammenhang pflegt eine Frage zitiert zu werden, die Romano Guardini
gegen Ende seines Lebens in einem bisher unvertffentlichten Briefe gestellt haben
soll: ob der ,Mensch von heute” die , Kultfihigkeit” verloren habe. In diesem Falle
wire es notig, alle Bemithungen um eine verinderte Praxis des Kultus vorderhand
auszusetzen und zu fragen: ob gefordert werden konne und miisse, da der Mensch
von heute diese Fihigkeit wiedergewinnt, und was ggf. getan werden kénne, um eine
Wiedergewinnung der Kultfihigkeit méglich zu machen. Diese Frage fordert vor allem
die praktische Theologie heraus — obgleich die traditionelle Liturgiewissenschaft sich
dieses Problems wenig anzunehmen scheint. Eine Quartalschrift, die ,,theologisch-
praktisch” heilt, wiire zur Errterung dieses Problems gewifl das geeignete Forum.

Der Beitrag, den der Philosoph zu diesem Gespriich Jeisten kann, ist naturgemif nur
bescheiden. Nicht was (aus theologischen Griinden) geschehen soll, auch nicht was (mit
Mitteln der Pastoral und der Katechese) geschehen kann, ist sein Problem. Wohl
aber ist es ein Problem der philosophischen Anthropologie, ob und wie ein Typus
von Handlungen, der in der bisherigen Geschichte der Menschheit stets eine bedeutende
Rolle gespielt hat, unter gewissen historischen Bedingungen wenigstens in den
Verdacht geraten kann, ,unvollziehbar” geworden zu sein?, und wovon es ggf.
abhinge, ob die Miihe um die Wiedergewinnung einer verlorenen Art von Handlungs-
fihigkeit sinnvoll oder prinzipiell aussichtslos ist. Das ist die Frage, die in den
folgenden Uberlegungen behandelt werden soll.

Dabei wird bewuBSt von ,Kultus” gesprochen, um deutlich zu machen, daf jene
Fahigkeit, von deren méglicher Bedrohung bzw. Wiedergewinnung die Rede sein soll,
eine Form des Handelns betrifft, die nicht nur in der Geschichte des Judentums
und Christentums, sondern in der Geschichte der Menschheit im ganzen bisher in
keiner uns bekannten Phase gefehlt hat. Ob gerade dieser Handlungstyp fiir den
spezifisch christlichen Gottesdienst entbehrlich sei, ob andererseits, falls christlicher

1Vgl. R. Schaeffler, Kultisches Handeln — Die Frage nach Proben seiner Bewiihrung und
Kriterien seiner Legitimation, in: - P. Hiinermann / R. Schaeffler, Ankunft Gottes und
Handeln des Menschen, Qu. disp. 77, Freiburg 1977, 9—50.

? Die Frage, ob der Kultus an eine bestimmte Entwidlungsstufe des menschlichen Be-
wuftseins oder an eine bestimmte, etwa ,archaische” Form der Weltanschauung gebunden
sei, hat schon Sigmund Mowindkel gestellt, vgl. S. Mowindkel, Religion og Kultus, Oslo
1950, deutsch: Religion und Kultus, Géttingen 1953,

105



Gottesdienst trotz aller Differenzen ein ,Sonderfall” innerhalb der Klasse , kultischer
Handlungen” sein sollte, zu seinem Vollzuge noch weitere spezifische, nicht in allen
Religionen erforderliche Fihigkeiten mitgebracht werden miissen, die ihrerseits
bedroht sein kénnen und wiedergewonnen werden sollen, das alles sind Fragen, die
den Theologen anheimgestellt bleiben miissen.

Ehe jedoch gefragt werden kann, welche Fihigkeiten das kultische Handeln verlangt,
ist es nétig, diese Handlungsart wenigstens umrihaft zu charakterisieren. Die dazu
notwendige ,Phinomenoclogie des Kultus” kann im hier gesteckten Rahmen nicht
geleistet werden. Die Darstellung bleibt daher notwendigerweise fragmentarisch. Hier
kann nur ein Moment hervorgehoben werden, das fiir die Frage nach der Kultfihigkeit
des Menschen besonders bedeutsam zu sein scheint: der Kultus ist festliche Begehung.
Mancher Leser mag dariiber erstaunt sein, daf8 hier nicht ein anderes Moment hervor-
gehoben wird, das den Zugang zum Verstindnis des Kultus zu erleichtern scheint
und deshalb vom hohen Mittelalter an bis in die Gegenwart hinein als das hervor-
ragende Charakteristikum kultischen Handelns gilt. Schon Thomas v. A2 und noch
K. Rahner? verstehen den Kultus als Ausdruckshandlung. Es kann im Rahmen dieses
Beitrages nicht dargelegt werden, warum dieser Aspekt weit weniger, als man
gewohnlich annimmt, das Spezifische kultischen Handelns zur Darstellung bringtd.
Wichtiger ist im hier erorterten Zusammenhang der Hinweis, da8 die Fihigkeit zu
Ausdruckshandlungen zweifellos zu den ,anthropologischen Konstanten” gehort.
Gerade deshalb aber kommt von hier aus die Frage gar nicht in den Blic, die an
dieser Stelle behandelt werden soll: die Frage, ob kultisches Handeln neben der
Fihigkeit zur Ausdruckshandlung noch andere, méglicherweise nicht unverlierbare
Fihigkeiten des Menschen erfordere.

1. Der Kultus als festliche Begehung

Kult, so pflegen wir zu sagen, wird ,gefeiert”. Der Zusammenhang von kultischen
und kultbegleitenden Handlungen solchen Feierns steht in einem Wechselverhiltnis
zu dem, was wir ,,das Fest” nennen. Denn Feste ,,sind” nur, indem sie gefeiert werden.
Solange sie blo im Kalender stehen oder gar dann, wenn wir sie einmal ,vergessen”
haben, fehlt ihnen jede Feierlichkeit. Aber Feste werden nicht beliebig veranstaltet.
Man muf sie, wie wir zu sagen pflegen, feiern, wie sie fallen. Wohl sind also wir es,
die die Feste begehen, und ohne die von uns vollzogene Feier , findet das Fest nicht
statt” (es ist wie einer, der kommen will und keine Stitte findet). Aber das Fest wird
nicht nur von uns gemacht, Es ,fillt” uns zu, sei es durch sein kalendarisches Datum,
sei es durch ein Ereignis, das uns ,zufillt” und das wir freudig begriien. Dieses
‘Wedhselverhiltnis ist es, das verstanden werden muf, wenn gesagt werden soll,
was ein Fest ist und was wir tun, wenn wir es kultisch begehen. Es ist nicht Fest ohne
unsere Feier; aber es macht méglich, daf8 wir feiern kénnen.

Um dieses wechselseitige Verhiltnis deutlicher zu machen, folgen wir noch einem
weiteren Hinweis der Sprache. Fiir das, was wir tun, wenn wir ein Fest feiern, ist die
Redewendung gebriuchlich: Wir , begehen” ein Fest. Dieses Wort wird auch in anderen
Zusammenhiingen gebraucht. So ,begeht” ein Erbe das ihm zugefallene Grundstiick,

3 Das Opfer kann nichts anderes sein als ein Zeichen der Ehrfurcht, die einem geistigen
Wesen entgegengebracht wird (S. ¢. g. III, 105); Opfer werden dargebracht als gewisse
Zeichen innerer und geistiger Handlungen (S. th. II, Il g 81 2 7 ad 2).

4 Vgl. K. Rahner, Opfer, dogmatisch, in: LThK 21962, Bd. VII, 1174 £.

5 Die Auffassung, der Kultus sei primir Ausdrudkshandlung, scheint schon im AT als
Antwort auf die prophetische Kultkritik entwickelt worden zu sein (,Ein zerknirschtes
Herz ist das [wahre] Ogafgt fiir Gott”, Ps 51, 19). Dennoch wird diese Auffassung der
Tatsache nicht gerecht, auch im Alten und Neuen Bund die Kultfeiernden sich von
der Kulthandlung eine reale Wirkung versprechen, z. B. die Tilgung von Schuld und die
Versshnung mit Gott.

106



um es in Besitz zu nehmen. Oder wir , begehen” einen Weg, um zu erfahren, da er
uns trigt und voranbringt. (Es kann freilich auch ein Irrweg sein, so etwa dann,
wenn wir eine Siinde ,begehen”.) Tragenden Boden und voranbringenden Weg zu
finden, das gehért in der Tat zu den wichtigsten Inhalten der Festfeier. Nicht zufillig
gehort der gemeinschaftlich und feierlich gegangene Weg zu vielen Formen, wie Feste
begangen werden — vom Hochzeitszug iiber den Festzug bei Jubilden bis zur Wallfahrt
und Prozession®. Aber auch dort, wo unter den Formen der Feier die Weg-Riten
zuriicktreten, gehort doch zur Erfahrung des Festes dies, ,,Boden unter den Fiifen zu
haben” und einen Weg vor sich zu sehen. ,,Du hast meine Fiile ins Weite gestellt”
(Ps 31, 9). Und auch hier gilt, was vom Fest im Verhiltnis zur Feier gesagt wurde. Das
Fest ,ist” nur, indem wir es feiern, und doch ist es die Bedingung, die dieses Feiern
erst moglich macht. So ist auch der Weg nur Weg, wenn er ,begangen” wird —
andernfalls ist er nur ein Stiick glattgewalztes Erdreich, vielleicht noch mit Steinen
belegt oder mit Teer iiberzogen. Wege, die nicht begangen werden, ,,trauern”, wie die
~Wege nach Zion”, wenn ,keiner zum Feste kommt”. Und doch macht der Weg
es erst moglich, daB wir gehen kénnen. Wo wir keinen Weg finden, kommen wir mit
all unseren Schritten nicht niher ans Ziel. Dies kann nur vergessen, wer niemals ins
Weglose geraten ist. .

So verhilt die Feier sich zum Fest wie das menschliche Tun zur Bedingung seiner
Méglichkeit — einer Bedingung freilich, die nicht abseits von unserem Tun angetroffen
wird, sondern eben darin, da sie dieses unser menschliches Tun méglich macht. In
der Schulsprache wird die Bedingung, die unser menschliches Tun im Erkennen,
Wollen und Handeln erméglicht, und die zugleich erméglicht, da8 wir in solchem Tun
auf Wirkliches stofen, das uns als Erkennbares, Erstrebbares, Vollbringbares ,,ent-
gegensteht”, das ,, Apriori” genannt, dasjenige also, was ,,je frither” ist als all unsere
Akte und ihre Gegenstinde, weil es ihnen, sie erméglichend, vorausliegt. Auch dieses
Apriori wird nicht als Gegenstand neben anderen Gegenstinden, als Akt neben
anderen Akten irgendwo angetroffen, sondern zeigt sich nur darin, daf es unser
Denken, Wollen und Handeln und seinen Bezug auf Gegenstinde erméglicht. Ganz in
diesem Sinne ist das Fest das Apriori der Feier; ja am Fest und seinem Verhiltnis zur
Feier liBt sich exemplarisch studieren, was es mit dem, was die Philosophen ,, Apriori”
nennen, und mit seiner Beziehung auf alle Akte und Gegenstinde auf sich hat.

Nodch einmal kénnen wir hier einem Hinweis der Sprache folgen, diesmal nicht der
Alltagssprache, sondern der philosophischen Fachsprache. Der philosophische Terminus
»a priori” nimlich enthilt seiner Wortgestalt nach den Nachklang einer vorphiloso-
phischen, dem religiosen Bewuftsein aber wohlvertrauten Erfahrung. Nicht nur von
einem ,,Prius” ist die Rede, vom , Fritheren’”, das unseren Akten und ihren Objek-
ten vorausliegt, um sie mdglich zu machen. Vielmehr ist von dem gesprochen, was
,,a priori”, ,aus dem je Friiheren her” bei uns ankommt und gegenwirtig wird. In
unseren Akten selbst, in unserem Denken, Wollen und Handeln, gewinnt die Bedin-
gung, die ihnen ermdglichend vorausliegt, je aktuelle Gegenwart. Sie ist anwesend,
erweist sich als gegenwiirtig und wirksam gerade dann und dort, wann und wo sie uns
zum Erkennen, Wollen und Handeln fihig macht. So auch und vor allem das Fest.
Es ist das Ereignis, in dem der tragende Grund, der all unserem Stehen und Gehen
vorausliegt, ,,aus dem je Friiheren her”, also ,,a priori”, gegenwirtig bei uns ankommt.
Und er kommt an, indem er uns trigt und fihig macht, in eine durch ihn erschlossene
Zukunft hineinzugehen.

Das ,,Damals” einer Erinnerung an das unserem Wirken erméglichend Vorausliegende,
das ,Heute” seiner Ankunft und die Offnung eines Weges in die Zukunft hinein

8 Vgl. R. Schaeffler, Vom Sinn der Wallfahrt in der Religionsgeschichte und im christlichen
Gottesdienst, in: J. Sauer (Hg.), Religisse Themen der Gegenwart, Karlsruhe 1977, 25—44.

107



gehoren deshalb, nicht nur im christlichen Kultus, zur Begehung des Festes. Wenn im
alten Athen die ,Panathenien” gefeiert wurden, kamen jene GroStaten der Gottin
Athene, denen die Stadt ihre Lebens- und Wirkfihigkeit verdankte, neu in die
feiernde Gemeinde hinein an. Deshalb wurde die Statue auf der Akropolis mit einem
neuen Gewande bekleidet, auf dem Darstellungen dieser GroStaten eingewoben oder
eingestickt waren. Und von dieser neuen Gegenwart der Urspriinge her wufiten die
Biirger sich fihig gemacht, in eine Zukunft ihrer Stadt hinein vorwirts zu schreiten.

Selbst unterschiedliche Inhalte des Gedenkens, die historisch auf unterschiedliche Zeit-
punkte zu datieren wiren, kénnen im nimlichen ,Heute” des gleichen Festes ihre
Gegenwart finden, wenn das, was durch sie moglich gemacht wird, zur Einheit einer
einzigen, neuen Gestalt unseres Lebens zusammengehort. ,,Heute hat der Stern die
Weisen zur Krippe gefiihrt. Heute wurde bei der Hochzeit Wasser zu Wein gemacht.
Heute wollte Christus von Johannes im Jordan getauft werden”, so singt die Fest-
gemeinde wihrend der Vesper des Epiphaniefestes. Nicht das blo8 Gewesene wird
in Erinnerung gerufen (so daf es, seiner Realitit nach vergangen, blof im Bewufltsein
der Gedenkenden eine ,,ideale’” Gegenwart finde), sondern das Ereignis wird festlich
begangen, das im aktuellen Vollzug dieser Feier sich midhtig erweist, der feiernden
Gemeinde einen gegenwirtigen Stand und ein zukunftsgewandtes Gehen moglich zu
machen. Das ,,Apriori” menschlichen Stehens und Gehens kommt ,,a priori”, ,,aus dem
je Fritheren her”, zukunftserdffnend in die Gegenwart an.

2. Schwierigkeiten fiir das Verstehen und den Vollzug

Es ist deutlich, daf solche Weise, ein Fest zu begehen, ein Verstindnis von Raum, Zeit
und Kausalitat einschlieBt, das unserem naturwissenschaftlich-technischen Weltver-
stindnis widerspricht. Der Kultus enthilt eine Weltauslegung eigener Art’. Darum
notigt er uns Biirger des 20. Jh., uns gleichzeitig in unterschiedlich strukturierten
Systemen der Weltauslegung zu bewegen. Doch sollten wir diese Aufgabe nicht vor-
schnell als unlésbar von uns weisen. Sie ist uns unter den Bedingungen heutigen
Lebens auch in anderen Zusammenhingen abverlangt, wenn wir das ,naturwissen-
schaftliche Weltbild” nicht zur ,geschlossenen Weltanschauung” machen und alle
Weisen des gelebten Weltbezuges, die darin keinen Platz finden, als ,unwirklich”
ausscheiden wollenS.

An dieser Stelle jedoch soll nicht von dieser Schwierigkeit der ,,Pluralitit von Modellen
des Weltverstiindnisses” die Rede sein, sondern von einer anderen, schlichteren und
fundamentaleren. Gemeint ist die Schwierigkeit, sich mit dem, was wir uns als un-
sere eigene Leistung zurechnen diirfen, zugleich wie mit einer unverdienten Gabe
beschenken zu lassen. Der theologische Streit um das Verhiltnis der Gnade zu den
Werken hat diese Schwierigkeit eher erhcht als gemindert. Und dodh ist die Einheit von
Leistung und Gabe (in der philosophischen Schulsprache gesprochen: die , Aktualitiit”
des Apriori in den Akten, die es méglich macht) der zentrale Inhalt fiir die Feier von
Festen. Auch in diesem Zusammenhange lohnt es sich, einen Blik auf die Kultfeiern
fremder Religionen zu tun. Die Saat- und Erntefeste, die dort eine so groSe Rolle
spielen, die Siegesfeiern nach gewonnener Schlacht, die Griindungsfeste fiir Stidte
und Dynastien begehen keineswegs Ereignisse, die abseits von menschlicher Miihe und
Leistung zustande gekommen wiren. Auch wire es ein Miflverstindnis, wollte man den
Dank, der dort das festliche Gedenken erfiillt, ausschlieBlich auf gewisse ,gliickliche
Begleitumstinde” beziehen, iiber die der Mensch nicht verfiigte, die aber seinen
Bémiithungen einen ,alles Verdienst iibersteigenden Erfolg” verlichen haben. In all

7 Vgl. R. Schaeffler, Der Kultus als Weltauslegung, in: B. Fischer u. a. Kult in der sikulari-
sierten Welt; Regensburg 1974, 9—62.

8 A.a. 0O.55ff.

108



diesen Festfeiern wird vielmehr gerade das, was Menschen getan und erlitten haben,
zugleich als eine Gabe empfangen, die ihnen inmitten ihres Tuns von dessen Mog-
lichkeitsgrund her geschenkt worden ist.

So wird auch die Gottheit nicht bloB dort als wirksam geglaubt, wo der Mensch
,nichts machen kann”; gerade darin, daf er wirken kann, erfihrt der feiernde Mensch
ihre Wirksamkeit. Die grammatische Form vieler Gottesnamen bringt dies zum Aus-
druck. Er ist der, der macht, da8 die Menschen etwas machen konnen. ,Participia
causativa” spielen deshalb in den Gottes-Appellationen vieler Religionen eine bevor-
zugte Rolle®. Mit der Sprache der Bibel gesprochen: Gott ist derjenige, ,der gemacht hat,
daB wir aus Agypten gingen”!. Er ist der, ,der macht, da wir sterben, und macht,
daf wir leben11,

Auch dieser Sachverhalt 148t sich in der philosophischen Schulsprache ausdriicken. Der
ntranszendentale” Grund, der allem Seienden die Moglichkeit seines Wirkens und
Leidens einrdumt, konkurriert nicht mit den ,kategorialen” Kausalreihen, innerhalb
weldher ein Seiendes auf das andere einwirkt. Schon gar nicht erschpft seine Funktion
sich darin, die ,Liicken” in diesen Kausalreihen zu schlieBen und damit unerklirliche
Wendungen im Ereignisverlauf hervorzubringen. Der transzendentale Grund ,,wirkt”
vorziiglich darin, daf er alles kategoriale Wirken eines Seienden auf das andere
mdoglich macht. '

Die Philosophen haben begreiflicherweise auf ihr eigenes Geschift, auf das Erkennen,
besondere Aufmerksamkeit verwendet. Darum haben sie das Verhiltnis zwischen der
Wirksamkeit des transzendentalen Grundes und der Eigentitigkeit des Menschen
besonders am Beispiel des Erkenninisaktes studiert. Die Bedingung der Moglichkeit fiir
den Akt des Erkennens und fiir seine Beziehung auf erkennbare Gegenstinde ist
nicht darin wirksam, dal sie dem Menschen die Miihe des Erkennens abnimmt oder,
daf} sie als ein besonderer Gegenstand neben anderen Gegenstinden begegnet, son-
dern ausschliellich darin, da sie (um mit Platon zu sprechen) ,, dem Geiste die Kraft
und den Gegenstinden die Erkennbarkeit zuteilt“!2. Gerade die Leistung, in der ein
Mensch den anderen am wenigsten vertreten kann, das Denken, ist zugleich empfan-
gene Gabe und verdient deshalb den gedenkenden Dank. Daff darum das Denken,
wenn es sich selber richtig versteht, zur dankenden An-dacht wird, hat in unseren
Jahren M. Heidegger eindrucksvoll dargestellt!s.

Doch gilt dies nicht nur fiir das Denken. Daf die gottliche Gnade nicht in den Liicken
geschenkt wird, die unsere Leistung noch offen li8t, daB andererseits das Verdienst
unserer Leistung weder die Bedingung ist, an die die Gnade gekniipft wird, noch die
blof iuflere Folge, die sich aus dem Empfang der Gnade ergibt, da vielmehr unser
eigenes Miihen und Leisten die Gestalt ist, in der die Wirksamkeit der Gnade gegen-
wirtig erfahren wird, hat eine friihere Fassung der Prifation zum Allerheiligenfeste
mit den Worten zum Ausdruck gebracht: ,,Coronando eorum merita, coronas
tua dona.”

DaB Verdienst selber Gnade, Leistung selber Geschenk sein kann, das entspricht also
zwar sowohl der religiosen Erfahrung wie der transzendentalphilosophischen Reflexion.
Aber eben dieser Zusammenhang ist dem oOffentlichen BewuBtsein der Gegenwart
kaum verstindlich zu machen. Sonst kénnte es nicht zu dem oft gehdrten Einwand
kommen, unsere erfolgreich entwickelte Agrartechnik mache die festliche Begehung

® Zur Bedeutung dieser ,Kausativ-Appellationen” fiir die Sprache der Religion vgl. den
im Druck befindlichen Beitrag von R. Schaeffler: Sprache als Bedingung und Folge der
Erfahrung — Das religitse Wort als Beispiel fiir die Geschichtlichkeit des Verhiltnisses
von ,Sprache” und ,Rede”, in: W, Beinert u. a., Sprache und Erfahrung als Problem
der Theologie, Paderborn 1978.

10 Ex 20,2, 111 Sam 2, 6. 2 Platon Politeia VI, 508 e.

13 M. Heidegger, Was heiBt Denken? Tiibingen 1961, 91 £f.

109



des Erntedanks anachronistisch. Aber auch die hilflose Antwort, es gebe trotz allem
noch Bedingungen fiir eine gute Ernte, die sich menschlihem Zugriff entziehen,
beweist, daf die Gnade, die den Dank verdient, nur dort gesucht wird, wo unser
Leisten und Wirken nicht hinreicht. Einwand und Antwort gehen also von der gleichen,
religionsphinomenologisch wie transzendentalphilosophisch gleich unzulinglichen Vor-
aussetzung aus. Und doch gilt nicht nur fiir das Sakrament, wenn auch fiir dieses in
ausgezeichnetem Mafle, daB die Gabe des ,Opus operatum” gerade darin geschenkt
wird, daf8 das ,,Opus operantium” die ,duBere Gestalt” seiner wirksamen Gegenwart
darstellt. Die Fihigkeit zum kultischen Handeln (so scheint es) kann nur in dem Mafe
eingeiibt werden, in dem der Kultus uns lehrt, auch unser alltigliches Wirken als die
nduBere Gestalt” fiir eine empfangene Gabe zu begreifen. Gelingt dies nicht, so wird
unser unentbehrliches Ethos der Leistung uns immer unfihiger machen, uns beschenken
zu lassen!4. Wer aber unfihig ist, zu empfangen, der ist auch unfihig zum Fest und
zu jenem kultischen Handeln, durch das ein Fest begangen sein will.

3. Historische Bedingungen der Kultfihigkeit und ihre Bedrohung

Mit dem zuletzt Gesagten wurde der hier vorgetragene Gedankengang auf die ein-
gangs gestellte Frage zuriickgebracht, ob die Kultfihigkeit zu den ,anthropologischen
Konstanten”” gehdre oder von historischen Bedingungen abhinge und daher, bei
Ungunst dieser Bedingungen, bedroht werden kann. Soeben war die Rede von der
Weise, wie Kulthandlungen vollzogen sein wollen: als die #uBere Gestalt eines
,,Opus operantium”, deren innerer Gehalt ein dem Menschen inmitten seines Tuns
geschenktes , Opus operatum” sei. Und weiterhin wurde gesagt, die Fihigkeit zum
kultischen Handeln hiinge davon ab, daf zwischen dieser Handlungsart und unserer
alltiglichen Arbeit eine Entsprechung besteht, die es uns gestattet, auch unser werk-
tigliches Wirken im Lichte des feiertiglichen Kultus neu zu verstehen. Auch unser
Werktagswirken ist die duBere Gestalt fiir die Gabe dessen, der ,macht, da wir etwas
machen konnen”, fiir die transzendentale Bedingung also, die alle kategoriale Kau-
sation erst méglich macht.

Eine solche Entsprechung ist nicht nur aus psychologischen Griinden erforderlich, weil
wir die , Feiertagshandlung” verlernen, wenn die Werktagsarbeit uns eine Handlungs-
art angewdhnt, die zum kultischen Tun in keiner Verwandtschaft mehr steht. Daf
zwischen Werktag und Feiertag Entsprechung bestehe, ist iiberdies auch von der
Sache her durch die Eigenart kultischen Handelns gefordert. Nicht zufillig gebietet
jenes Gebot, das wir gewthnlich als das dritte zihlen, die Ruhe des siebten Tages und
die Arbeit der sechs Tage zugleich. Die Heiligung des Sabbat ist dazu bestimmt, auch
die werktigliche Arbeit aus dem Knechtsdienst (Abodah) zur Sendung (Melachah)
werden zu lassen (so der Sprachgebrauch des entsprechenden atl Textes). Und das
gilt keineswegs nur fiir das spezielle Verstindnis des Kultus in der Religion der Juden
und Christen. In den schon erwihnten ,heidnischen” Kulten der Fruchtbarkeit und des
staatlichen Lebens tritt dieser Zusammenhang womdglich noch deutlicher hervor. Wohl
hebt sich immer der Festtag als ein Tag besonderer Art von der Stereotypie des Alltages
ab — aber nicht, um durch seine Sakralitit den Alltag zu profanieren, sondern gerade,
um ihn zu ,heiligen”. Es 138t sich zeigen, daf eine Reihe von sonst schwer verstind-
lichen Reinheitsvorschriften gerade diese Entsprechung von Kulthandlung und All-

14 Dieser Zusammenhang besteht freilich auch in umgekehrter Richtung. In dem MaBe, in
dem die Praxis des Kultus uns nicht mehr daran gewshnt, uns inmitten unseres ,Opus
operantium” mit dem ,,Opus operatum” beschenken zu lassen, schwindet auch im Alltag
die Fihigkeit, das ,gegliickte” Werk, das aus der Miihe der Wirkenden hervorgeht und
sie dennoch qualitativ iiberbietet, wie eine Gabe zu empfangen. Vgl. dazu R. Schaeffler,
Fihigkeit zum Gliidk, Ziirich 1977.

110



tagsverhalten garantieren soll’®, Man kann, um mit Paulus zu sprechen, nicht kultisch
vom ,, Tisch des Herrn” essen und alltiglich vom ,,Tisch der Dimonen’18, Gerade die
werktigliche Arbeit aber ist es, die ohne Zweifel historischen Verinderungen unter-
liegt. Hingt also die Kultfihigkeit davon ab, daf zwischen Kulthandlung und Werk-
tagsarbeit eine erkennbare Entsprechung besteht, dann ergibt sich daraus die Gefahr,
daB8 durch die historische Veridnderung der Arbeit diese Entsprechung gestort wird
und so auch die Kultfihigkeit verlorengeht.

Ist unsere werktigliche Arbeit (so 148t sich fragen) noch heute von solcher Art, daf
sie durch Zuordnung zu den Feiertagshandlungen des Kultus ,,geheiligt” werden
kann? Bezeichnenderweise hat unsere Rede von der , Heiligung der Arbeit” gewdhnlich
etwas Metaphorisches an sich. So, wie diese Redewendung gewshnlich gebraucht wird,
bezieht sie sich nicht eigentlich auf das Werk, das wir tun, sondern auf die ,gute
Meinung”, in der wir es verrichten, und auf die Treue, mit der wir durch diese
Verrichtung eine Pflicht erfiillen. Der Inhalt der Arbeit selbst bleibt demgegeniiber
beliebig und austauschbar. Dann entsteht der Anschein, nur der Gottesdienst habe im
Gegensatz dazu eine eigene Wiirde, die gréfer ist als der Wert der freilich auch hier
erforderlichen guten Meinung und treuen Pflichterfilllung. Hier nimlich ist es der
Inhalt dessen, was getan wird, selber, der die Wiirde der Handlung ausmacht: die
Gegenwart der gottlichen Heilstat in der Gestalt kultischer Handlungen von Menschen.
Und so wird sogar dort, wo ausdriicklich von der ,Heiligung der Arbeit” gesprochen
wird, durch das geliufige Verstindnis dieser Redewendung die Entsprechung von
Kultus und Alltagswerk im Grunde bestritten.

Natiirlich geschieht es nicht ohne Grund, da wir nicht das, was wir arbeitend objektiv
hervorbringen, sondern nur die Gesinnung, in der wir subjektiv diese Arbeit ver-
richten, gewdhnlich der ,Heiligung” fiir fihig halten. Gemeinhin wird dafiir die
otechnische Rationalitit” unserer Arbeit verantwortlich gemacht, d. h. die Art, wie wir
den Einsatz von Kriften und Mitteln nach einem Kalkiil einrichten, das den erstrebten
Erfolg auf vorhersehbare Weise garantiert. In diesem Zweck-Mittel-Kalkiil (so sagt
man) bleibe kein Raum fiir die Erfahrung unverdient empfangener Gabe, fiir die zu
danken oder die gar zu feiern wire. Und in dem Mafe, in dem der Alltag uns an solche
im wortlichen Sinne ,,gnaden-lose”, fiir die Erfahrung unverdienten Empfanges keinen
Raum lassende technische Rationalitit gewdhnt, werde die Festfeier zur ,, Ausnahme-
handlung”, zu einem beziehungslosen Fremdkérper in unserer Erfahrungswelt!?,
Indessen kann es wohl nicht allein darauf beruhen, da es heute zunehmend schwerer
wird, verstindlich zu machen, was im Begehen eines Festes geschieht. Das zweck-
rationale Handeln war auch fritheren Zeiten nicht ganz fremd und hat dennoch damals
die Kultfihigkeit der Menschen nicht gemindert. Das romische Imperium etwa war
gewifs mit technisch-rationaler Perfektion durchorganisiert; und dennoch konnten die
Romer die Erméglichung ihres eigenen politischen Handelns in ihren Sikularfeiern
sehr wohl kultisch begehen.

Ein anderer Erklirungsversuch liegt in dem Hinweis darauf, daf unsere Arbeit
auf weite Strecken hin aus ,geistlosen” Verrichtungen besteht, die keinen
Zusammenhang mehr erkennen lassen zu der ,Tiefe an Sinngehalt”, den die Kult-
handlung fiir sich in Anspruch nimmt. Aber auch solche ,,Geistlosigkeit” der Alltags-
arbeit ist kein Spezifikum unseres Zeitalters. Die Technik hat uns im Gegenteil
einen groflen Teil der geistlos wiederkehrenden Routinearbeit abgenommen. Immerhin

18 Vgl. R. Schaeffler, Kultisches Handeln (s. Anm. 1), 27—30 und 36—38.
18 1 Kor 10, 21.

17 Die Frage, ob die Alltagserfahrung des technischen Zeitalters den Menschen kultunfihig
mache, wurde mir in einem Interview gestellt, das in der HerKorr 1976, Nr. 12, unter
dem Titel , Kult im Zeitalter technischer Rationalitit” versffentlicht wurde.

111



ist der Ausdruck , Tretmiihle”, den wir fiir solche Titigkeiten gebrauchen, heute eine
blole Metapher, wihrend in fritheren Zeiten Menschen ganz wortlich in einem Laufrad
Schritt vor Schritt setzten, ohne von der Stelle zu kommen, um dadurch z. B. einen
Lastenaufzug oder eine Wasserpumpe in Gang zu halten. Und dennoch haben im
alten Orient Menschen, die diese Titigkeit ausiibten, durchaus gewuflt, was es heifit,
eine wasserspendende Quellnymphe kultisch zu verehren.

Niher ins Zentrum des Problems trifft der Hinweis: durch die fortschreitende Arbeits-
teilung - werde dem einzelnen arbeitenden Menschen nicht mehr die Erfahrung
vermittelt, wie aus der Mithe der Wirkenden schlieSlich das Werk entspringt. Und
gerade die Erfahrung davon, daf8 das gewirkte Werk, wenn es gelingt, die Miihe der
Wirkenden gliickhaft iiberbietet und deshalb von ihnen selbst wie ein Geschenk
empfangen werden kann (nicht zufillig spricht man davon, ein solches Werk sei
ngegliickt”), ist jene Alltagserfahrung, die per analogiam verstindlich macht, was in
religidsen Zusammenhiingen der Uberschu des ,,gewirkten Werkes” (opus operatum)
iiber die ,Miihe der Wirkenden” (opus operantium) bedeutet. Wo diese Erfahrung
fehlt, schwindet daher zumeist das Verstindnis fiir das, was im Kultus geschieht, und
infolge davon geht alsbald auch die Fahigkeit verloren, kultische Handlungen zu
vollziehen?8,

Mit der fortschreitenden Arbeitsteilung aber hingt eine zweite Verdinderung der
historischen Bedingungen unseres ,Werktagswirkens” zusammen: das Auseinander-
treten von Produktion und Konsum. Das scheint ein rein Skonomisches und soziales
Problem zu sein. Und doch bedroht auch diese Verinderung die Méglichkeit, zwischen
kultischem Handeln und werktiglicher Arbeit eine Analogie zu erfahren. Darum muf
auch auf diesen Sachverhalt hier eingegangen werden.

Wir produzieren nicht unmittelbar die Giiter, die wir brauchen, sondern jene, die
,der Markt” uns abnimmt; und wir konsumieren nicht unmittelbar, was wir hervor-
bringen, sondern das, was ,der Markt” hergibt. Auf diesem Markt hat das Geld als
abstraktes Tauschmittel und zahlenhafter Wertmaflstab lingst den Tausch der Giiter
bzw. Dienstleistungen abgelést, und eben der Wert dieses Geldes hingt von
Mechanismen ab, die der einzelne nicht durchschaut und die sich seinem Einflul
entziehen. Was er leisten muB}, um ein gewiinschtes Gut zu erhalten, und was er sich
leisten kann, wenn er gearbeitet hat, wird also von Kriften bestimmt, die er weder
kennt noch beherrscht. Zwischen das Geben und das Nehmen, zwischen das Leisten
und das Empfangen ist so das Zusammenspiel undurchschauter und von einzelnen
unbeherrschbarer Kriifte getreten. Es ist bekannt, daB auf diesem Sachverhalt die
Erfahrung der okonomischen und sozialen ,Entfremdung” beruht. ,Entfremdete”
Arbeit, d. h. eine Titigkeit, in der wir uns von anonymen Michten zu Produktion und
Dienstleistung genétigt sehen, und ,,entfremdeter” Konsum, in dem die Giiter, die wir
empfangen, uns von anonymen Michten gewdhrt oder auch verweigert werden, bilden
nun aber keine erfahrbare Analogie mehr zu jenem Tun, in dem die ,Miihe der
Wirkenden” die sichtbare Gestalt ist fiir die empfangene Gabe des ,gewirkten
Werkes”. Denn dazu wire erfordert, daf wir zugleich und in einem erfahrbaren
Zusammenhang die Wirkenden und die Empfangenden sind.

Ja noch mehr. Zwischen der Erfahrung entfremdeter Arbeit und entfremdeten Konsums
auf der einen Seite und der Weise, wie kultisches Verhalten verstanden sein will, auf
der anderen Seite besteht nicht nur Analogielosigkeit, sondern Kontrast. Die Tatsache
nimlich, daB die ,Michte”, die uns fiir Produktion und Dienstleistung in Anspruch
nehmen und iiber unsere Moglichkeiten zum Konsum entscheiden, anonym bleiben,
erzeugt ein Unbehagen. Nicht zufillig sprechen wir von , Konjunkturen” und beniitzen
also einen Ausdruck aus der Sterndeuterei, um die Unverfiigbarkeit der Michte

18 G, Anm. 14.

112



anzudeuten, von denen wir wirtschaftlich abhingen. Dieses Unbehagen aber verlangt
danach, den ,Feind”’, der uns hier im Verborgenen um unsere Selbstbestimmung
betriigt, zu Gesicht zu bekommen und zu benennen. Popularisierte Ergebnisse
aus der Okonomie und Soziologie werden dazu verwendet, diesen ,,Feind” zu entlarven.
So entsteht die Vorstellung vom ,,Klassenfeind”, der dort, wo wir uns als fremd-
gesteuert erfahren, ,die Drihte zieht”. Wihrend also der Kulthandelnde von der
Uberzeugung getragen wird, daf er inmitten seines Tuns der Beschenkte ist, macht
der , Entfremdete” die Erfahrung, sowohl im Leisten wie im Empfangen der Beraubte
und Betrogene zu sein.

4, Ein Beispiel fiir den Kontrast der Erfahrungen: Der Tausch und das Opfer

Um den Kontrast der Erfahrungsweisen deutlich zu machen, die es unter den
Skonomisch-sozialen Bedingungen von heute so sehr erschweren, kultisches Handeln
zu begreifen, lohnt sich erneut ein Blick auf die Kultpraxis fremder Religionen. Denn
die Erfahrung, daf wir unser eigenes Leben nie wie einen festen Besitz in Hinden
halten, daB wir es vielmehr stets neu empfangen miissen, ist keineswegs jung. Und
ebenfalls seit dltesten Zeiten ist bekannt, da zur Lebenserhaltung und Lebens-
erneuerung Arbeit nétig ist, und daB wir durch unsere Arbeitsleistung nicht unmittelbar
unser Leben reproduzieren, sondern zunichst nur duBere Giiter hervorbringen, die wir
aus der Hand geben miissen, ehe wir das Lebensnotwendige empfangen kénnen. Mag
die Erfahrung der ,Entfremdung” sich heute besonders deutlich aufdringen, die
Erfahrung von der Notwendigkeit der ,EntduBerung” wurde zu allen Zeiten gemacht.

Die Ernte des Bauern folgt nicht unmittelbar auf die Saat. Der Handwerker muf fiir
seine Produkte erst Kidufer finden, ehe er fiir sie eintauschen kann, was er braucht.
Stets also tritt zwischen Produktion und Konsum eine Phase der ,leeren Hinde”,
in der wir schon losgelassen haben, was wir hervorbrachten, aber noch nicht
empfangen haben, wonach wir ausgreifen. Und stets bemerken wir in dieser Phase
der leeren Hinde, daB wir ,uns selbst” in die Giiter und Leistungen hineingegeben
haben, die uns nun aus den Hinden genommen sind. Aber nicht zu allen Zeiten
wurde diese Erfahrung als ,Entfremdung” gedeutet, und schon gar nicht entstand
zu allen Zeiten der Eindruck, daf dafiir ein ,Schuldiger” gesucht und verantwortlich
gemacht werden miisse. Jahrtausende hindurch galt die Phase der leeren Hinde
vielmehr als die Weise, wie der Mensch die SelbstentiduBerung eines Gottes mitvollzieht,
der sich hingegeben hat, damit die Welt lebe. Eben dies aber, daf8 Gott in diese Giiter
hinein seine Lebenskraft hingegeben hat, galt als der Grund dafiir, daf duflere Giiter,
die wir empfangen, uns unser eigenes Leben zu schenken und zu erneuern verméogen.

So galt, um ein besonders hiufig auftretendes Beispiel zu nennen, in vielen Religionen
die rote Erde des Ackers als das duflere Zeichen fiir die Hingabe des gottlichen Blutes,
dessen Lebenskraft es méglich macht, dal auf diesem Acker Nahrung und also Leben
fiir die Menschen wachsen kann.

Hitte nicht ein Gott, sich entiuBlernd, seine Lebenskraft in die Dinge der Welt
hineingegeben, so kénnte aller Erwerb uns zwar reich machen an Giitern, und wiirde
uns doch arm lassen an unserem Leben. Es ginge uns wie dem Konig Midas der
griechischen Sage, der verhungern muflte, weil alles, was er beriihrte, unter seinen
Hinden zu Gold wurde: duflerer Besitz, nicht Reichtum des eigenen Lebens. Um
aus den iuBeren Giitern das eigene Leben empfangen zu konnen, dazu wird der
Mensch, der hier geschilderten Deutung gemif, nur dadurch fihig, daB er zuvor in
seinem Geben und Leisten die SelbstentiuBlerung des Gottes mitvollzieht. Und dies
geschieht gerade in der ,Phase der leeren Hinde” zwischen dem Hingeben unserer
Produkte und Leistungen und dem Empfangen der lebensnotwendigen Giiter.

113



Diesem Verstindnis des alltiglichen Produzierens und Konsumierens, Leistens und
Empfangens entspricht nun die feiertiglich-kultische Handlung des Opfers!®. Denn
auch dort sind es die ,leeren Hinde”, die anzeigen, da der Opfernde, der die Gabe
aus seinen Hinden gibt, sich selbst losgelassen hat, um eben dadurch fihig zu werden,
die Lebensgabe des Gottes zu empfangen. So wird in der kultischen Opferhandlung
jener Moglichkeitsgrund , begangen, auf dem auch im Alltag alles Geben und Nehmen
beruht. Denn in der Gemeinschaft mit der Selbsthingabe des Gottes, die in der
Hingabe des Opfers kultisch vergegenwirtigt wird, wird jener Mbglichkeitsgrund
wirksam, der den Menschen befihigt, in seinen Produkten und Leistungen ,sich
selbst” hinzugeben, aber auch in den empfangenen Giitern ,sich selbst” neu zu
gewinnen. Und eben diese Fihigkeit ist es, die der Mensch im kultischen Handeln
gewinnen muB, wenn der werktigliche Tausch der Giiter und Leistungen nicht nur
dufleren Besitz vermehren, sondern das Leben erneuern soll. So begriindet das Opfer
alle ,,0konomie” — wihrend wir Heutigen vorschnell meinen, die Gewohnheit des
Giiter- und Leistungstausches habe die Moglichkeit des Opfers begriindet.

So ist es gerade die ,Phase der leeren Hinde”, an welcher der Kontrast der
Erfahrungen besonders deutlich wird. Gilt sie in einer kultisch ausgelegten Welt als
Gemeinschaft mit dem sich fiir die Welt hingebenden Gott, so ist sie in der Erfahrung
nentiuBerten” Produzierens und Konsumierens nichts anderes als das Zeugnis dafiir,
daB der Produzierende nicht fiir sich selbst, sondern fiir den ,,Ausbeuter” produziert
hat und daB er auch als der Konsumierende nicht das empfingt, was seiner Leistung
entspricht, sondern nur das, was ,,der Markt” ihm zukommen l48t. In einem Weltbild,
das durch diese Erfahrung geprégt ist, erscheint sogar das kultische Opfer wie ein
»Tauschgeschift mit dem Himmel”, wie ein ins Uberirdische projizierter Widerschein
der , Marktabhingigkeit” unseres Lebens. Und von hier aus ist es nicht weit zu der
marxistischen Auffassung, das ,religitse Elend” sei nichts anderes als die Spiegelung
des ,,6konomischen Elends”, in dem die wirtschaftlichen Verhiltnisse uns gefangen-
halten.

5. Griinde der Bedrohung — und Chancen der Wiedergewinnung?

Von den beiden eingangs gestellten Fragen hat also die erste eine (vorldufige) Antwort
gefunden. Es wurde gefragt, ob und wie ein Typus von Handlungen, der in der
bisherigen Geschichte der Menschheit stets eine bedeutende Rolle gespielt hat,
wenigstens in Verdacht geraten koénne, ,unvollziehbar” geworden zu sein. Die
gefundene Antwort lautet: Kultisches Handeln ist nicht nur in den Verdacht, sondern

in die reale Gefahr der Unvollziehbarkeit geraten; diese Gefahr beruht darauf, dag
der Kultus als festliche Begehung nicht nur zum Fest, sondern auch zum Alltag in einer
konstitutiven Wechselbeziehung steht; gerade diese doppelte Beziehung aber kann

19 Zwar ist schon in der Antike die Meinung vertreten worden, der Sinn des Opfers bestehe
in einer Gabe an die Gottheit. (Vgl. G. v. d. Leeuw, Phinomenologie der Religion 1933,
393 ff; ders., Die do-ut-des-Formel in der Opfertheorie, in: AR 20 [1920/21] 241 ff). Dann
freilich entsteht der Einwand, wie es mdglich sein sollte, der Gottheit etwas zu ,geben”,
was sie nicht immer schon besdfie, da doch der Mensch mit all seinen Giitern immer
schon im Eigentum der Gottheit stehe. Dieses Problem 15st sich, wenn der Sinn des Opfers
nicht in einer ,Eigentumsiibertragung” gesehen wird, aber auch nicht, wie v. d. Leeuw
meint, in einem ,Ingangsetzen eines Kriiftekreislaufes”, sondern im Mitvollzug einer
Selbsthingabe des Gottes fiir das Leben der Welt. Unter den vielen Zeugnissen der
Religionsgeschichte, die fiir diese Deutung sprechen, sind besonders eindrucksvoll die
Kulttexte der Inkas, deren grausame Menschenopfer als kultisch-abbildhafte Wieder-
holung der Selbsthingabe eines Gottes verstanden wurden. Gerade deshalb erschienen
sie den Missionaren wie eine ,teuflische Karikatur” des Kreuzestodes Jesu. Und damit
hingt es zusammen, da die entsprechenden Kulttexte erst 1829 in Europa verdffentlicht
werden konnten. Vgl. Bernhardino de Sahagun, Historia general de las cosas de Nueva
Espagna, 1829.

114



gestort werden, wenn der Alltag mit seinen ,profanen” Verrichtungen sich so ver-
dndert, daB seine Zuordnung zum Fest und zu seiner Feier nicht mehr gelingt. Diese
Antwort auf die erste Frage sei in ihren einzelnen Elementen noch einmal zusammen-
fassend erldutert.

Der Kultus steht zum Fest in einer konstitutiven Wechselbeziechung. Denn er wird
durch das Fest moglich gemacht und macht durch seinen Vollzug das Fest erst wirklich.
Das Fest ist der apriorische Moglichkeitsgrund der Feier; die Feier ist die aposteriorische
Aktualisierung des Festes. Dieses wechselseitige Verhiltnis von Fest und Feier ist darin
begriindet, da8 das Ereignis, das festlich begangen wird und in der Feier des Festes
sein ,Heute” findet, die je neue Gegenwart dessen ist, was darin ,wirkt”, da8 es uns
Menschen zum Wirken ermichtigt.

»Das Fest”, sagt M. Heidegger, ,,ist das Ereignis des GruBes, in welchem das Heilige
griift und griifend erscheint”??, Und dieser ,,Gruf”, d. h. eine Zuwendung, in der
das Heilige uns nahekommt und doch zugleich seine Distanz und Vorbehaltenheit
wabhrt, ist wie ein ,,Anruf”, den wir dadurch vernehmen, da8 er uns zur Antwort fihig
macht. Wort und Handlung des Kultus, so diirfen wir interpretieren, sind Antwort auf
diesen Gruf8; sie sind die gesprochene und titig vollzogene , Homologie”, in der wir
Menschen antwortend ,das gleiche sprechen”, das uns im Gruf des Heiligen
zugesprochen worden ist. So ist, wie oben gesagt wurde, die Kulthandlung, in der das
Fest gefeiert wird, ihrer Gestalt nach ,Wirken und Miihen der Wirkenden”, ihrem
Inhalte nach aber die Gabe des ,,gewirkten Werkes”.

Aber nicht nur zum Fest, sondern auch zum Alltag (so ist deutlich geworden) steht
die kultische Handlung in einer konstitutiven Wechselbeziechung. Denn die ermiich-
tigende Macht des Heiligen, wie die Kultfeiernden sie verstehen, beschrinkt sich
nicht darauf, Menschen zu jener Sonderklasse von Handlungen zu befihigen, die im
Kult vollzogen werden. Die Hoffnung, da8 kultisch-sakramentale Handlungen nicht
nur etwas bedeuten, sondern auch etwas bewirken, schlieffit die Erwartung ein, daf
diese Wirksamkeit nicht beim Ubergang vom Festtag zum Alltag zu Ende sei. Das
setzt voraus, daf8 das Ereignis des Festes zugleich die neue und erneuernde Machtigkeit
jenes Grundes vermittle, der auch im Alltag , macht, da wir etwas machen kénnen”.
Feiernd ,begehen” wir jenen Grund, der auch unser alltiglich-werktigliches Dasein
und Titigsein trigt und zu jener Gestalt werden 1i8t, in der dieser Grund selber
ermiichtigend am Werke ist. Auch dort also, inmitten unseres alltiglichen Wirkens,
soll unsere Leistung sich als die ,Miihe der Wirkenden” erweisen, in der die Gabe
des ,,gewirkten Werkes” uns geschenkt wird.

Gerade diese Entsprechung aber (so zeigte sich drittens) ist gestdrt, wenn unsere
alltigliche Arbeit die Gestalt eines ,entfremdeten’” Produzierens und Konsumierens
angenommen hat, das uns nicht mehr die Erfahrung vermittelt, da8 und wie die
Miihe der Wirkenden umschligt in die empfangene Gabe des Werkes. Diese Stérung
des Verhiiltnisses zwischen der Kulthandlung und der alltiglichen Arbeit hat einerseits
psychologische Folgen, sofern sie subjektiv das Verstindnis kultischen Verhaltens
erschwert. Sie hat aber auch und vor allem objektive Folgen, sofern unter diesen
Bedingungen der Kultus auch dann, wenn er noch vollzogen und sogar verstanden
wird, nicht mehr den ,Sitz im Leben” hat, den er beansprucht. Denn weil er nicht
mehr in Analogie zu den Erfahrungen der alltiglichen Arbeit steht, wird er zum
,Ausnahmeverhalten’, statt als Erneuerung unserer gesamten individuellen und
gemeinschaftlichen Existenz erfahrbar zu sein. Statt den Werktag zu ,heiligen”, d. h.
auch ihn auf jenen Grund zu stellen, der unser Werk zur Gabe verwandelt, ,,profaniert”
der Kultus nun die werktiigliche Arbeit, d. h. li8t er sie als den bloflen Gegensatz zum

2 M. Heidegger, Erliuterungen zu Hélderlins Dichtung, Frankfurt 1951, 99.

115



sakralen Tun erscheinen und riumt uns nur noch die Méglichkeit ein, die Innerlichkeit
unserer Gesinnung, nicht mehr das ,,Aulere” der Handlung zu , heiligen”.

Die Griinde, die zu einer Bedrohung der Kultfihigkeit gefithrt haben, sind insoweit
sichtbar und auch verstindlich geworden. Doch wurde eingangs noch eine zweite
Frage gestellt: Wovon hingt es ab, ob die Mithe um die Wiedergewinnung einer
verlorenen Art von Handlungsfihigkeit sinnvoll oder prinzipiell aussichtslos ist? Ob
man sich um die Wiedergewinnung der bedrohten und weithin schon verlorenen
Kultfahigkeit bemiihen solle, diese Frage (so wurde gesagt) bleibt den Theologen
anheimgestellt — obgleich dem Philosophen die Bemerkung gestattet sein darf, da8
der Verlust der Fihigkeit zu einer Klasse von Handlungen, auch rein anthropologisch
gesehen, immer eine Verarmung darstellen wiirde, der entgegenzuwirken eine Aufgabe
im Dienste der Humanitit sein kann. Hier jedoch steht die andersgeartete Frage zur
Diskussion, ob die verlorene Kultfihigkeit wiedergewonnen werden kénne, oder ob
der, der solches versucht, seine Miihe an eine a priori unlésbare Aufgabe verschwendet.
Auf diese Frage scheinen zwei Antworten méglich (und doch wird zu zeigen sein, da8
keine von ihnen zureichend ist). Die erste, nichstliegende Antwort besagt: Weil es
die ,,Entfremdung” des Produzierens und Konsumierens ist, die den ,Menschen von
heute” weithin zum Kultus unfihig gemacht hat, ist die Kultfdhigkeit nur dadurch
wiederzugewinnen, da zuvor die Skonomisch-soziale Entfremdung beseitigt wird. Der
Feiertag mit seiner kultischen Begehung wird nicht eher wieder moglich werden als
dann, wenn der Werktag wieder menschlich geworden sein wird. Wihrend also Karl
Marx die Religionskritik (der Links-Hegelianer) durch die Kritik an der Okonomie
ersetzen wollte?!, weil das Skonomische Elend immer neu die religitsen Wunsch-
projektionen erzeuge, miifite nach der hier vorgetragenen Auffassung umgekehrt die
Kritik an der Kult-Unfidhigkeit (und damit weithin an der Religions-Unfahigkeit) der
heutigen Menschen durch die Kritik an den okonomischen Verhiltnissen ersetzt
werden, weil die 6konomische Entfremdung die religiése Handlungsfihigkeit behindert.
Beseitigung des ckonomischen Elends macht nach Auffassung von Marx die Religion
iiberfliissig und 148t sie von selber absterben; Beseitigung des konomischen Elends
macht nach der hier skizzierten Antwort umgekehrt Religion erst wieder moglich,
weil erst der menschlich gewordene Werktag die Fihigkeit zur festlichen Begehung
des Feiertages wieder entstehen 14t.

Eine zweite Antwort dagegen widerspricht dieser ersten. Sie geht von der Feststellung
aus, es fithre kein Weg zur vor-arbeitsteiligen Gesellschaft zuriick; auch wenn eine
solche Hoffnung sich beim jungen Marx ausgesprochen findet??, sei dies ein
unrealisierbarer Traum. Deshalb, so wird nun gefolgert, wird stets zwischen Produktion
und Konsum eine lange Reihe, ja ein kompliziertes System von Mittelgliedern treten,
deren Uniiberschaubarkeit und Unbeherrschbarkeit dem je einzelnen das Gefiihl der
Entfremdung vermittelt. Darum fithrt dieser Auffassung gemif auch kein Weg dorthin
zuriick, wo zwischen kultischer Feiertagshandlung und Werktagsarbeit jene Analogie

2, Die Kritik des Himmels verwandelt sich in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion
in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Politik”; Karl Marx, Ein-
leitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. MEW I, 379.

2 Sowie nidmlich die Arbeit verteilt zu werden anfingt, hat Jeder einen bestimmten aus-
schlieBlichen Kreis der Titigkeit, der ihm aufgedriingt wird, aus dem er nicht heraus kann;
er ist Jager, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker und mu8 es bleiben, wenn er nicht
die Mittel zum Leben verlieren will — wihrend in der kommunistischen Gesellschaft, wo
Jeder nicht einen ausschlieSlichen Kreis der Titigkeit hat, sondern sich in jedem beliebigen
Zweige ausbilden kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt und mir eben
dadurch méglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens zu jagen, mittags zu
fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie ich gerade Lust
habe, ohne je Jiger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden” (K. Marx / F. Engels: Die
deutsche Ideologie, Vorrede, MEW I1I, 33).

116



besteht, die notwendig ist, wenn der Kult so gefeiert werden soll, wie es seinem
eigenen Anspruch gemi8 ist.

Diese zweite Antwort ist gegeniiber der ersten insofern im Redht, als die Verflechtung
aller unserer Titigkeiten in immer umfassendere, darum fiir die Beteiligten immer
weniger iiberschaubare und beherrschbare Zusammenhinge zweifellos einen
unumkehrbaren Proze darstellt. Alle Vermenschlichung der Arbeitswelt, so notwendig
sie ist, hebt insofern die Erfahrung der Entfremdung nicht auf, die sich bei verinderten
Wirtschaftssystemen vielmehr stets in verinderter Form wiederherstellt. Die
sozialistischen Systeme sind dafiir das deutlichste Beispiel.

Dieses Argument scheint zu beweisen, daB es vergeblich ist, sich unter den
Bedingungen der Industriegesellschaft um die Wiedergewinnung der Kultfihigkeit zu
bemiithen. Dem steht jedoch die Beobachtung gegeniiber: Gerade in sozialistischen
Lindern, in denen der Kontrast zwischen Programm und Realitit, zwischen dem
Versuch, Entfremdung zu iiberwinden, und der Erfahrung, da sie sich in verinderter
Form wieder herstellt, besonders schmerzlich erfahren wird, entstehen Formen eines
kultihnlichen Verhaltens wieder. Die ,Prozessionen” der Demonstrationsziige, die
dabei rezitierten ,Litaneien” der Sprechchdre, die mitgefiihrten ,lkonen” der
verstorbenen Parteigriinder und der lebenden Spitzenfunktionire lassen sich nur aus
dem Funktionsgesetz des Kultus angemessen verstehen. Menschen ,begehen” den
Grund, der ihr gegenwirtiges gesellschaftliches Leben trigt und ihnen einen Weg in
die Zukunft méglich machen soll.

Zweifellos steht dieses Verhalten (und vor allem seine staatliche oder parteiamtliche
,Veranstaltung”) unter dem Verdacht der Ideologie, d. h. der Indienstnahme zur
Stabilisierung und zur sakral-iiberhShenden Rechtfertigung von Machtverhélinissen.
Und mit guten Griinden mag man hier von , Ersatzhandlungen” (Surrogaten) sprechen,
die eine Liicke ausfiillen, die entstanden ist, als der christliche Kultus seine &ffentliche
Bedeutung verlor oder gar gewaltsam unterdriickt wurde, sogar von , Fehlbildungen™
(Pseudomorphosen), die in verfilschender Weise nachahmen, was im christlichen
Kultus einmal seine wahre Gestalt gehabt hat. Aber die ,Liicke” wiirde nicht als
solche empfunden, ,Surrogate” wiirden nicht erstrebt und lieBen sich deshalb auch
nicht ideologisch ausnutzen, und selbst die ,,Pseudomorphosen” finden keinen Beifall,
wenn nicht immer noch (cder schon wieder?) ein BewuBtsein davon wirksam wire,
was es bedeutet, Moglichkeitsgrund und Hoffnungsziel des gesellschaftlichen Lebens
in festlicher Begehung gegenwirtig zu setzen und als wirksam zu erfahren.

6. Kampfritualien — Die Kultform unseres Jahrhunderts?

Die kulthaften Begehungen, wie sie bei den politischen Feiern in sozialistischen oder
auch faschistischen Lindern zu beobachten sind, scheinen eine besondere Art zu sein,
wie die Erfahrung der gesellschaftlich-skonomischen Entfremdung, die auch dort
keineswegs fehlt, beantwortet wird. Dieser Praxis nimlich scheint folgende Uber-
legung zugrunde zu liegen. Die ,,Mirtyrer der Revolution”, sei es der sozialistischen
oder faschistischen, haben den Kampf gegen den ,Klassenfeind” bzw. den ,,Volks-
feind”, dem man die Schuld fiir die erfahrene Entfremdung anlastet, am eigenen
Leibe leidend erfahren. Sie haben damit jene Selbsthingabe vollzogen, aus der die
kommenden Generationen der ,Bewegung” die Kraft gewinnen, das neue Leben einer
neuen Gesellschaft von morgen zu empfangen. So wird ihr Sterben an der Welt von
heute zur fortwirkenden Kraft fiir die Welt von morgen®, In diese bessere Welt

2 Dije Frage, auf welche Weise ein Tod, den die Gottheit erlitten hat, hiufig sogar in einem
Konflikt mit anderen weltbeherrschenden Midhten, dennoch fiir die Welt zum Ursprung
der Lebenskraft werden konnte, ist der Gegenstand vieler religitser Erzihlungen, die die
Einsetzung des Opferkultes verstindlich machen wollen. Eindrudsvolle Beispiele dafiir
finden sich bei Adolf Ellegard Jensen, Die getstete Gottheit — Weltbild einer frithen Kul-
tur, Stuttgart 1966.

117



aber kann nur der eingehen, der mit ihnen den Akt der SelbstentiuBerung vollzieht.
Dies geschieht nun, da die Herrschaft der Feinde schon gebrochen ist, nicht mehr im
Leiden unter jhrer Gewalt, sondern durch die Selbstlosigkeit einer Kampfdisziplin,
durch welche die Anhinger der Bewegung sich der Macht des eigenen Apparates
unterwerfen. In dieser selbstlosen Solidaritit mit den Nachfolgern der Helden der
Revolution begreifen sie jene Entfremdung, die auch ihnen nicht erspart bleibt, als
Gemeinschaft mit der Selbsthingabe derer, von denen die Bewegung ihren Ausgang
nahm. Denn auch der Anhiinger der revolutioniren Bewegung muf mit dem Tod der
Meirtyrer ,,verwachsen” sein (ganz so wie der Christ mit dem Kreuz), wenn er hoffen
will, aus der Kraft des damals hingegebenen Lebens zur Teilhabe am Leben einer
kommenden, besseren Welt befihigt zu werden.

Und eben dieser Zusammenhang ist es, der nach festlicher Begehung und kultischer
oder doch kultihnlicher Feier verlangt. Denn nur so wird die Tatsache, daB der
Zustand der Entfremdung noch immer andauert, nicht etwa zu einem Anzeichen der
Vergeblichkeit, sondern vielmehr zu einem Angebot ,kultischer Gleichzeitigkeit”.
Denn die Stunde des ,letzten Gefechts” ist ,je jetzt2%; die Heroen der Revolution
haben zwar dieses letzte Gefecht schon ein fiir allemal durchgekimpft, aber es mufl
gleichwohl von ihren Erben immer neu durchlitten werden, damit auch sie Anteil
gewinnen an jener radikalen SelbstentiuBerung, durch die sie und die vielen Namen-
losen fihig werden, sich selbst neu in einem neuen Leben zu empfangen. Es mag
sein, da hier nicht nur von ,Surrogat” oder ,Pseudomorphose” gesprochen werden
muf3, sondern von ,blasphemischer Karikatur” dessen, was aus der Geschichte der
Religionen als kultisches Opfer bekannt ist. Aber selbst dann sind Kategorien des
Kultus notwendig, um die Eigenart solcher Feiern und ihre Zuordnung zum werktig-
lichen Alltag — in diesem Falle zum Kampf gegen den Klassen- und Volksfeind —
verstindlich zu machen.

LiBt sich aus dieser Beobachtung Auskunft dariiber gewinnen, auf welche Weise
unter den Bedingungen der Industriegesellschaft nicht nur ein Bediirfnis nach
kultischem Verhalten, sondern auch die Fihigkeit dazu wiedergewonnen werden
konnte? Von dieser Fihigkeit war im hier vorgetragenen Gedankengang unter einem
einschrinkenden Gesichtspunkt die Rede, weil diese Perspektive geeignet erschien,
die besonderen Schwierigkeiten besonders deutlich zu machen: Kultfihigkeit schlieBt
die Fihigkeit ein, sich inmitten des eigenen Wirkens mit dem ,,gewirkten Werk” wie
mit einer Gabe beschenken zu lassen. Diese Fihigkeit, so wurde weiterhin deutlich,
bewihrt sich insbesondere darin, jene Phase zwischen Leistung und Empfang (zwischen
Produktion und Konsum), die wir im Alltag als die ,Phase der leeren Hinde”
erfahren, auf eine spezifische Weise zu begreifen: als Mitvollzug der ,,Selbstent-
duBerung” dessen, der sich hingegeben hat, damit wir in den Huferen Giitern, die
wir uns aneignen, zugleich uns selbst, unser eigenes Leben empfangen kénnen. Diese
Fahigkeit ist es, die in der kultischen Handlung des Opfers zum Ausdruck kommt.
Deshalb ist der Kult in seinem Zentrum stets Opfer gewesen. Und aus eben diesem
Grunde hingt die Kultfihigkeit davon ab, ob Menschen auch im Alltag jene Phase
zwischen Leistung und Konsum aus dem Zusammenhang der Opferhandlung zu
begreifen vermdgen. Dies geschieht (so hat sich gezeigt) sogar noch in jenen oft
erschreckenden kultidhnlichen Feiern der politischen Feste und in der dort vollzogenen
,Heiligung” jenes Leidens an der Entfremdung, das im Kampf der Klassen bzw. Vélker
ertragen wird, in der Hoffnung, so gleichsam in das Leben einer besseren Welt
~eingeweiht” zu werden.

Aber ist dies die einzige uns heute noch verbleibende Méglichkeit kultischen Handelns?
LiBt sich in der industriellen Gesellschaft, in der wir die Erfahrung der Entfremdung

¢ Vgl. den Refrain der ,Internationale”.

118



machen, nur noch der Kampf gegen den ,Klassen-“ bzw. ,,Volksfeind” in solcher
Weise als ein ,Leiden im Dienste des Lebens der Welt” kultisch begreifen und auf
solche Art ,heiligen”? Ist, um die gleiche Frage politisch zu wenden, nur noch die
sozialistische oder faschistische Revolution fihig, in Festen kultischer oder doch kult-
dhnlicher Art begangen zu werden? Muf im Gegensatz dazu in der ,biirgerlichen”
Welt das Fest zur harmlosen ,Féte” entarten, die die Beziechung zum Alltag verliert
und nur noch ,,Entlastungsfunktion” erfiillt?

Unzweifelhaft scheint zu sein: Die Erfahrung der Entfremdung ist nicht riickgingig
zu machen, auch nicht durch die sozialistische oder faschistische Revolution. Jede
Hoffnung, die sich darauf gerichtet hat, ist durch die Erfahrung der Revolutionen
enttiuscht worden. Die Welt, in der wir im Alltag leben, sieht nirgendwo so aus, als
sei sie voll von der Lebenskraft, die ein Gott, sich selbst entiuBernd, in sie hinein
gegeben hitte und die deshalb allenthalben unsere ,leeren Hinde” zu fiillen ver-
mochte. Die ,,Phase der leeren Hinde” wird, wenn wir mit unseren Alltagsgeschiften
befaBt sind, weithin mehr als ein erlittener Raub erfahren, in dem uns das Unsrige
entrissen wird; und wenn wir dann wieder etwas zu fassen bekommen, erscheint es
uns nicht als Gabe, die uns geschenkt wird, sondern wie eine Beute, die wir den
widrigen Weltverhiltnissen abgerungen haben. Es ist in einer solchen Welt der
Entfremdung verstindlich, daf das revolutiondre Kampfritual zur auffilligsten Form
kultischer Begehungen wird. Denn diese Art von Feier ist tauglich, auch das alltigliche
Verhiltnis zu der als feindlich erlebten Welt zu ,heiligen”: als ,Heiligung” des
alltiglichen Kampfes gegen den ,Klassen- und Volksfeind” durch die revolutionire
Disziplin, deren Selbsthingabe die Gestalt ist, in der die Selbsthingabe der ,Martyrer”
neue Gegenwart gewinnen und dadurch den Weg in eine bessere Zukunft garantieren
soll.

Diese Situation ist nun freilich nicht so neu wie sie scheint. Schon die Verfasser ntl
Schriften haben sie gekannt. Dafiir seien an dieser Stelle einige Verse aus dem
Romerbrief des Apostels Paulus als Beispiel herangezogen. Auch dort nimlich erscheint
die Welt, wie sie alltiiglich erfahren wird, feindlich. In einer feindlichen Welt aber,
so lehrt es der erste Augenschein, wird das Wort , Hingabe” zur Metapher fiir die
Bereitschaft zum Risiko, kimpfend unterzugehen. Hingabe des Lebens im wértlichen
Sinne aber, als Ubereignung dieses Lebens an eine geliebte Welt, gar noch als
Nadhvollzug einer gottlichen Liebe zu ihr, scheint dieser Welt nicht angemessen zu
sein. Denn nur fiir das Gute (den Guten?) mag einer geschwind zu sterben bereit
sein, mit Miihe noch fiir einen Gerechten” (Rém. 5,7) — aber, so erwartet der Leser
nun zu hiren, fiir einen bosen Menschen und eine bose Welt stirbt weder ein Mensch
noch ein Gott. Es ist genug, wenn einer bereit ist, an ihr und ihrer Bosheit zu sterben.
Und doch liegt der Skopos der hier zitierten Stelle in dem Satze: ,,Als wir noch
Siinder waren, ist Christus fiir uns gestorben [...] Als wir noch Feinde waren,
wurden wir mit Gott verséhnt durch den Tod seines Sohnes” (Rém. 5,8 u. 10). Das
bedeutet im hier erdrterten Zusammenhang: Gewif fiihrt kein Weg zuriick zu jener
Art von Hingabe an die Welt, in der die Menschen friiherer Zeiten iiberall gottliche
Lebenskriifte am Werke sahen und daraus die Fihigkeit zum Vertrauen gewannen,
sich selber gleichsam loszulassen, um sich von diesen gottlichen Lebenskriften der
Welt tragen zu lassen. Aber die Ritualien des politisch-revolutiondren Kampfes
beweisen, da diese Situation die Bedingungen kultischen Handelns keineswegs
beseitigt, wohl aber veréndert hat. Die Frage lautet nicht, ob unter diesen Bedingungen
kultisch gehandelt werden kann, wohl aber, welcher Kultus sich an unserer Welt-
erfahrung bewihrt und darum in Analogie zu unserer Alltagspraxis vollziehbar bleibt:
das Kampfritual der revolutionir-politischen Feiern allein? Oder auch und vor allem
der Kultus der Versshnung?

119



7. Fihigkeit zum christlichen Kultus — Fihigkeit zur Versthnung

Die Fihigkeit zum Kultus, so hat sich gezeigt, geht in dem Mafe verloren, in dem die
Feier des Festes darauf abzielt, eine bloB feiertigliche Ausnahmewelt aufzubauen, zu
der religiése Ausnahmehandlungen solcher Art gehéren, daB sie zum Alltag und seinen
werktiglichen Verrichtungen in keiner Analogie mehr stehen. Mit diesem Hinweis soll
nun keineswegs die Sonderstellung des Festes gegeniiber dem Alltag, des Kultus
gegeniiber der werktiglichen Arbeit in Frage gestellt sein. Im Gegenteil. Gerade dem
Alltag wird schlecht gedient, wenn dem Feiertag sein spezifischer Inhalt geraubt wird,
wenn der Gottesdienst nur die alltigliche Miihe um die Gestaltung der Welt auf eine
vermeintlich ,feierliche” Weise wiederholt. Nicht selten ist dort, wo die vermeintliche
»Kultunfihigkeit” der heutigen Menschen beklagt wird, weit mehr der schwindende
Mut zum Fest zu beklagen, der sich darin duflert, daB der feiernden Gemeinde im
Grunde nichts anderes angeboten wird als ein ,Werktag mit anderen Mitteln”. Der
Alltag selber braucht das Fest, weil das Werk des Alltags seinerseits mehr sein soll
als der bloe Knechtsdienst (Abodah), und sei es der notwendigste, pflichteifrigste
Knechtsdienst an den Notwendigkeiten unseres Lebens. Auch und gerade die alltigliche
Arbeit mul, wenn sie nicht nur Giiter erzeugen und vermitteln, sondern Leben
erneuern will, zur Sendung (Melachah) werden, und sie wird es nur, wenn sie auf
jenen Moglichkeitsgrund gestellt wird, den wir in der Feier des Festes , begehen”. Dies
verlangt die Sonderstellung des Festes gegeniiber dem Werktag; aber es verlangt
ebensosehr die Beziehung zwischen beiden.

Das gilt (so hat sich gezeigt) auch unter den Bedingungen der Gesellschaft von heute,
auch in einer Welt, die uns die Erfahrung der ,Entfremdung” vermittelt und deshalb
als feindlich erscheint. Sogar der Kampf mit der feindlichen Welt (so zeigen die
politisch revolutioniiren Kampfritualien) eréffnet nur dann die Hoffnung auf das neue
Leben in einer neuen Welt, wenn die selbstlose Disziplin der Kampfgenossen als jene
,.Selbsthingabe” begriffen wird, in der die Selbsthingabe der Revolutionshelden abge-
bildet und gegenwiirtig gesetzt werden kann. Ob die Menschen der Industriegesell-
schaft mit jhren Entfremdungserfahrungen nur noch zu diesen politischen Kampf-
ritualien fihig sind, ob sie die Fihigkeit zum spezifisch christlichen Kultus bewahren
oder verlieren, hiingt also davon ab, ob jene spezifischen Inhalte, die in diesem Kultus
,begangen” werden, einen neuen Grund und Boden bereitstellen, der inmitten dieser
feindlichen Welt ein ,,Stehen und Gehen” spezifischer Art moglich macht. Verlust oder
Wiedergewinnung der Kultfihigkeit hingt also weit weniger (als man gemeinhin
denkt) von blof religionspsychologischen oder religionssoziologischen Bedingungen
oder religionspidagogischen Bemithungen ab. Diese entscheiden (so hat sich gezeigt)
vielmehr dariiber, welche Art von Kultus den Menschen von heute ,vollziehbar”
erscheint. Der christliche Kult wird dann vollziehbar bleiben, wenn seine Inhalte als
die Einrdumung eines Moglichkeitsgrundes fiir eine spezifische Bewiltigung dieser
Waeltsituation erfahren werden. Darum ist zu fragen: Welches ist das ,,gewirkte Werk”,
mit dem sich, inmitten der ,,Miihe der Wirkenden”, der Christ beschenkt weif3?

Es scheint kein Zufall zu sein, da im Corpus der paulinischen Schriften dort, wo von
Verséhnung die Rede ist, bevorzugt die Sprache des Kultus verwendet wird. Wenn
der Apostel das Wort der Vershnung ausspricht, so spricht er ,,in der Maske Christi”
(2 Kor 2, 10) — so wie bei manchen Kultprozessionen der Liturge, in dessen Gestalt
der Gott in die Stadt einzieht, die Maske des Gottes trigt®s. Und wenn er Christus
als den Gekreuzigten predigt, dann gilt ihm das dort vergossene Blut seines Herrn als
die ,,Versdhnung mit Gott” (Rém 5, 10), zugleich aber, wie eine deuteropaulinische
Schrift durchaus sinngemif fortfihrt, als das Niederwerfen der ,Trennmauer” zwi-

% Vgl. R. Schaeffler, Kultisches Handeln (s. Anm. 1), 23; ders, Vom Sinn der Wallfahrt
(s. Anm. 6) 32—34.

120



schen den Menschen (Eph 2, 14). Der Tod als Stiftung des Friedens zwischen Gott und
den Menschen, aber auch des Friedens der Menschen untereinander, diese Deutung
nimmt uralte Begriffe des Kultus wieder auf. Denn gewi ist Christus an dieser Welt
und ihrer Bosheit gestorben, und insoweit bestand das ,Werk der Wirkenden”
darin, ihn getStet zu haben. Aber das darin ,,gewirkte Werk” war von anderer Art. Es
war die ,, Totung der Feindschaft” (Eph 2, 10), welche die Menschen von Gott getrennt
und untereinander entzweit hatte. Nicht zufillig ist die Unterscheidung zwischen dem
Opus operantium und dem Opus operatum, die fiir die Sakramentenlehre so wichtig
wurde, von den Theologen zunichst entwidkelt worden, um die Passion Jesu zu deuten,
die als Werk der Wirkenden eine Siinde, als gewirktes Werk aber das Heil der Welt
gewesen ist29,

Dies also ist der Grund, den die christliche Gemeinde in ihrem Kultus , begeht” und der
es ihr moglich macht, ihren Weg in die Zukunft zu gehen. Darum braucht sie in jhrem
feiertiglichen Tun die werktigliche Erfahrung der Entfremdung weder zu vergessen
noch vor ihr in eine Ausnahmewelt des Feiertages zu flichen. Vielmehr gewinnt sie in
der kultischen Begehung des Todes Jesu die Fihigkeit, sich nun auch ihrerseits an eine
als feindlich erfahrene Welt so hinzugeben, da sie nicht nur an ihr und ihrer Bosheit
zugrundegeht, sondern fiir sie und ihre Versthnung titig wird. Wie die revolutioniren
Kampfritualien den werktiglichen Kampf gegen den ,Klassen- bzw. Volksfeind”
heiligen sollen, so heiligt die kultische Feier des Kreuzestodes Jesu die werktigliche
Selbsthingabe der Gemeinde fiir die Versohnung der Welt. Auf diese Weise aber wird
jene Entsprechung von Fest und Werktag, von kultischer Begehung und werktiglicher
Sendung wiedergewonnen, die durch die Erfahrung der ,Entfremdung” verloren-
zugehen drohte und von der es noch abhingt, ob die , Fihigkeit zum Kultus’ wieder-
gewonnen werden kann.

Kultus (so wurde an fritherer Stelle gesagt) beruht auf der Erfahrung, da auch unser
alltiigliches Wirken die ,,duere Gestalt” ist, in der das Werk, wenn es gliickt, uns als
Gabe geschenkt wird: Opus operatum, das alles Opus operantium qualitativ iiber-
bietet. Gerade dies aber, so darf nun hinzugefiigt werden, wird nirgendwo deutlicher
erfahren als dort, wo Versshnung gelingt. Eine feindlich gewordene Welt, in der alles
dafiir zu sprechen scheint, dal sie vom Menschen nichts anderes als den Kampf der
Vélker und Klassen verlangt, macht das Werk der Versshnung ebenso nétig, wie sie
es dem ersten Augenschein nach unmoglich macht. Wir sind mit all unseren Miihen
fiir dieses Werk in Anspruch genommen, denn es kann nicht anders geschehen als in
der Gestalt unseres Wirkens. Aber wir wissen, da8 dieses Werk nur gelingen kann,
wenn es uns als das ,,gewirkte Werk” als Gabe geschenkt wird, fiir das die , Miihe der
Wirkenden” nur die duBere Gestalt bereitstellen kann.

Kultfihigkeit (so wurde gesagt) ist die Fihigkeit, in feiertiglichen Gottesdiensthand-
lungen jenen Grund zu ,begehen”, der im Alltag den Weg einer Sendung zu tragen
vermag. Sollte die Fihigkeit zum christlichen Kultus sich nicht darin bewihren, daf
die Feier des Herrentodes uns jenen Boden unter die Fiile gibt, der uns befihigt, im
alltidglich-werktiglichen Miihen jenen Weg der Versshnung zu gehen, auf den wir als
Diener des Kreuzes gesandt sind?

2%, Denn Gott wollte nicht die Aktion der Juden, die bdse war, wohl aber die Passion
[Christi], die gut war” (Petrus Lombardus Lib. I Sent. dist. 48, cap. 2). ,,So billigt Gott
die Passion Christi [. . .] die das Opus operatum der Juden war, nicht aber [. . .] die
AktionS durch die sie diese Passion bewirkt haben” (Pefrus von Poitiers Sent. Lib. I
cap. 16).

121



