nicht mit Verbissenheit ans Werk zu gehen, Fehler wurden und werden immer gemacht.
Immer wird die Gemeinde Christi eine Gemeinde der Siinder bleiben. Wir sollten aber
nicht zulassen, daf sie je eine Gemeinde der Ungliubigen wird?. Der Taufaufschub
kann zwar den Ernst der geforderten Glaubensentscheidung klarmachen, die Glaubens-
situation selbst wird er kaum je verbessern. Dieser indispensablen Aufgabe kann nur
eine moglichst gute Elternkatechese gerecht werden.

40 Nach Ferdinand Klostermann, Vorwort zu Gerbé a. a. O. 5.

KURT PISKATY

Junge Kirchen in Asien, Afrika und Ozeanien

Ein Blick iiber die Grenzen Europas hinaus ist fiir den Katholiken in mehrfacher Hin-
sicht lohnend. Zunichst findet er in Asien und Afrika, Ozeanien und Lateinamerika
weitgehend eine noch ungebrochene Religiositit vor, eine Offenheit fiir die Botschaft
Christi, die man in der Westlichen Welt oft schmerzlich vermit. Sodann hat man es
in der 3. Welt vielfach mit Kirchen zu tun, fiir die das II. Vatikanum ein erstaunlich
starker Impuls war, sich umzustellen und Neues zu beginnen, etwa auf dem Sektor
des Laienapostolats (in den bekannten ,Basisgemeinschaften”) und in der Begegnung
mit den nichtchristlichen Kulturen und Religionen. SchlieBlich entdeckt man in den
jungen Kirchen oft einen unbeschwerten Optimismus, der die Christen und ihre
Missionare anfeuert, an die Zukunft der Sache Christi zu glauben und sich fiir sie
einzusetzen. Damit sollen die vielen Mingel und Riickschlige nicht iibersehen sein,
die es dort wie allerorten zu beklagen gibt, vielmehr soll gezeigt werden, wie die Orts-
kirchen trotz dieser Riickschliige ihrer Aufgabe nachzukommen suchen.

Was mandher in Europa nicht weif3: Die katholische Kirche hat heute die Mehrzahl ihrer
Gliubigen in den Lindern der 3. Welt. 53 Prozent der Katholiken leben heute in
Lateinamerika, Asien, Afrika und Ozeanien; die Westliche Welt (Europa, Nordamerika,
Australien), die 1900 noch 85 Prozent aller Katholiken umfafite, zihlt heute nur noch
47 Prozent. Das starke Bevolkerungswachstum in Lateinamerika und die zahlenméBigen
Missionserfolge in Afrika und Ozeanien lassen voraussehen, daf8 sich der Schwerpunkt
der Kirche in den kommenden Jahrzehnten noch mehr in die 3. Welt verlagern wird?.
Lateinamerika, der katholische Kontinent, der sich zur 3. Welt rechnet, ist dabei eine
GroBe fiir sich; er wird in dieser Darstellung ausgeklammert, weil er eine eigene
Abhandlung verlangt. Es sei gestattet, hier zunichst die Situation der jungen Kirchen
in Asien, Afrika und Ozeanien zu skizzieren und sodann einige der Probleme aufzu-
zeigen, die in diesen Kirchen heute am stirksten hervortreten.

L Junge Kirchen in Asien

Asien ist der volkreichste Kontinent der Erde. 58 Prozent aller Menschen leben in
Asien. Von den sechs grifiten Volkern der Welt, die zusammen mit mehr als zwei
Milliarden Menschen etwa die Hilfte der Weltbevélkerung umfassen (China, Indien,
UdSSR, USA, Indonesien und Japan), sind vier véllig asiatisch und die Sowjetunion
zum Teil. In diesem riesigen Kontinent sind im Durchschnitt nicht mehr als 2,3 Prozent

1 Eine ausfithrliche und kritische Information iiber die Lage der Weltkirche bietet Walbert
Bithlmann, Wo der Glaube lebt. Herder/Freiburg 1974.

155



der Bevélkerung katholisch, und auch hier wieder konzentriert auf die Philippinen, wo
allein 70 Prozent aller asiatischen Katholiken wohnen (35 Millionen von
49 Millionen)2.

Das erste Problem der Kirchen Asiens ist somit das ihrer Kleinheit. In vielen Nationen
sind die Katholiken nur zwei Prozent der Bevilkerung (Malaysia, Indonesien, Taiwan,
Siid-Korea) oder noch weniger (Indien 1,5 Prozent, Burma 1 Prozent, Pakistan und
Thailand 0,4 Prozent, Japan 0,3 Prozent). Im islamischen Vorderasien hat die Kirche
zwar seit alters her ihre festen Stiitzpunkte (Libanon, Syrien, Jordanien, Irak), kann
sich aber nicht ausbreiten, und noch weniger in den kommunistischen Staaten Rotchina
und Nord-Korea, Vietnam, Laos und Kambodscha.

Diesen kleinen Kirchen stehen hochentwickelte nichtchristliche Religionen und Kulturen
gegeniiber, die weiterhin bestimmend sind fiir die iiberwiegende Mehrzahl der Asiaten,
wenigstens aufSerhalb des kommunistischen Machtbereichs.

Die kleinen Kirchen sind der Gefahr der Irrelevanz ausgesetzt, wenn es ihnen nicht
gelingt, einen konstruktiven Beitrag in ihren Volkern zu leisten; wegen ihrer Kleinheit
aber werden sie diesen Beitrag nur zusammen mit anderen leisten kénnen: in gemein-
samen Skumenischen Kontakten, interreligiésen Kontakten, Kontakten auf humanitirer
Ebene. Noch wichtiger: Der Kontakt mit der katholischen Weltkirche wird als lebens-
notwendig empfunden, es zeigt sich die psychologische Bedeutung der Zugehorigkeit
zu einer grifleren Gemeinschaft, auf deren Leistung man stolz sein kann, wenn die
eigene Leistung nicht nennenswert erscheint.

Die Kirchen in Asien (mit Ausnahme der Philippinen) spielen ihre Minderheitenrolle
in einer Umwelt, die weitgehend won den alten Traditionen getragen wird: vom
Hinduismus, Buddhismus, Islam, Konfuzianismus, Shinto. Ein groSer Teil der Asiaten
ist in den nichtchristlichen Religionen noch véllig zu Hause und zwingt die Missions-
kirchen zu einer griindlichen Auseinandersetzung mit diesen Religionen, ihren Be-
griffen und Ausdrucksformen. Die Kirche in Indien etwa hat es nicht mit einer ent-
christlichten oder nachchristlichen Menschheit zu tun, als welche die der Westlichen
Welt bisweilen charakterisiert wird, sondern mit 500 Millionen Hindu, 50 Millionen
Moslem, etlichen Millionen Sikh, Parsen, Jains und Buddhisten, die in festen religidsen
Traditionen leben. Wenn man will, kann man das entchristlichte Europa auch , Mis-
sionsland” nennen, muf sich aber dessen bewuft sein, da8 (von den Voraussetzungen
fiir die praktische Arbeit her gesehen) die Unterschiede zwischen Indien und Europa
grofer sind als die Gemeinsamkeiten.

Die Problematik der Kleinheit asiatischer Kirchen wird in den meisten Nationen noch
potenziert durch ihre immer noch spiirbare Abhingigkeit von den Westlidhien Kirchen
in personeller, finanzieller und kultureller Hinsicht. Nur die wenigsten Kirchen Asiens
verfiigen zum Beispiel schon iiber so viele Priester aus dem eigenen Volk, daf sie
auf auslindische Missionare verzichten kénnten, ohne ihre Existenz zu gefihrden.
Indien oder Sri Lanka sind mit 87 Prozent bzw. 81 Prozent einheimischer Priester
schon in soldh gliicklicher Lage; in den anderen Lindern aber sieht es anders aus: die
Philippinen haben nur rund 50 Prozent landeseigene Priester, Japan 40 Prozent,
Indonesien 30 Prozent. Ahnlich ist die Lage auch auf anderen Gebieten kirchlichen
Lebens. Obwohl alle Ortskirchen bemiiht sind, Finanzquellen im eigenen Land zu
erschliefen und materiell unabhingig zu werden, ist dieses Ziel bei Entwidklungs-
vilkern nur stufenweise und miithsam zu erreichen. Die schwierigste Aufgabe in der
Selbstindigwerdung der Ortskirchen bleibt aber die Ablegung stérender Elemente west-
licher Prigung aus der kolonialen Vergangenheit und die behutsame, aber entschlossene
Eingliederung der Kirchen in die grofen asiatischen Kulturen, ein Vorgang, fiir den das

2 Ausfiihrlichere Dokumentation: Kurt Piskaty, Zur Situation der Kirche in Asien.
VERBUM SVD 1973, 18—25. Vorabdruc: Ordensnachrichten (Wien) 1972, 331—338.

156



II. Vatikanum sich sehr entschieden ausgesprochen hat (Ad Gentes, Nr. 22), und der in
den Stellungnahmen der asiatischen Bischofskonferenzen einen hervorragenden Platz
einnimmt.

UOberall in Asien setzen sich die Kirchen heute mit den Religionen und Kulturen
auseinander, in deren Mitte sie leben: in der Praxis der téglichen Begegnung mit den
Menschen, in der theologischen Reflexion, im Prozef kultureller Anniherung und
Anpassung (in Musik, Baustil, Tinzen, Riten und Gebriuchen). Kein Jahrhundert der
Kirchengeschichte hat eine solche Bliite asiatischer Theologie erlebt wie das unsere?,
keines so viel Bereitschaft zu Begegnung und Zusammenarbeit. Sind die asiatischen
Kirchen auch klein an Zahl, so diirfen sie doch auf eine stetige Weiterentwicklung in
zahlenmifiger und qualitativer Hinsicht hoffen, sofern nicht kriegerische Umwilzungen
die Kirchen in den Untergrund dringen und ihre Entfaltung behindern.

IL Junge Kirchen in Afrika

Von der religiosen Lage her gesehen, miissen in Afrika 3 Regionen unterschieden
werden: Nordafrika, das geschlossen muslimisch ist, die Siidafrikanische Republik, die
von Weilen (Protestanten) regiert wird, und die Nationen von West-, Zentral- und
Ostafrika, wo die christlichen Kirchen eine grofartige Entwicklung genommen haben.
Aus der Gesamtheit der heute rund 350 Millionen Afrikaner werden 42 Prozent
als Moslem gefiihrt, rund 30 Prozent als Anhiinger der alten afrikanischen Stammes-
und Naturreligionen, und 28 Prozent als Christen, diese allerdings aufgeteilt auf vier
Gruppen: 13 Prozent Katholiken, 8 Prozent Protestanten, 4 Prozent Orthodoxe, 3 Pro-
zent Mitglieder unabhingiger Kirchen und Sekten mit christlichem Hintergrund. Von
den animistischen Religionen geht die Bewegung heute weg zu islamischen und christ-
lichen Religionen, so da88 anzunehmen ist, da® Moslem und Christen zahlenmiBig und
prozentuell weiterhin stark zunehmen werden, wobei zu beachten bleibt, da8 von efner
christlichen Afrikamission grofen Stils erst seit der Mitte des 19. Jh. die Rede sein
kann. Gerade zentralafrikanische Staaten wie Zaire, Burundi, Gabun, Kongo, Kamerun,
Uganda weisen hohe Prozentsiitze von Katholiken auf (25 bis 35 Prozent), wihrend
in West- und Ostafrika die Prozentsitze noch niedriger liegen (5 bis 20 Prozent).

Es ist unméglich, ein einheitliches Urteil iiber die Situation der Ortskirchen in den mehr
als 50 afrikanischen Staaten zu geben — die politisdhe Lage ist zu unterschiedlich und
auch zu verinderlich, hingt sie doch weitgehend von den Fiihrerpersénlichkeiten ab, die
rasch wechseln und die innenpolitische Lage véllig verwandeln kénnen. Wenn es die
katholischen Kirchen in Uganda und Guinea, in Athiopien und Aquatorial-Guinea
heute schwer haben, so kann sich die Lage in wenigen Jahren wieder ins Gegenteil
umkehren, wie die Entwidklung im Sudan und in Zaire zu lehren scheint. Insgesamt
gesehen, schitzen die meisten afrikanischen Regierungen die Arbeit der Kirchen oder
legen ihr doch wenigstens keine ernsteren Hindernisse in den Weg.

In vielen afrikanischen Kirchen kommen'die schwierigeren Probleme von innen her.
Die Zersplitterung der Christenheit in Afrika ist unbeschreiblich, stindig entstehen
neue messianische und prophetische Bewegungen, die sich auf die Bibel und auf Jesus
berufen, oft aber mehr vorchristliches afrikanisches Erbe mittragen denn christliche
Botschaft, und die von uns deshalb als ,nachchristliche Bewegungen” bezeichnet
werden?. Zwischen den dhristlichen Konfessionen herrscht oft noch wenig Skumenischer
Geist, vielmehr Konkurrenzdenken und gegenseitige Ablehnung. Auch innerhalb der
katholischen Ortskirchen hiufen sich die Probleme. Trotz vielmonatigen Katechumenats

3 Vgl. die Sammlung: Theologische Stimmen aus Asien, Afrika und Lateinamerika (Band
i;:&zl Kaiser/Miinchen 1965—1968. Kosuke Koyama, Waterbuffalo Theology. Orbis/Mary-
oll 1974.
¢ Ernst Benz, Messianische Kirchen, Sekten und Bewegungen im heutigen Afrika. Brill/Leiden
1965; ders., Neue Religionen. Klett/Stuttgart 1971.

157



war es nicht immer gelungen, die Motivation der Taufbewerber zu kliren und zu ver-
tiefen, so da der Eintritt in die Kirche fiir manche eher einen sozialen Stellungswechsel
bedeutet als eine Bekehrung des Lebens. Sie lassen es dann auch bald an religiésem
Eifer fehlen, kehren zu vorchristlichen Praktiken wie Zauberei und Hexerei zuriidk und
schlieBen sich polygamen Briuchen an. Die afrikanischen Kirchen haben erst damit
begonnen, sich in einer afrikanischen Theologie mit den Grundproblemen des Christen-
tums in Konfrontation mit der afrikanischen Mentalitit auseinanderzusetzen®, und es
wird deshalb beklagt, die katholischen Ortskirchen triigen noch zu viele Spuren ihrer
auslindischen Griindung an sich, ein Vorwurf, der im Afrika der ,Négritude” und
der ,Authenticité” als sehr ernst empfunden wird, weshalb der Afrikanisierungs-
prozef in den Kirchen heute in rasantem Tempo vorangetrieben wird. Der erste
katholische afrikanische Bischof der Neuzeit wurde erst 1939 geweiht, heute liegt die
Zahl der afrikanischen Bischofe iiber 120, obwohl von den 16.000 Priestern in Afrika
nur rund 20 Prozent Afrikaner sind. Gerade in den Nationen mit groflen katholischen
Bevélkerungsgruppen tritt das afrikanische Element immer stirker in den Vordergrund,
in Zaire etwa sind europidische Taufnamen verboten, und an allen Orten werden
Versuche mit einer afrikanischen Liturgie angestellt. Fiir die auslindischen Missionare
konnen sich aus den politischen und den innerkirchlichen Veriinderungen grofle
Schwierigkeiten ergeben, mancher von ihnen trigt schwer an der Unsicherheit und
Angefochtenheit seiner Position, fiir die afrikanische Kirche als solche aber kénnen
diese Krisen Geburtswehen zu einer gréferen Eigenstindigkeit bedeuten, in der das
afrikanische Element vorherrscht, wenngleich die Mithilfe auslindischer Missionare,
wie Kardinal Otunga von Nairobi 1973 und wiederholt erklirte, in vielen afrikanischen
Kirchen noch fiir viele Jahre notwendig sein wird, obwohl auch in Afrika das Laien-
apostolat seit dem Ende des letzten Konzils eine noch bedeutendere Rolle spielt
als zuvor.

IIN. Junge Kirchen in Ozeanien

Uber eine Entfernung von 10.000 km, auf zahllose Inseln zerstreut, leben in Ozeanien
(hier ohne Australien und Neuseeland genommen) nur etwa 6 Millionen Menschen.
Erst im 19. Jh. begann eine dhristliche Missionsarbeit in diesem von Europa am
weitesten entfernten Teil der Welt?; das Innere der Insel Neuguinea wurde sogar erst
in den dreiliger Jahren unseres Jahrhunderts erschlossen. Umso iiberraschender ist der
zahlenmiifige Missionserfolg in Ozeanien: auf Neuguinea und dem Bismarck-Archipel
zihlen die Katholiken schon 24 Prozent der Bevélkerung, in Siid-Melanesien (Fidschi,
Salomonen, Neu-Kaledonien) 20 Prozent, in Mikronesien (Samoa, Tonga, Marianen,
Karolinen) 37 Prozent und in Polynesien (Tahiti, Tuamotu) 45 Prozent. Wenn man weiS3,
dafl auf vielen Inseln die protestantischen Gruppen ebenso stark sind wie die katholi-
schen oder noch stirker, kann man von Ozeanien bereits als von einem iiberwiegend
christlichen Kontinent sprechen. Wie in Afrika, sind auch hier die Anhinger der alten
Stammesreligionen geneigt, sich dem Christentum anzuschlieBen, doch zeigt sich hier noch
stirker als anderswo die Tendenz, in dieses Christentum vorchristliche Vorstellungen
mitzubringen, die dem Auflenstehenden als sehr sonderbar erscheinen mogen, wie der
sogenannte ,,Cargo-Kult”, wo sich Glidubige durch Anwendung von Zauberei erhoffen,
die Ahnen wiirden ihnen Flugzeuge voll Zivilisationsgiitern schicken, wie sie die
Weiflen haben und gegen Geld verkaufen. Fiir die katholische Kirche in Papua-Neu-
guinea kommt hinzu, da man sich wegen der grofen Kulturunterschiede zur West-
lichen Welt nur sehr spit entschlossen hat, die Heranbildung einheimischer Priester
in Angriff zu nehmen, so da dieser junge Staat heute einen der geringsten Anteile

5 Theologische Stimmen aus Asien, Afrika und Lateinamerika. Kaiser/Miinchen 1965—1968.
Aylward Shorter, African Christian Theology. Chapman/London 1975.
8 Reiner Jaspers, Die missionarische ErschlieBung Ozeaniens. Aschendorff/Miinster 1972.

158



einheimischer Priester in der ganzen Welt aufweist. Vielleicht miissen sich andere
Vorstellungen von priesterlichem Dienst und von priesterlicher Ausbildung erst durch-
setzen, bevor fiir Papua-Neuguinea eine Losung dieses Problems gefunden werden
kann. An fihigen einheimischen Katechisten und Gemeindeleitern ist ja kein Mangel,
nur sind sie eben verheiratet. Entscheidend fiir die Ortskirche ist aber weniger der
erreichte Weihegrad des Gemeindeleiters als vielmehr sein Einsatz in der Verkiindi-
gung, im Gottesdienst und in der personlichen Sorge um die Menschen, und in diesem
Bereich hat sich auch in Ozeanien in den letzten Jahren vieles an hoffnungsvollen
Entwicklungen getan, wenngleich freilich niemand wei, was die Zukunft nodh alles
bringen wird.

IV. Charakteristische Probleme in den Kirchen der 3. Welt

Sind auch die religidsen und kulturellen, wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Situationen in den rund 90 Nationen Asiens, Afrikas und Ozeaniens heute sehr
unterschiedlich, so lassen sich doch etliche gemeinsame Fragestellungen erkennen, deren
Analyse fiir uns interessant sein kann, und mehr noch die Art und Weise, wie die
jungen Kirchen an die Lésung der Probleme heranzugehen versuchen’.

1) Obwohl selbst noch bediirftige Missionskirchen, erkennen die jungen Kirchen in der
3. Welt immer deutlicher ihre eigene missionarische Aufgabe an ihrem Volk und an
anderen Vélkern und iiberlegen sich, wie sie Priester, Ordensleute und Laien fiir
andere Kirchen zur Verfiigung stellen kénnen8. Von den Philippinen sind bereits mehr
als 200 Schwestern, Priester, Briider und Laienmissionare nach anderen Nationen aus-
gereist, und sie sind in diesen Kirchen hochwillkommen, stammen sie ja selbst aus
einem Volk der 3. Welt, das der Mentalitit des Gastvolkes niher steht als das
europdische. Das Problem liegt aber darin, daB es eben eines starken Aktes des
Glaubens und der Selbstlosigkeit bedarf, Missionare fiir andere Kirchen herzugeben,
wenn man selbst zu wenig Priester hat (auf den Philippinen kommt ein Seelsorge-
priester auf 10.000 Katholiken), und da diese asiatischen Missionare nicht jene wohl-
habende und unterstiitzungswillige Heimat hinter sich haben, auf die der europiische
Missionar in einer Notlage sich doch immer wieder verlassen kann. Es muf in diesem
Bereich noch viel mehr itbernationales Denken Platz greifen, daR man sich nicht darauf
beschrinkt, jene Missionare zu unterstiitzen, die man kennt, sondern bereit ist, sich
fiir die Hilfe an einheimischen Priestern und Kirchen einzusetzen, die man nicht kennt,
die aber die Hilfe oft viel nétiger haben. Internationale Organisationen wie die
Pipstlichen Missionswerke haben hier, gerade fiir die jungen einheimischen Kirchen,
eine unersetzliche Aufgabe zu leisten.

2) Der Ubergang zu einheimischer Leitung in den Ortskirchen bedeutet oft auch einen
Ubergang zu einem anderen Missionierungsstil, der uns Auslindern vielleicht weniger
gefillt, weil wir ihn als zu subjektiv, nationalistisch oder einfach als zu passiv
empfinden. Die einheimische Kirchenleitung lift es manchmal an Entschiedenheit und
Einfallsreichtum fehlen, sie sucht Kompromisse und meidet die Auseinandersetzung?;
zu anderen Zeiten wieder scheint sie sich despotisch und unberechenbar zu verhalten.
Bei den Laienassistenten vermifit der Auslinder manchmal Zuverlissigkeit und
Genauigkeit, es scheint vieles in einem gewissen Schlendrian dahinzugehen. Solche
Eindriicke kann man in einer einheimischen Ortskirche gewinnen, aber berechtigen sie

7Eine griindlichere Darlegung des Themas findet sich in: Kurt Piskaty, Missionarische
Perspektiven in den jungen Kirchen der dritten Welt. Ordensnachrichten (Wien) 1976,
258—277.

8 Federation of Asian Bishops’ Conferences: Evangelization in Modern Day Asia. Taipei
1974, Nr. 25—28.

* Vgl. dazu die interessante Studie von To Thi Anh, Eastern and Westem Cultural Values.
EAPI’Manila 1975.

159



uns schon zur Kritik? Asiaten und Afrikaner sind eben anders als wir, und wenn wir
uns daran gewdhnen, auch zu sehen, mit welchen anderen Eigenschaften sie uns
Westler im Positiven iibertreffen, wird es uns hoffentlich leichter fallen, all das in
Kauf zu nehmen, was uns nicht zu gefallen vermag. Kein Zweifel aber ist, daf sich
die verschiedenen Ortskirchen, wenn sie in einheimische Hinde iibergehen, immer
weiter vom ehemals bindenden europiischen Modell entfernen, weil sie jetzt eben
nicht mehr unter europdischer, sondern unter einheimischer Leitung stehen.

3) Die Auseinandersetzung mit den nichtchristlichen Religionen und Kulturen muf in
den jungen Kirchen auch erst die rechten Mittel und Wege finden, die tatsichlich zu dem
Ziel fiihren, das die jungen Kirchen anstreben. Die grundsitzlihe Hochschitzung der
nichtchristlichen Religionen kann ndmlich dazu fiihren, daf man sich ihnen so weit
annidhert, bis die wesentlich christliche Substanz verlorengeht, andrerseits sind die
Religionen fiir die jungen Kirchen der genuine, historisch gewachsene Ausdruck der
religitsen Erfahrungen dieses Volkes!?, Die Ortskirche muf eine Briicke bauen
zwischen der Botschaft Christi und den Kulturen, sie mu8 deshalb zunichst klar-
stellen, was zur wesentlichen Botschaft Christi gehort oder was eher ein Element aus
der semitisch-hellenistischen Tradition ist. Wie kann man beten ,,Unser tigliches Brot
gib uns heute” in Kulturen, wo Brot unbekannt ist? Wie soll man umgehen mit den
Anweisungen des hl. Paulus in 1 Kor 11, 13-15; 14, 34—35 iiber das Verhalten von
Frauen in der Kirche, wenn in vielen Missionen es gerade die Lehrerinnen und
Katechistinnen sind, die sich fiir die Leitung des priesterlosen Gottesdienstes in den
Auflenstationen bestens eignen, diese Frauen somit in der Versammlung nicht schwei-
gen, sondern predigen sollen?

SchlieBlich befinden sich die einheimischen Kulturen insgesamt in einem Prozef des
Wandels, und die jungen Kirchen miissen es sich sehr gut iiberlegen, welche Kultur-
elemente ihnen stabil und wesentlich erscheinen und welche bereits am Verschwinden
sind. Vélkerkundler und Theologen, Forscher und Praktiker miissen sich zusammentun,
um sich ein Urteil zu bilden iiber die tragenden Elemente der einheimischen Kulturen,
und dieses Fachurteil sodann den kirchlichen Autorititen vorlegen, den Pastoralkom-
missionen und Bischofskonferenzen, um ein einheitliches Vorgehen zu garantieren.
Dann muff die Entscheidung der groflen Masse der Gliubigen erklirt werden, damit
sie sie akzeptieren und sinnvoll mitvollziehen kiénnen.

4) In allen Lindern der 3. Welt ist die Ortskirche in die Auseinandersetzung um die
sozial-wirtschaftliche Entwicklung mitten hineingeworfen. Die Kirche kann der Ent-
wicklungsfrage nicht entkommen, weil ihre Verkiindigung unglaubwiirdig wird, wenn
sie sich nicht in der Praxis der Hilfeleistung bewihrt. Die Kirche will der Entwidklungs-
frage auch gar nicht entkommen, weil sie iiberzeugt ist, daf sie einen ganz entschei-
denden Beitrag fiir ein rechtes Verstindnis von Entwidklung zu leisten hat. Es steht
der Kirche nicht zu, den Staat im Bereich der Wirtschafts- und Sozialpolitik ersetzen
zu wollen, ihre Rolle ist vielmehr die der Beratung und Wegweisung, und ihre
Aktivititen werden sich vor allem auf den lokalen und regionalen Raum beziehen, wo
der Staat seine Entwicklungsprogramme noch nicht voll hat verwirklichen kénnen.

Die politische Funktion der Ortskirchen im Gefiige der jungen Nationen steht theore-
tisch auBer Frage, ist aber praktisch ein iiberaus heikles Problem, sowohl was den
Umfang der politischen EinfluBnahme angeht als auch den Personenkreis, der im Namen
und Auftrag der Kirche politische Aktionen zu setzen hat. Die christlichen Laien, die
im Namen der Kirche politisch aktiv sind, brauchen in den Lindern der 3. Welt
(angesichts der Minderheitensituation der Katholiken) oft die Riidkendeckung durch

10 Ypes Congar, Non-Christian Religions and Christianity. In: Evangelization, Dialogue and
Development., Rome 1972, 133—145.

160



die Bischofe und Priester, und so sehen sich die Kirchenfiihrer oft stirker in politische
Auseinandersetzungen verwidkelt, als es ihnen lieb ist. (Denken wir nur an Stellung-
nahmen von Bischdfen in Korea und auf den Philippinen, in Afrika und Latein-
amerika.) Auf der anderen Seite erblidken die unterdriikten Volksmassen in den
Kirchenfiihrern oft ihre einzigen Vertreter, die — unbekiimmert um persénliche Folgen
— in der Offentlichkeit auszusprechen wagen, was sich sonst niemand zu sagen traut,
und so haben sich einzelne Bischife geradezu als Anwilte der Armen und Unter-
driickten profiliert. Soziale Umstiirze hat die Kirche freilich noch nirgendwo erreicht,
wohl aber arbeitet sie im Sektor der Bewuptseinsbildung entscheidend mit, und die
Bildung der Herzen und Gewissen ist zumindest ebenso wichtig wie die Vermittlung
von technischem Wissen und die Bereitstellung von Geld, soll die sozial-wirtschaftliche
Entwiklung nicht zu neuem Materialismus und Egoismus, sondern zu Solidaritit und
hoherem Lebensstandard fiir alle fithren.

5) In dem berechtigten und notwendigen Bestreben, ihre Identitit zu finden und zu
bewahren, setzen sich die Ortskirchen der 3. Welt heute betont von europdischen
Formen der Vergangenheit ab. Manch einer sieht darin die drohende Gefahr einer
Aufspaltung der Weltkirche in Nationalkirchen und Sekten, und daR diese Furcht nicht
unbegriindet ist, erweist sich am Beispiel der nachchristlichen Bewegungen Afrikas.
Auf der anderen Seite bietet die moderne Zeit der Massenkommunikation der Welt-
kirche heute eine einzigartige Chance, ihre Einheit und Gemeinsamkeit immer wieder
neu erlebbar zu machen. Dieser Kontakt ist fiir die Weltkirche lebensnotwendig: brief-
licher Kontakt, Hilfeleistung, Informationsflu, Personalaustausch als Ausdruck einer
iibernationalen Briiderlichkeit. Bei grundsitzlicher Wertschitzung der Andersartigkeit
des Menschen der 3. Welt wird der europiische Theologe bei den Theologen und
Seelsorgern der Ortskirchen ein offenes Ohr finden, sie sind dankbar fiir Ideen und
Anregungen, wollen sich aber selber entscheiden, was sie davon annehmen und
was nicht.

SchlieBlich ist als institutionelles Element des Zusammenhalts der Weltkirche hier die
Funktion der romischen kirchlichen Zentralstellen zu nennen, allen voran die des
Papstes. Als sichtbares Oberhaupt der universalen Kirche erfreut sich der Papst grofSer
Wertschitzung in den Ortskirchen, wenngleich man sensibel reagiert, wenn die
romische Kurie die Ortskirchen mit Vorschriften zu bedenken sucht. Wir miissen es
wohl lernen, mit der Spannung zwischen Einheit und Verschiedenartigkeit in der
Weltkirche zu leben; da dieses aber mdglich ist, sagt uns unser Glaube an unseren
gemeinsamen Herrn Jesus Christus und die bereits gemachte Erfahrung.

Fiir uns Katholiken in der Westlichen Welt sind die Ortskirchen der 3. Welt ein
Grund der Freude und der Hoffnung. Gerade als Kirche der 3. Welt ist der Weltkirche
eine Zukunft bereitet, die uns hinwegbringen kann iiber die Glaubens- und Kirchen-
krise der Westlichen Welt.

Die Kirche der 3. Welt mit ihrer vitalen Offenheit fiir Christus und ihrer Bereitschaft
zum Engagement fiir den Menschen ist ein iiberzeugender Aufweis fiir die Gegenwart
dieses Christus in der Mitte der Menschen, die ihn brauchen, und ebenso fiir die
Bereitschaft dieser Menschen, sich von Christus ansprechen zu lassen.

Daf8 unsere Kirche sich heute weniger denn je auf tragende Traditionen verlassen
kann, sondern in die Diaspora hinausgejagt ist, bedeutet nicht ihr Ende, sondern ihren
Neubeginn. Die Fackel des christlichen Glaubens, die aus der semitisch-hellenistischen
Welt den Vélkern Europas vor Jahrhunderten iibergeben worden war, wird heute
weitergereicht an die Vélker Asiens und Afrikas, Ozeaniens und Lateinamerikas. Die
Formen indern sich, vieles ist noch neu und unvollkommen, aber der Geist Christi
weifd sich neue Jiinger in anderen Vélkern und Kontinenten zu bereiten.

11 161



