
gegenseltig überzeugen, cie voneinander Ursprungs und kann daher von Menschen
mn öÖnnen: ten der efen nicht geändert werden. Dies |lq"q Grund
eistlichen Tradition der Hindus, Da IS  g der islamischen Gesell-
von der bjektiven Forschung auf dem Ge- Die anderen Autoren sprechen Von
biet der Theologie, sie auch ihren Islam einfa un verweisen auf eol

entsprechend thematisieren können Schulen, die politischen Realisierungen iın der
und i einem Verständnis der Christen und Geschichte und auf die Gegenwartslage. Wie
des cOhristlichen Hintergrundes gelangen. ©5 bei einer Ichen Gesamtschau B-  pn

Die Begegnung sollte nicht auf der Ebene ders sSein kann, kommt teilweise Ver-
zweitrangiger Ahnlichkeiten stehenbleiben. achungen und Verkürzungen der wirk-
k  } collte d Herausforderung annehmen, lichen Problemlage. Immerhin wird bei allen
auch Grundoptionen und Grundprinzipien ichtbar, Islam totalitäres, relivergleichen und gegenüberzustellen und fundiertes und durch die Weltmächte gestütz-
soweıt als mOÖg: auch zZu eren, um _SO theokratisches System ist, „Mensch,
Z einem wirklichen gegenseitigen Verstehen Welt und Staat‘ 1n allen Bereichen erfassen

den jeweiligen Beziehungen zZu Gott will Weil sich aber Welt und ce1t
gelangen (Vgl. 235) Es geht also nicht CO uhammads eıten gewaltig ändert haben,
sehr um des anderen 61  eht ci  Q eute der Islam VOoOrT chei-

Auffassung, söndern umn gemein- dung gestellt, ‚e1ne  + Grundlagen zZu ee  ber-
emühen, in reue ZUT eigenen Über- denken und danach die Welt umzugestalten.

ZEUgUNG weiter die enntnis und das csich aber nicht bloß Ul  - ein Nach-
Iun der Wahrheit einzudringen, n letz- ziehverfahren nach dem Vorbild der höher
ten Endes eiıne Begegnung auf erer Ebene ntwickelten Kulturländer, vielm: werden
und größerer Fülle vorzubereiten. Das die E die Renaissance den

ue des Islams geschöpftft. d ha-Buch hat keine Patentlösungen anzubieten,
der arabische Sozialismus mit Marx nichtsist aber von dem intensiven Bemühen

geme: „Der arabısche Sozialismus rechnettragen, 41 auf eligiöser Ebene zZu
fördern und auch ers!  ene Ansatzpunkte nicht allein miıt dem Menschen und seiner
aufzuzeigen, wo der Hindu-Tradition @e1- Leistung, er rechnet a1ich mit Gott als dem
nerseıts und im cQhristlichen Verständnis obersten Ordnungs- und Leistungsprinzip”
dererseits £ruchtbar ein colcher Dialog BC- Sein igentlicher Partner waren cht

werden könnte. die marxistischen, sondern die christlich-so-
jen nion Vorbichler alen Parteien:;: doch bei diesen ürden

eligiösen Unterscheidungswahrheiten stärker
den ordergruni| 2;!“\ und den ialogKHOURY erschweren: daher die Betonung der Eigen-W., ensch, Welt, aa 1 ständigkeit des arabisch-muslimischen S0-S{Iam. (Islam und westliche Welt, Bd. zialismus. FEin besonderes Interesse

der Artikel S Abdullah ber d StellungDM 25.—  (172.) 5  a, Taz 1977 nolin e 160.—,
der slamischen Frau finden, da hier ichtbar

Dem „Moslems und Christen Part- wird, laß die Einehe als Ideal und als prak-ner ?” folgte rasch eser Bd. Auch er gehört
FA literarischen Gattung einer höheren der

tische Norm Die Schilderung der Lageislamisch-türkischen Gastarbeiter in
Zeitschrift in Buchform. ‚Die Aufgabe von euts! wirkt zugleich WIEe 1Ne Gewis-

informieren. Dieses iel wird besten
Zeitschriften ıst doch, kurz und praägnant senserforschung.

Der siam ist  . mehr denn je Nachbar
erreicht, : verschiedene Sprecher geworden. Daher ind die raschen und bil-

gestellten Them: U das Wort bittet. ligen tyria-Bücher, die ber das Wichtigste,Um den kurz vorzustellen, bringen religiös und realpolitisch ın Problemen
WIr Autoren und Titel der gesammelten 1Im Islam aufgebrochen ıst, informieren, cehr
Aufsätze Antes Der 2ens:! VOor ott empfehlenswert.Islam. uNnammada: Abdullah Die Yaz Clausislamische Frau zwischen Tradition und
anzipation. Smail alı Das Weltver-
ständnis Islam. del Khoury: Zur
Theologie des Gesetzes ım Oran. H, Okumene Konfes-
Schoen D Gesellschaft Islam Theo- sionen? Das Ringen er Kirche m FEinheit
kratie. UNaMMAa| Abdullah Islam Knecht, Frankfur:! 1977. art. lam.
der Politik und in der Odernen Gesellschaft D 19.80.

Im Kap „Das Kingen der che un dieKhoury beschränkt sich ZWAar auf den Koran,
Finheit” bemüht csich Einheit als Zusam-

Punkte islamischen Weltverständnisses auf
zeigt ber gerade dadı neuralgischen

menhang des Verschiedenen verstehen.
Einheit und Vers:  enheit erklären csichdenn der Oran, und seinem Gefolge der

orthodoxe Islam, kenn  ; keine rennung ZWI1- gegenseitig. Die Einheit steht Ir Verschie-
schen lex di:  vına und lex humana. es denheit e1nem positiven Verhältnis, wie
Koran ausgesprochene Gesetz ıs}  - göttlichen ebw: der menschlichen Grundgestalt
192

gegenseitig überzeugen, daß sie voneinander 
lernen können: die Christen von der tiefen 
geistlichen Tradition der Hindus, die Hindus 
von der objektiven Forschung auf dem Ge­
biet der Theologie, damit sie auch ihren 
Glauben entsprechend thematisieren können 
und zu einem Verständnis der Christen und 
des christlichen Hintergrundes gelangen. 
5. Die Begegnung sollte nicht auf der Ebene 
zweitrangiger Ähnlichkeiten stehenbleiben. 
Man sollte die Herausforderung annehmen, 
auch die Grundoptionen und Grundprinzipien 
zu vergleichen und gegenüberzustellen und 
soweit als möglich auch zu integrieren, um_so 
zu einem wirklichen gegenseitigen Verstehen 
in den jeweiligen Beziehungen zu Gott zu 
gelangen (Vgl. 5. 235). Es geht also nicht so 
sehr um die Bekehrung des anderen zur 
eigenen Auffassung, sondern um das gemein­
same Bemühen, in Treue zur eigenen Ober­
zeugung weiter in die Erkenntnis und das 
Tun der Wahrheit einzudringen, um so letz­
ten Endes eine Begegnung auf höherer Ebene 
und in größerer Fülle vorzubereiten. Das 
Buch hat keine Patentlösungen anzubieten, 
ist aber von dem intensiven Bemühen ge­
tragen, den Dialog auf religiöser Ebene zu 
fördern und auch verschiedene Ansatzpunkte 
aufzuzeigen, wo in der Hindu-Tradition ei­
nerseits und im christlichen Verständnis an­
dererseits fruchtbar ein solcher Dialog ge­
führt werden könnte. 
Wien Anton Vorbichler 

FITZGERALD M. / KHOURY A. TH. / 
WANZURA W., Mensch, Welt, Staat im 
Islam. (Islam und westliche Welt, Bd. 2) 
(172.) Styria, Graz 1977. Snolin 5 160,-, 
DM25.-. 
Dem 1. Bd. ,,Moslems und Christen - Part­
ner?" folgte rasch dieser 2. Bd. Auch er gehört 
zur literarischen !Gattung einer höheren 
Zeitschrift in Buchform. .Oie Aufgabe von 
Zeitschriften ist es doch, kurz und prägnant 
zu informieren. Dieses Ziel wird am besten 
erreicht, wenn man verschiedene Sprecher 
zum gestellten Thema um das Wort bittet. 
Um den 2. Bd. kurz vorzustellen, bringen 
wir Autoren und Titel der gesammelten 
Aufsätze: P. Antes: Der Mensch vor Gott 
im Islam. - Muhammad S. Abdullah: Die 
islamische Frau zwischen Tradition und 
Emanzipation. - Smail Balic: Das Weltver­
ständnis im Islam. - Adel Th. Khoury: Zur 
Theologie des Gesetzes im Koran. - U. 
Sc:hoen: Die Gesellsdtaft im Islam: Theo­
kratie. - Muhammad S. Abdullah: Islam in 
der Politik und in der modernen Gesellschaft. 
Khoury beschränkt sich zwar auf den Koran, 
zeigt aber gerade dadurch die neuralgischen 
Punkte islamischen Weltverständnisses auf; 
denn der Koran, und in seinem Gefolge der 
orthodoxe Islam, kennt keine Trennung zwi­
schen lex divina und lex humana. Jedes im 
Koran ausgesprochene Gesetz ist göttlichen 

192 

Ursprungs und kann daher von Menschen 
nicht geändert werden. Dies ist mit ein Grund 
für die Erstarrung der islamischen Gesell­
schaft. Die anderen Autoren sprechen von 
Islam einfachhin und verweisen auf die theol. 
Schulen, die politischen Realisierungen in der 
Geschichte und auf die Gegenwartslage. Wie 
es bei einer solchen Gesamtschau nicht an­
ders sein kann, kommt es teilweise zu Ver­
einfachungen und zu Verkürzungen der wirk­
lichen Problemlage. Immerhin wird bei allen 
sichtbar, daß Islam ein totalitäres, religiös 
fundiertes und durch die Weltmächte gestütz­
tes theokratisches System ist, das „Mensc:h, 
Welt und Staat" in allen Bereichen erfassen 
will. Weil sich aber Welt und Staat seit 
Muhammads Zeiten gewaltig geändert haben, 
sieht sich heute der Islam vor die Entschei­
dung gestellt, seine Grundlagen neu zu über­
denken und danach die Welt umzugestalten. 
Es handelt sich aber nicht bloß um ein Nach­
ziehverfahren nach dem Vorbild der höher 
entwickelten Kulturländer, vielmehr werden 
die Kräfte für die Renaissance aus den 
Quellen des Islams selbst gesc:höpft. U. a. ha­
be der arabische Sozialismus mit Marx nic:hts 
gemein: ,,Der arabisc:he Sozialismus rechnet 
nic:ht allein mit dem Mensc:hen und seiner 
Leistung, er rechnet auch mit Gott als dem 
obersten Ordnungs- und Leistungsprinzip" 
(168). Sein eigentlicher Partner wären nicht 
die marxistischen, sondern die christlich-so­
zialen Parteien; doch bei diesen würden die 
religiösen Unterscheidungswahrheiten stärker 
in den Vordergrund treten und den Dialog 
erschweren; daher die Betonung der Eigen­
ständigkeit des arabisch-muslimischen So­
zialismus. Ein besonderes Interesse dürfte 
der Artikel von Abdullah über die Stellung 
der islamisc:hen Frau finden, da hier sic:htbar 
wird, daß die Einehe als Ideal und als prak­
tische Norm gilt. Die Schilderung der Lage 
der islamisch-türkischen Gastarbeiter in 
Deutschland wirkt zugleich wie eine Gewis­
senserforsc:hung. 
Der Islam ist mehr denn je unser Nachbar 
geworden. Daher sind die raschen und bil­
ligen Styria-Bücher, die über das Wichtigste, 
was religiös und realpolitisc:h an Problemen 
im Islam aufgebroc:hen ist, informieren, sehr 
empfehlenswert. 
Graz Claus Schedl 

DOGMATIK 
FRIES HEINRICH, Ökumene statt Konfes­
sionen? Das Ringen der Kirc:he um Einheit 
(168.) Knec:ht, Frankfurt/M. 1977. Kart. 1am. 
DM19.80. 
Im 1. Kap.: uDas Ringen der Kirdte um die 
Einheit" bemüht sidt F. Einheit als Zusam­
menhang des Verschiedenen zu verstehen. 
Einheit und Verschiedenheit erklären sich 
gegenseitig. Die Einheit steht zur Verschie­
denheit in einem positiven Verhältnis, wie 
etwa in der menschlichen Grundgestalt in 



Mannn und Frau, erhältnis S Du sionen längste Zeit durch den Gegensatz
und Wir. Nur Einsheit (D läßt nichts als ZUF anderen bestimmt e1. agegen ler-
ci|  Q gelten; das Vers:  ene ist dabei sie sich heute kennen und dabei
D-  r Ergänzung, sondern bfall. Solch n ihre Geme: bayuen Vorur-
schlecht verstandene Einheit egdeute Allein- teile ab, werden nicht mehr ö  H nl'='-!!!. je
herrschaft, Zwang und Gewalt, Indoktrina- spezifischen „Katholisch” oder „Evangelisch“
tion. agegen meiıint mit Recht, e Ein- herausgefordert, sondern in ihrem Gemein-

eit, um im der geht, a  n, in ihrem Christsein, in ihrem Glau-
die Einl  heit in Zusammen- ben als Existenzbestimmung. In diesem

hang des Verschiedenen, eine Einheit, d „heute“ ist also B-  rr mehr ontroverse,
den einzelnen, die Freiheit, das Gewissen sondern die 1uıumene das e,
g  rP unterdrückt. fragt Gibt ©5 diese Der Stellenwert der ntroverstheol. Fragen
Vielfalt als usdruck und estal! von un in der kumene sich durch einen Text
der Kirche nicht auch Grenze? Einheit der Würzburger ynode räzisieren. E geht
der B- (meint er) B-  re mehr gegeben, darum, An der Vielfalt der Traditionen und
w  ın der eZzug Grun aller Einheit verschiedenen Kontessionen auch legi-
Gott, zu Geist, Glauben, "ll elfa' S erkennen und positiv
3 Taute, Zzu  n Evangelium und E würdigen., Die Synode S  NT auf eine Ent-
kenntnis nicht mehr ist; WOo (sott als cklung, in der bish! kirchentrennende
e, mathematische Formel, Jesus n Gegensätze abgebau und erwunden und
noch als Menschenfreun: oder R und bisher getrennte kirchliche Gemeinschatten
der Geist Gottes als Name Leben oder zu rägern 50 Vieltfalt der einen Kirche
für das Genie des Menschen angesehen WIT! Jesu Christi werd:  s Wir leben ja alle in
H  lier unterscheidet sich christli:  Q in nicht- konkreten S und Konfessionen und
16] Da ist die Voraussetzung Traditionen und sehen darin einen Wert.
Ringen er Kirche um eit icht mehr Aufgabe der Theologie ist dann, trennende
orhanden. In der eigenen Kirche sollen sich Kontroversen in legitime jelf. zZu
Vertreter der Traditfon und des Fortschritts wWanı Dazu ist nötig,  H als Äusgangs-
B-  n gegenseitig aussı!  en z vertre- punkt der Betrachtung das gemeinsame
ten berechtigte Anliegen. Ebenso ist Christliche nehmen. Weiters ist eine Ei-
den Konfessionen. Hier besteht eın innerer g nicht möglich, S eine Kirche 6i  D
Zusammenhang. Mit Recht auf den Ka- genötigt sieht, verbin! Lehre der
NO verwiesen. Im etehen cehr elfäl- anderen Ben Offtenbarung gerichtet
tıge exte nebeneinander. ist eın Muster- abzulehnen. H  ler ommt die Sdes implicita ins
beispiel für FEinheit und Vielfalt. Solcher Spiel Glauben ist mög! v  v  PNnNn
Vielfalt und der damit gegebenen Oftenheit das nicht ausı Geglaubte G-  pn AUS-
und We  ite 1 innerkirchlichen Bereich muß E —  E geleugnet ), ebenso der Grun
wieder Raum gegeben werden. Rechtgläu- Gatz Vo der Hierarchie der Wahrheit. Wei-
bigkeit ist ja atuch nich:  gn die ustimmung tere Erkenntnisse, die Aufarbeitung
einem System, sondern Weg der kontroverstheol. ragen vVon Bedeutun
des aubens (zitiert einem 5Sympo- sind, sin! das Wissen 1  um die Ge:  ich-
S10N der Internationalen Theologenkommis- keit in der Glaubensaussage, wıie U das
51  on) und fordert „Beim Ringen die Problem der Sprache der eologie er
Einheit in der rche üßte von allen VeT- Satz bleibt hinter dem ZUru! dem die ÄAus-
antwortlichen Instanzen nicht überlegt Und chließlich en WIiIr eute
den, Wer oder wWwWäas der Kirche U>S$! ®  £  1 Gegensatz früher eiıne Vielfalt der
schlossen werden muß, S müßte auch und Theologie, daß zwischen den Theologen
noch mehr erleg werden, s in ihr der verschiedenen Konfessionen oft Au
als Möglichkeiten des ers!  edenen einge- nicht mehr Differenzen eibt, als ınter den
schlossen werden kann, ohne die eben- 20 Disziplinen der eigenen Konfession.
dige mannigfaltige Einheit der Kirche Vel- sucht den Sinn der Irennung der

tür die Kirchen und Konfessionen. Sie soll-
lorengeht“” 37 £) Das sinngemäß auch lichen Konfessionen darin, $ der Weg

über ese Irennung die Konfessionen durch
ten nach ihrem weiteren geschichtlichen lange und Läuterung ZUu Trägern
Weg der Erneuerung ursprungsgetreu Irä- ıner Vielfalt achen kann, einer

ines legitimen Plurals der Einheit Vielfalt. So kumene
- werden. rchen len Kirchen blei- der Gestalt Konfessionen entstehen,
ben und die eine Kirche werden (42) wobei 1ese als Us:! vVon kumene,

Kap. 44—103) gibt einen Überblick S Katholizität als Gestalt der
über das, ” al offnungsvollen Daten in kannt werden. Die en letzten Kap. sind
der C(kumene bereits eschehen ist, aber dem VvVam Vatikanum aufgenommenen
auch Gegenströmungen bis Fall Wort vV«( geis  en kumenismus und
tehbvre auftritt. Im Kap., das dem Stel- dem Wegbereiter christlicher
lenwert der kontroverstheol. Fragen in der Einheit, gewidmet.

kumene heute gewidmet ist, zei ein- FEin ausgezeichnetes Bu  9 das den Stand der
drucksvoil, wıe großen Konfes- ökumenischen Bewegung markiert, aber auch

193

Mann und Frau, im Verhältnis von Ich, Du 
und Wir. Nur die Einsheit ( 1) läßt nichts als 
sich selbst gelten; das Verschiedene ist dabei 
nicht Ergänzung, sondern Abfall. Solch 
schlecht verstandene Einheit bedeutet Allein­
herrschaft, Zwang und Gewalt, Indoktrina­
tion. Dagegen meint F. mit Recht, die Ein­
heit, um die es im Ringen der Kirche geht, 
kann nur die Einheit sein als Zusammen­
hang des Verschiedenen, eine Einheit, die 
den einzelnen, die Freiheit, das Gewissen 
nicht unterdrückt. F. fragt: Gibt es für diese 
Vielfalt als Ausdruck und Gestalt von Einheit 
der Kirche nicht auch eine Grenze 7 Einheit 
der Kirche (meint er) ist nicht mehr gegeben, 
wenn der Bezug zum Grund aller Einheit: zu 
Gott, zu Christus, zum Geist, zum Glauben, 
zur Taufe, zum Evangelium und zum Be­
kenntnis nicht mehr da ist; wo Gott als 
Chiffre, als mathematische Formel, Jesus nur 
noch als Menschenfreund oder Rebell und 
der Geist Gottes als Name für Leben oder 
für das Genie des Menschen angesehen wird. 
Hier unterscheidet sich christlich und nicht­
christlich. Da ist die Voraussetzung für das 
Ringen der Kirche um Einheit nicht mehr 
vorhanden. In der eigenen Kirche sollen sich 
Vertreter der Tradition und des Fortschritts 
nicht gegenseitig ausschließen. Beide vertre­
ten berechtigte Anliegen. Ebenso ist es mit 
den Konfessionen. Hier besteht ein innerer 
Zusammenhang. Mit Recht wird auf den Ka­
non verwiesen. Im NT stehen sehr vielfäl­
tige Texte nebeneinander. Es ist ein Muster­
beispiel für Einheit und Vielfalt. Solcher 
Vielfalt und der damit gegebenen Offenheit 
und Weite im innerkirchlichen Bereich muß 
wieder Raum gegeben werden. Rechtgläu­
bigkeit ist ja auch nicht die Zustimmung zu 
einem System, sondern Teilhabe am Weg 
des Glaubens (zitiert ·F. aus einem Sympo­
sion der Internationalen Theologenkommis­
sion) und fordert: ,,Beim Ringen um die 
Einheit in der Kirche miißte von allen ver­
antwortlichen Instanzen nicht überlegt wer­
den, wer oder was aus der Kirche ausge­
schlossen werden muß, es miißte auch und 
noch mehr überlegt werden, was in ihr 
als Möglichkeiten des Verschiedenen einge­
schlossen werden kann, ohne daß die leben­
dige mannigfaltige Einheit der Kirche ver­
lorengeht'' (37 f). Das gilt sinngemäß auch 
für die Kirchen und Konfessionen. Sie soll­
ten nach ihrem weiteren geschichtlichen 
Weg der Erneuerung ursprungsgetreu Trä­
ger eines legitimen Plurals in der einen 
Kirche werden. Kirchen sollen Kirchen blei­
ben und die eine Kirche werden (42). 
Im 2. Kap. (44-103) gibt F. einen Oberblick 
über das, was an hoffnungsvollen Daten in 
der Ökumene bereits geschehen ist, aber 
auch was an Gegenströmungen bis zum Fall 
Lefebvre auftritt. Im 3. Kap., das dem Stel­
lenwert der kontroverstheol. Fragen in der 
Ökumene heute gewidmet ist, zeigt F. ein­
drucksvoll, wie die beiden großen Konfes-

13 

sionen die längste Zeit durch den Gegensatz 
zur anderen bestimmt waren. Dagegen ler­
nen sie sich heute kennen und denken dabei 
an ihre Gemeinsamkeit. Sie bauen Vorur­
teile ab, werden nicht mehr in ihrem je 
spezifischen „Katholisch" oder „Evangelisch" 
herausgefordert, sondern in ihrem Gemein­
samen, in ihrem Christsein, in ihrem Glau­
ben als Existenzbestimmung. In diesem 
,,heute11 ist also nicht mehr die Kontroverse, 
sondern die Ökumene das Gebot der Stunde. 
Der Stellenwert der kontroverstheol. Fragen 
in der Ökumene läBt sich durch einen Text 
der Würzburger Synode präzisieren. Es geht 
darum, ,,in der Vielfalt der Traditionen und 
verschiedenen Konfessionen auch eine legi­
time Vielfalt zu erkennen und positiv zu 
würdigen. Die Synode hofft auf eine Ent­
wicklung, in der bisher kirchentrennende 
Gegensätze abgebaut und überwunden und 
bisher getrennte kirchliche Gemeinschaften 
zu Trägern solcher Vielfalt der einen Kirche 
Jesu Christi werden". Wir leben ja alle in 
konkreten Kirchen und Konfessionen und 
Traditionen und sehen darin einen Wert. 
Aufgabe der Theologie ist es dann, trennende 
Kontroversen in legitime Vielfalt zu ver­
wandeln. Dazu ist es nötig, als Ausgangs­
punkt der Betrachtung das gemeinsame 
Christliche zu nehmen. Weiters ist eine Ei­
nigung nicht möglich, wo eine Kirche sich 
genötigt sieht, die verbindliche Lehre der 
anderen als gegen die Offenbarung gerichtet 
abzulehnen. Hier kommt die fides implicita ins 
Spiel (Einheit im Glauben ist möglich, wenn 
das nicht ausdrücklich Geglaubte nicht aus­
drücklich geleugnet wird), ebenso der Grund­
satz von der Hierarchie der Wahrheit. Wei­
tere Erkenntnisse, die für die Aufarbeitung 
der kontroverstheol. Fragen von Bedeutung 
sind, sind das Wissen um die Geschichtlich­
keit in der Glaubensaussage, wie um das 
Problem der Sprache in der Theologie 0eder 
Satz bleibt hinter dem zurück, dem die Aus­
sage gilt). Und schließlkh haben wir heute 
im Gegensatz zu früher eine Vielfalt der 
Theologie, so daß es zwischen den Theologen 
der verschiedenen Konfessionen oft auch 
nicht mehr Differenzen gibt, als unter den 
theol. Disziplinen der eigenen Konfession. 
F. sucht den Sinn der Trennung der kirch­
lichen .Konfessionen darin, daß der Weg 
über diese Trennung die Konfessionen durch 
lange Erfahrung und Läuterung zu Trägem 
einer legitimen Vielfalt machen kann, einer 
Einheit in Vielfalt. So kann eine Ökumene 
in der Gestalt von Konfessionen entstehen, 
wobei diese als Ausdruck von Ökumene, 
von ,Katholizität als Gestalt der Kirche er­
kannt werden. ,Die beiden letzten Kap. sind 
dem vom II. Vatikanum aufgenommenen 
Wort vom geistlichen Ökumenismus und J. 
H. Newman, dem Wegbereiter christlicher 
Einheit, gewidmet. 
Ein ausgezeichnetes Buch, das den Stand der 
ökumenischen Bewegung markiert, aber auch 

193 



soOlid, verantwortet und re: den Weg erarchische Struktur, der das Amt als
in Zuk; weist. Es wäre NUr zZu WÜün- ge! Instanz dem Jen gegenüber-
schen, d das, auf der Ebene der Theo- steht, ährend der Laienaktivität eine
logen erreicht ist, das Bewulßftsein breiter unterstützende on 7zukommt. D el
Kreise gelangte und S den Kirchenleitun- Strukturtypen in einer gewissen Spannung
Ben ernst eNOMMEN würde. zueinander den Konzilsdokumenten n fin-
Yaz Johannes Bauer den SIN  d, en auch nachkonziliaren in-

erpretationen in Richtungen ausein-
ander Es stellt sich dazu rage  ® Hat dasSC  INELL Das hältnis Dn Konzil durch die klar artikulierte Arteigen-Amt und (Gemeinde 177 Katholizis- heit der kirchlichen Verfassung Q- AnsätzeITIiu5. Theol. Bibl. Töpelmann, 29) einer ntegration beider Struk330.) Walter d ruyter, Berlin 1977. geboten? Die C} „COMMUNIO” wirdDM

Das Gespräch den Kirchen
cakramental begründet und hat einen cakra-

der Reformation wichtige Them: des Ver-
mentalen Gehalt (Vollzug Von Wort und

hältnisses von (priesterlichem Dienst-) Amt
Sakrament Jesu Christi durch die rechte
Anamnese des heilsschaffenden apostolischenund allgemeinem (gemeinsamem) Priester- Kerygmas Tod und ers  ung des

4  8 aller Gläubigen im tholizis-
Tridentinum bis nach dem IL Va- errn), i sOomit eine charismatische Wirk-

lichkeit; der jienst des hierarchischen Amtes,ikanum untersucht ese Dissertation. Das eine uridische Wir)  eit, hat dagegen le-Kap. behandelt Amt und gemeinsames gitimierende, nicht kirchengründende Funk-
Priestertum zwischen rient und dem Er- ON. Dieser Dienst legitimiert die Kirchescheinen des C1IC. Fine scehr gedrängte Zu- als S Jesu Christi, indem das Hin-sammenschaıu der chtlichen Entwicklung einwachsen der €l  en die INdes eriker- und Laienbegriffes £  11  hrt vom nI10 mit den anderen Teilkirchen als Wesens-

ber Väterzeit und hochmittelalterlich: eigens hrer selbst durch das Miteinan-
eologie den knapp gezeichneten derkommunizieren der Teilkirchen unterein-
Thesen der Reformatoren, denen eine eben- ander und mi der Kirche Kom ermög-falls knappe Darstellung der den:  en icht und O die Kontinuität der Kirche der
Entgegnungen gegenübersteht. Die nachtri-
entinische Entwicklung der Lehre Gegenwart mit ihrem normierenden Ur-

nach ernrdargestellt, und An- SDTUNRS, dem gemeindeb  enden apostolischen
schl: werden die Laienbewegungen Kerygma, garantiert. tzterer Hin  WEeIis coll
ım 19, Jh., die Entwürte und Entscheidungen

der möglichen Weiterführung des ökumeni-
schen Gesprächs in dieser zentralen ragedes Vatikanums und die päpstlichen Er- dienen, eren arung vorliegende,]:  e  asse der hundertwende es!  en Im sorgfältige und s5o. Arbeit -  ınen wichtigen

2 Kap., die Vo 191' bis E  N {l Vati- Beitrag eistet.
kanum umfassend, kommen in sorgfältiger St. Pölten Gerhard FahrnbergerDarstellung ene eologen f Spra ©,
wWel die Voraussetzungen spät  en
aren Lehraussagen schufen, W: WIEDENHOFER SIEGFRIED, olıtısche T heo-

im Kap. ©O  A  0O onzilsdokumente (Liturgie- [ogie. Ko.  ammer, Stuttgart 1977 DM 19.830.
und Kirchenkonstitution, die Dekrete ber Wenn den etzten ahren eologie biskumenismus, Laienapostolat, jienst und 1ns Ööffentliche Bewußtsein drang VOo sichen der Priester, Bischofsamt, Mission und reden machte, G0O War die „Politische Theo-die Pastoralkonstitution) Thema analy-
S1er' und die Urteile der wichtigsten Kom- logie” Freilich, S darunter ZUu

mentatoren beigesellt. ]  as Kap., der nach- verstehen gel, Wa  l und ist nicht immer Banz
konziliaren Entwicklung der Frage gewid- klar. Die unruhige kirchliche Intelligenz
mefT, die der konziliaren CI -

laubte Legitimation der ral
kontestatorischen Thesen einer „Kritischendes Laien olgenden strukturellen Ver- Theologie'  ‚s und eines „Kritischen Katholizis-änderungen 1  in Verfassung (Laiengremien) mMUS  44 zu finden. In Verbindung mit eralem

und Apostolat (der Priester und Laien) |=“.1L; Gedankengut entwarf die ein „Christen-usammenschau der Reflexionen ® Amt Un außerhalb der Kirch  e‘,  er 'orderte eine
und Laien csowohl 1im Bereich der verschie- „Distanzierte Kirchlii bzw. eine —.
denen eologischen Strömungen alg auch in kale Emanzipation vVon der Kirche; Befrei-
den enamtlichen Stellungnahmen olg! ungshoffnungen und soziale en £ühr-
Als Ergebnis der nachkonziliaren Diskussio- ten zu ıner „Theologie der Revolution und

um a Amt CI Struktur- einer „Theologie der Befreiung”. Es fragt
typen der irche und ementsprechend des sich, wıe heute um oft weit divergie-
Amtes feststellen: die charismatische Struk- renden Entwürfe der bestellt ist und
tur, nach der auch das erarchische Amt eine wiıie sich ihre Zukunft gestalten wird. Denn,
Geistesgabe ist und der chlil ens:' wenn auch heute das theol. Denken die
kollegialen Zusammenwirken der terstu- esen der weitgehend rezipilert hat,
ten und der Laijen sich vollzieht, und man von einem „theol Bewußtseinswan-

194

solid, verantwortet und realistisch den Weg 
in die Zukunft weist. Es wäre nur zu wün­
schen, daß das, was auf der Ebene der Theo­
logen erreicht ist, in das Bewußtsein breiter 
Kreise gelangte und von den Kirchenleitun­
gen ernst genommen würde. 
Graz Johannes B. Bauer 

SCHNELL URSULA, Das Verhältnis von 
Amt und Gemeinde im neueren Katholizis­
mus. (Theol. Bibi. Töpelmann, Bd. 29) (Vill 
u. 330.) Walter de Gruyter, Berlin 1977. 
Ln.DM98.-. 
Das für das Gespräch mit den Kirchen aus 
der Reformation wichtige Thema des Ver­
hältnisses von (priesterlichem Dienst-) Amt 
und allgemeinem (gemeinsamem) Priester­
tum aller Gläubigen im neueren Katholizis­
mus vom Tridentinum bis nach dem II. Va­
tikanum untersucht diese Dissertation. Das 
1. Kap. behandelt Amt und gemeinsames 
Priestertum zwischen Trient und dem Er­
scheinen des CIC. Eine sehr gedrängte Zu­
sammenschau der geschichtlichen Entwicklung 
des Kleriker- und Laienbegriffes führt vom 
NT über Väterzeit und hochmittelalterliche 
Theologie bis zu den knapp gezeichneten 
Thesen der Reformatoren, denen eine eben­
falls knappe Darstellung der tridentinischen 
Entgegnungen gegenübersteht. Die nachtri­
dentinische Entwicklung wird in der Lehre 
nach Fächern getrennt dargestellt, und im An­
schluß daran werden die Laienbewegungen 
im 19. Jh., die Entwürfe und Entscheidungen 
des I. Vatikanums und die päpstlichen Er­
lässe der Jahrhundertwende beschrieben. Im 
2. Kap., ·die Zeit von 1917 bis zum II. Vati­
kanum umfassend, kommen in sorgfältiger 
Darstellung jene Theologen zur Sprache, 
welche die Voraussetzungen für die späteren 
konziliaren Lehraussagen schufen, während 
Sch. im 3. Kap. 8 Konzilsdokumente (Liturgie­
und Kirchenkonstitution, die Dekrete iiber 
Ökumenismus, Laienapostolat, Dienst und 
Leben der Priester, Bischofsamt, Mission und 
die Pastoralkonstitution) zum Thema analy­
siert und die Urteile der wichtigsten Kom­
mentatoren beigesellt. ,Das 4. Kap., der nach­
konziliaren Entwicklung der Frage gewid­
met, behandelt die der konziliaren Aufwer­
tung des Laien folgenden strukturellen Ver­
änderungen in Verfassung (Laiengremien) 
und Apostolat (der Priester und Laien). Eine 
Zusammenschau der Reflexionen über Amt 
und Laien sowohl im Bereich der verschie­
denen theologischen Strömungen als auch in 
den kirchenamtlichen Stellungnahmen folgt. 
Als Ergebnis der nachkonziliaren Diskussio­
nen um das Amt kann Sch. zwei Struktur­
typen der Kirche und dementsprechend des 
Amtes feststellen: die charismatische Struk­
tur, nach der auch das hierarchische Amt eine 
Geistesgabe ist und der kirchliche Dienst im 
kollegialen Zusammenwirken der Ämterstu­
fen und der Laien sich vollzieht, und die 

194 

hierarchische Struktur, in der das Amt als 
maßgebliche Instanz dem Laien gegenüber­
steht, während der Laienaktivität eine bloß 
unterstützende Funktion zukommt. Da beide 
Strukturtypen in einer gewissen Spannung 
zueinander in den Konzilsdokumenten zu fin­
den sind, laufen auch die nachkonziliaren In­
terpretationen in beide Richtungen ausein­
ander. Es stellt sich dazu die Frage: Hat das 
Konzil durch die klar artikulierte Arteigen­
heit der kirchlichen Verfassung nicht Ansätze 
zu einer Integration beider Strukturtypen 
geboten 7 Die kirchliche „communio" wird 
sakramental begründet und hat einen sakra­
mentalen Gehalt (Vollzug von Wort und 
Sakrament Jesu Christi durch die rechte 
Anamnese des heilsschaffenden apostolischen 
Kerygmas von Tod und Auferstehung des 
Herrn), ist somit eine charismatische Wirk­
lichkeit; der Dienst des hierarchischen Amtes, 
eine juridische Wirklichkeit, hat dagegen le­
gitimierende, nicht kirchengründende Funk­
tion. Dieser Dienst legitimiert die Kirche 
als Kirche Jesu Christi, indem er das Hin­
einwachsen der Teilkirchen in die commu­
nio mit den anderen Teilkirchen als Wesens­
eigenschaft ihrer selbst durch das Miteinan­
derkommunizieren der Teilkirchen unterein­
ander und mit der Kirche von Rom ermög­
licht und so die Kontinuität der Kirche der 
Gegenwart mit ihrem normierenden Ur­
sprung, dem gemeindebildenden apostolischen 
Kerygma, garantiert. Letzterer Hinweis soll 
der möglichen Weiterführung des ökumeni­
schen Gesprächs in dieser so zentralen Frage 
dienen, für deren Klärung die vorliegende, 
sorgfältige und solide Arbeit einen wichtigen 
Beitrag leistet. 
St. Pölten Gerhard Fahrnberger 

WIEDENHOFER SIEGFRIED, Politische Theo­
logie. Kohlhammer, Stuttgart 1977. DM 19.80. 
Wenn in den letzten Jahren Theologie bis 
ins öffentliche Bewußtsein drang und von sich 
reden machte, so war es die „Politische Theo­
logie" ( = PTh). Freilich, was darunter zu 
verstehen sei, war und ist nicht immer ganz 
klar. .Oie unruhige kirchliche Intelligenz 
glaubte darin die Legitimation der radikal 
kontestatorischen Thesen einer „Kritischen 
Theologie" und eines „Kritischen Katholizis­
mus" zu finden. In Verbindung mit liberalem 
Gedankengut entwarf die PTh ein „Christen­
tum außerhalb der Kirche", forderte eine 
,,Distanzierte Kirchlichkeit'' bzw. eine radi­
kale Emanzipation von der Kirche; Befrei­
ungshoffnungen und soziale Utopien führ­
ten zu einer „Theologie der Revolution" und 
einer „Theologie der Befreiung". Es fragt 
sich, wie es heute um die oft weit divergie­
renden Entwiirfe der PTh bestellt ist und 
wie sich ihre Zukunft gestalten wird. Denn, 
wenn auch heute das theol. Denken die 
Thesen der PTh weitgehend rezipiert hat, 
daß man von einem „theol. BewuBtseinswan-


