gegenseitig tliberzeugen, da sie voneinander
lernen kénnen: die Christen von der tiefen
geistlichen Tradition der Hindus, die Hindus
von der objektiven Forschung auf dem Ge-
biet der Theologie, damit sie auch ihren
Glauben entsprechend thematisieren kdnnen
und zu einem Verstindnis der Christen und
des christlichen Hintergrundes gelangen.
5. Die Begegnung sollte nicht auf der Ebene
zweitrangiger Ahnlichkeiten stehenbleiben.
Man sollte die Herausforderung annehmen,
auch die Grundoptionen und Grundprinzipien
zu vergleichen und gegeniiberzustellen und
soweit als méglich auch zu integrieren, um_so
zu einem wirklichen gegenseitigen Verstehen
in den jeweiligen Beziehungen zu Gott zu
gelangen (Vgl. S. 235). Es geht also nicht so
sehr um die Bekehrung des anderen zur
eigenen Auffassung, sondern um das gemein-
same Bemiihen, in Treue zur eigenen Uber-
zeugung weiter in die Erkenntnis und das
Tun der Wahrheit einzudringen, um so letz-
ten Endes eine Begegnung auf hdherer Ebene
und in gréBerer Fiille vorzubereiten. Das
Buch hat keine Patentldsungen anzubieten,
ist aber von dem intensiven Bemiihen ge-
tragen, den Dialog auf religidser Ebene zu
fordern und auch verschiedene Ansatzpunkte
aufzuzeigen, wo in der Hindu-Tradition ei-
nerseits und im christlichen Verstiindnis an-
dererseits fruchtbar ein solcher Dialog ge-
fiihrt werden kénnte.
Wien Anton Vorbichler
FITZGERALD M. / KHOURY A. TH. /
WANZURA W., Mensch, Welt, Staat im
Islam. (Islam und westliche Welt, Bd. 2)
gﬁ.) Styria, Graz 1977. Snolin S 160.—,
25.~.

Dem 1. Bd. ,Moslems und Christen — Part-
ner?” folgte rasch dieser 2. Bd. Auch er gehort
zur literarischen Gattung einer hdheren
Zeitschrift in Buchform. Die Aufgabe von
Zeitschriften ist es doch, kurz und priignant
zu informieren. Dieses Ziel wird am besten
erreicht, wenn man verschiedene Sprecher
zum gestellten Thema um das Wort bittet.
Um gen 2. Bd. kurz vorzustellen, bringen
wir Autoren und Titel der gesammelten
Aufsiitze: P. Antes: Der Mensch vor Gott
im Islam. — Muhammad S. Abdullah: Die
islamische Frau zwischen Tradition und
Emanzipation. — Smail Balié: Das Weltver-
stindnis im Islam. — Adel Th. Khoury: Zur
Theologie. des Gesetzes im Koran. — U.
Schoen: Die Gesellschaft im Islam: Theo-
kratie. — Muhammad S. Abdullah: Islam in
der Politik und in der modernen Gesellschaft.
Khoury beschriinkt sich zwar auf den Koran,
zeigt aber gerade dadurch die neuralgischen
Punkte islamischen Weltverstindnisses auf;
denn der Koran, und in seinem Gefolge der
orthodoxe Islam, kennt keine Trennung zwi-
schen lex divina und lex humana. Jedes im
Koran ausgesprochene Gesetz ist géttlichen

192

Ursprungs und kann daher von Menschen
nicht gedndert werden. Dies ist mit ein Grund
fiir die Erstarrung der islamischen Gesell-
schaft. Die anderen Autoren sprechen von
Islam einfachhin und verweisen auf die theol.
Schulen, die politischen Realisierungen in der
Geschichte und auf die Gegenwartslage. Wie
es bei einer soldhen Gesamtschau nicht an-
ders sein kann, kommt es teilweise zu Ver-
einfachungen und zu Verkiirzungen der wirk-
lichen Problemlage. Immerhin wird bei allen
sichtbar, daB Islam ein totalitires, religics
fundiertes und durch die Weltméchte gestiitz-
tes theokratisches System ist, das ,Mensch,
Welt und Staat” in allen Bereichen erfassen
will. Weil sich aber Welt und Staat seit
Muhammads Zeiten gewaltig geéndert haben,
sieht sich heute der Islam vor die Entschei-
dung gestellt, seine Grundlagen neu zu iiber-
denken und danach die Welt umzugestalten.
Es handelt sich aber nicht blof um ein Nach-
ziehverfahren nach dem Vorbild der hoher
entwidkelten Kulturlinder, vielmehr werden
die Krifte fiir die Renaissance aus den
Quellen des Islams selbst geschopft. U. a, ha-
be der arabische Sozialismus mit Marx nichts
gemein: ,Der arabische Sozialismus rechnet
nicht allein mit dem Menschen und seiner
Leistung, er rechnet auch mit Gott als dem
obersten Ordnungs- und Leistungsprinzip”
(168). Sein eigentlicher Partner wiren nicht
die marxistischen, sondern die christlich-so-
zialen Parteien; doch bei diesen wiirden die
religidsen Unterscheidungswahrheiten stirker
in den Vordergrund treten und den Dialog
erschweren; daher die Betonung der Eigen-
stindigkeit des arabisch-muslimischen So-
zialismus. Ein besonderes Interesse diirfte
der Artikel von Abdullah {iber die Stellung
der islamischen Frau finden, da hier sichtbar
wird, da8 die Einehe als Ideal und als prak-
tische Norm gilt. Die Schilderung der Lage
der islamisch-tiirkischen Gastarbeiter in
Deutschland wirkt zugleich wie eine Gewis-
senserforschung.

Der Islam ist mehr denn je unser Nachbar
geworden. Daher sind die raschen und bil-
ligen Styria-Blicher, die iiber das Wichtigste,
was religids und realpolitisch an Problemen
im Islam aufgebrochen ist, informieren, sehr
empfehlenswert.

Graz Claus Sched!

DOGMATIK

FRIES HEINRICH, Ukumene statt Konfes-
sionen? Das Ringen der Kirche um Einheit
(168.) Knecht, Frankfurt/M. 1977. Kart. lam.
DM 19.80.

Im 1. Kap.: ,Das Ringen der Kirche um die
Einheit” bemiiht sich F. Einheit als Zusam-
menhang des Verschiedenen zu verstehen.
Einheit und Verschiedenheit erkliren sich
gegenseitig. Die Einheit steht zur Verschie-
denheit in einem positiven Verhiltnis, wie
etwa in der mensdlichen Grundgestalt in



Mann und Frau, im Verhiltnis von Ich, Du
und Wir. Nur die Einsheit (1) Li8t nichts als
sich selbst gelten; das Verschiedene ist dabei
nicht Erginzung, sondern Abfall. Solch
schlecht verstandene Einheit bedeutet Allein-
herrschaft, Zwang und Gewalt, Indoktrina-
tion. Dagegen meint F. mit Recht, die Ein-
heit, um die es im Ringen der Kirche geht,
kann nur die Einheit sein als Zusammen-
hang des Verschiedenen, eine Einheit, die
den einzelnen, die Freiheit, das Gewissen
nicht unterdriickt. F. fragt: Gibt es fiir diese
Vielfalt als Ausdrudk und Gestalt von Einheit
der Kirche nicht auch eine Grenze? Einheit
der Kirche (meint er) ist nicht mehr gegeben,
wenn der Bezug zum Grund aller Einheit: zu
Gott, zu Christus, zum Geist, zum Glauben,
zur Taufe, zum Evangelium und zum Be-
kenntnis nicht mehr da ist; wo Gott als
Chiffre, als mathematische Formel, Jesus nur
noch als Menschenfreund oder Rebell und
der Geist Gottes als Name fiir Leben oder
fiir das Genie des Menschen angesehen wird.
Hier unterscheidet sich christlich und nicht-
christlich. Da ist die Voraussetzung fiir das
Ringen der Kirche um Einheit nicht mehr
vorhanden. In der eigenen Kirche sollen sich
Vertreter der Tradition und des Fortschritts
nicht gegenseitig ausschlieBen. Beide vertre-
ten berechtigte Anliegen. Ebenso ist es mit
den Konfessionen, Hier besteht ein innerer
Zusammenhang. Mit Recht wird auf den Ka-
non verwiesen. Im NT stehen sehr vielfil-
tige Texte nebeneinander. Es ist ein Muster-
beispiel fiir Einheit und Vielfalt. Solcher
Vielfalt und der damit gegebenen Offenheit
und Weite im innerkirchlichen Bereich muf8
wieder Raum gegeben werden. Redhtgliu-
bigkeit ist ja auch nicht die Zustimmung zu
einem System, sondern Teilhabe am Weg
des Glaubens (zitiert F. aus einem Sympo-
sion der Internationalen Theologenkommis-
sion) und fordert: ,Beim Ringen um die
Einheit in der Kirche miiite von allen ver-
antwortlichen Instanzen nicht iiberlegt wer-
den, wer oder was aus der Kirche ausge-
schlossen werden mu8, es miifte auch und
noch mehr iiberlegt werden, was in ihr
als Médglichkeiten des Verschiedenen einge-
schlossen werden kann, ohne daf die leben-
dige mannigfaltige Einheit der Kirche ver-
lorengeht” (37 f). Das gilt sinngemdf auch
fiir die Kirchen und Konfessionen. Sie soll-
ten nach ihrem weiteren geschichtlichen
Weg der Erneuerung ursprungsgetreu Tré-
ger eines legitimen Plurals in der einen
Kirche werden. Kirchen sollen Kirchen blei-
ben und die eine Kirche werden (42).

Im 2. Kap. (44—103) gibt F. einen Uberblick
iiber das, was an hoffnungsvollen Daten in
der Okumene bereits geschehen ist, aber
auch was an Gegenstrémungen bis zum Fall
Lefebvre auftritt. Im 3. Kap., das dem Stel-
lenwert der kontroverstheol. Fragen in der
Ukumene heute gewidmet ist, zeigt F. ein-
drucksvoll, wie die beiden grofen Konfes-

13

sionen die lingste Zeit durch den Gegensatz
zur anderen bestimmt waren. Dagegen ler-
nen sie sich heute kennen und denken dabei
an ijhre Gemeinsamkeit. Sie bauen Vorur-
teile ab, werden nicht mehr in ihrem je
spezifischen , Katholisch” oder ,Evangelisch”
herausgefordert, sondern in jhrem Gemein-
samen, in ihrem Christsein, in ihrem Glau-
ben als Existenzbestimmung. In diesem
#heute” ist also nicht mehr die Xontroverse,
sondern die Okumene das Gebot der Stunde.
Der Stellenwert der kontroverstheol. Fragen
in der Ukumene liBt sich durch einen Text
der Wiirzburger Synode prizisieren. Es geht
darum, ,in der Vielfalt der Traditionen und
verschiedenen Konfessionen auch eine legi-
time Vielfalt zu erkennen und positiv zu
wiirdigen. Die Synode hofft auf eine Ent-
widdung, in der bisher kirchentrennende
Gegensidtze abgebaut und iiberwunden und
bisher getrennte kirchliche Gemeinschaften
zu Trigern solcher Vielfalt der einen Kirche
Jesu Christi werden”. Wir leben ja alle in
konkreten Kirchen und Konfessionen und
Traditionen und sehen darin einen Wert.
Aufgabe der Theologie ist es dann, trennende
Kontroversen in legitime Vielfalt zu ver-
wandeln. Dazu ist es notig, als Ausgangs-
punkt der Betrachtung das gemeinsame
Christliche zu nehmen. Weiters ist eine Ei-
nigung nicht mdglich, wo eine Kirche sich
gendtigt sieht, die verbindliche Lehre der
anderen als gegen die Offenbarung gerichtet
abzulehnen, Hier kommt die fides implicita ins
Spiel (Einheit im Glauben ist m&glich, wenn
das nicht ausdriicklich Geglaubte nicht aus-
driiklich geleugnet wird), ebenso der Grund-
satz von der Hierarchie der Wahrheit. Wei-
tere Erkenntnisse, die fiir die Aufarbeitung
der kontroverstheol. Fragen von Bedeutung
sind, sind das Wissen um die Geschichtlich-
keit in der Glaubensaussage, wie um das
Problem der Sprache in der Theologie (jeder
Satz bleibt hinter dem zuriick, dem die Aus-
sage gilt). Und schlieBlich haben wir heute
im Gegensatz zu frither eine Vielfalt der
Theologie, so dafl es zwischen den Theologen
der verschiedenen Konfessionen oft auch
nicht mehr Differenzen gibt, als unter den
theol. Disziplinen der eigenen Konfession.
F. sucht den Sinn der Trennung der kirch-
lichen Konfessionen darin, da der Weg
iiber diese Trennung die Konfessionen durch
lange Erfahrung und Liuterung zu Trigern
einer legitimen Vielfalt machen kann, einer
Einheit in Vielfalt. So kann eine Ukumene
in der Gestalt von Konfessionen entstehen,
wobei diese als Ausdruk von Ukumene,
von Katholizitit als Gestalt der Kirche er-
kannt werden. Die beiden letzten Kap. sind
dem vom II. Vatikanum aufgenommenen
Wort vom geistlichen Ukumenismus und J.
H. Newman, dem Wegbereiter christlicher
Einheit, gewidmet.

Ein ausgezeichnetes Buch, das den Stand der
6kumenischen Bewegung markiert, aber auch

193



solid, verantwortet und realistisch den Weg
in die Zukunft weist. Es wire nur zu wiin-
schen, dafl das, was auf der Ebene der Theo-
logen erreicht ist, in das BewuBtsein breiter
Kreise gelangte und von den Kirchenleitun-
gen ernst genommen wiirde.

Graz Johannes B. Bauer

SCHNELL URSULA, Das Verhiltnis von
Amt und Gemeinde im neueren Katholizis-
mus. (Theol. Bibl. Topelmann, Bd. 29) (VIII
u. 330.) Walter de Gruyter, Berlin 1977.
Ln. DM 98.—.

Das fiir das Gesprich mit den Kirchen aus
der Reformation wichtige Thema des Ver-
hiltnisses von (priesterlichem Dienst-) Amt
und allgemeinem (gemeinsamem) Priester-
tum aller Gliubigen im neueren Katholizis-
mus vom Tridentinum bis nach dem II. Va-
tikanum untersucht diese Dissertation. Das
1. Kap. behandelt Amt und gemeinsames
Priestertum zwischen Trient und dem Er-
scheinen des CIC. Eine sehr gedringte Zu-
sammenschau der geschichtlichen Entwidklung
des Kleriker- und Laienbegriffes fiihrt vom
NT iiber Viterzeit und hochmittelalterliche
Theologie bis zu den knapp gezeichneten
Thesen der Reformatoren, denen eine eben-
falls knappe Darstellung der tridentinischen
Entgegnungen gegeniibersteht. Die nachtri-
dentinische Entwidklung wird in der Lehre
nach Fichern getrennt dargestellt, und im An-
schlu@ daran werden die Laienbewegungen
im 19. Jh., die Entwiirfe und Entscheidungen
des I. Vatikanums und die pipstlichen Er-
lisse der Jahrhundertwende beschrieben. Im
2. Kap., die Zeit von 1917 bis zum IL Vati-
kanum umfassend, kommen in sorgfiltiger
Darstellung jene Theologen zur Sprache,
welche die Voraussetzungen fiir die spiiteren
konziliaren Lehraussagen schufen, wihrend
Sch. im 3. Kap. 8 Konzilsdokumente (Liturgie-
und Kirchenkonstitution, die Dekrete iiber
Okumenismus, Laienapostolat, Dienst und
Leben der Priester, Bischofsamt, Mission und
die Pastoralkonstitution) zum Thema analy-
siert und die Urteile der wichtigsten Kom-
mentatoren beigesellt. Das 4. Kap., der nach-
konziliaren Entwicklung der Frage gewid-
met, behandelt die der konziliaren Aufwer-
tung des Laien folgenden strukturellen Ver-
idnderungen in Verfassung (Laiengremien)
und Apostolat (der Priester und Laien). Eine
Zusammenschau der Reflexionen iiber Amt
und Laien sowohl im Bereich der verschie-
denen theologischen Stromungen als auch in
den kirchenamtlichen Stellungnahmen folgt.
Als Ergebnis der nachkonziliaren Diskussio-
nen um das Amt kann Sch. zwei Struktur-
typen der Kirche und dementsprechend des
Amtes feststellen: die charismatische Struk-
tur, nach der auch das hierarchische Amt eine
Geistesgabe ist und der kirchliche Dienst im
kollegialen Zusammenwirken der Amterstu-
fen und der Laien sich vollzieht, und die

194

hierarchische Struktur, in der das Amt als
mafigebliche Instanz dem Laien gegeniiber-
steht, wihrend der Laienaktivitit eine blof
unterstiitzende Funktion zukommt. Da beide
Strukturtypen in einer gewissen Spannung
zueinander in den Konzilsdokumenten zu fin-
den sind, laufen auch die nachkonziliaren In-
terpretationen in beide Richtungen ausein-
ander. Es stellt sich dazu die Frage: Hat das
Konzil durch die klar artikulierte Arteigen-
heit der kirchlichen Verfassung nicht Ansitze
zu einer Integration beider Strukturtypen
geboten? Die kirchliche ,communio” wird
sakramental begriindet und hat einen sakra-
mentalen Gehalt (Vollzug von Wort und
Sakrament Jesu Christi durch die rechte
Anamnese des heilsschaffenden apostolischen
Kerygmas von Tod und Auferstehung des
Herrn), ist somit eine charismatische Wirk-
lichkeit; der Dienst des hierarchischen Amtes,
eine juridische Wirklichkeit, hat dagegen le-
gitimierende, nicht kirchengriindende Funk-
tion. Dieser Dienst legitimiert die Kirche
als Kirche Jesu Christi, indem er das Hin-
einwachsen der Teilkirchen in die commu-
nio mit den anderen Teilkirchen als Wesens-
eigenschaft ihrer selbst durch das Miteinan-
derkommunizieren der Teilkirchen unterein-
ander und mit der Kirche von Rom ermég-
liht und so die Kontinuitit der Kirche der
Gegenwart mit ihrem normierenden Ur-
sprung, dem gemeindebildenden apostolischen
Kerygma, garantiert. Letzterer Hinweis soll
der mglichen Weiterfithrung des &kumeni-
schen Gesprichs in dieser so zentralen Frage
dienen, fiir deren Klirung die vorliegende,
sorgfiltige und solide Arbeit einen wichtigen
Beitrag leistet.

St. Pélten Gerhard Fahrnberger

WIEDENHOFER SIEGFRIED, Politische Theo-
logie. Kohlhammer, Stuttgart 1977. DM 19.80.

Wenn in den letzten Jahren Theologie bis
ins dffentliche BewuBtsein drang und von sich
reden machte, so war es die ,,Politische Theo-
logie” (= PTh). Freilich, was darunter zu
verstehen sei, war und ist nicht immer ganz
klar. Die wunruhige kirchliche Intelligenz
glaubte darin die Legitimation der radikal
kontestatorischen Thesen einer ,Kritischen
Theologie” und eines ,Kritischen Katholizis-
mus” zu finden. In Verbindung mit liberalem
Gedankengut entwarf die PTh ein ,,Christen-
tum auferhalb der Kirche”, forderte eine
»Distanzierte Kirchlichkeit” bzw. eine radi-
kale Emanzipation von der Kirche; Befrei-
ungshoffnungen und soziale Utopien fiihr-
ten zu einer ,Theologie der Revolution” und
einer , Theologie der Befreiung”. Es fragt
sich, wie es heute um die oft weit divergie-
renden Entwiirfe der PTh bestellt ist und
wie sich ihre Zukunft gestalten wird. Denn,
wenn auch heute das theol. Denken die
Thesen der PTh weitgehend rezipiert hat,
daf man von einem ,,theol. BewuBtseinswan-



