neueren Werke anzufiihren, wire es wohl
besser, alle wichtigen zu nennen. Einige Ar-
tikel haben sogar einen ausfithrlichen An-
merkungsteil (Amerikanische Religionen 2,
442—447), Ich meine, man sollte darauf ver-
zichten und unentbehrliche Zitate in den Text
einfiigen, der iiberdies durch Kiirzung ge-
winnen wiirde.

Das ,, Abkiirzungsverzeichnis” ist der unver-
dnderte Nachdruck des Werkes, das S.
Schwertner unter dem Titel ,Internationales
Abkiirzungsverzeichnis fiir Theologie und
Grenzgebiete” 1974 bei de Gruyter heraus-
gebracht hat. Ein Erginzungsteil beriicksich-
tigt die Titel, die seit 1972 hinzugekommen
sind. Neu hinzugefiigt sind ein allgemeines
Abkiirzungsverzeichnis und Abkiirzungen der
biblischen Biicher, der auerkanonischen und
auBerrabbinischen Schriften sowie des rab-
binischen Schrifttums. Ein sehr niitzliches
Buch, das der theol. Wissenschaft ein voll-
stindiges Abkiirzungssystem anbietet und
?o&'entlich eine allgemeine Ubereinkunft ein-
eitet!

Linz Gottfried Bachl

MORALTHEOLOGIE

DUCKE KARL-HEINZ, Handeln zum Heil.
Eine Untersuchung zur Morallehre Hadrians
VI. (Erfurter Theol. Studien, Bd. 34.) (XIX u.
328.) St.-Benno-V., Leipzig 1976. Brosch.
DM 24.50.

Der letzte aus dem Territorium des R&mi-
schen Reichs Deutscher Nation stammende
Papst war vor seinem Pontifikat fast 25 Jahre
lang Professor der Theologie in Léwen (1491
bis 1515). Wegen der mannigfachen Aufga-
ben, die ihm sonst noch oblagen, konnte er
allerdings keine ausgedehntere schriftstelle-
rische Titigkeit entfalten. Die unter seinem
Namen in der ersten Hilfte des 16. Jh. mehr-
mals gedruckten theol. Werke — 12 Quaest.
quodlibeticae und Quaest. in IV. Sententiarum
librum — gehen auf Schiilernachschriften zu-
riik und waren von ihm selbst nicht zur
Versffentlichung bestimmt. Nichtsdestoweni-
ger genossen diese Werke in der Folgezeit
hohe Wertschitzung. Auf dem Tridentinum
gehdrte Hadrian zu den am meisten zitierten
Theologen.

Nach einer ausfiihrlichen Ubersicht iiber Le-
ben und Werk Hadrians VI. unternimmt es
der V., dessen erwihnte Schriften auf ihren
moraltheologischen Gehalt zu untersuchen.
Die Quaest. quodlib. befasseri sich in der
Tat hauptsichlich mit einschligigen Fragen
(z. B. Argernis; Gewissen; Arten der Siinde;
Siindhaftigkeit der Ubertretung mensdhlicher
Gesetze; Nutzen des Gebetes; Probleme der
Restitution), wihrend der die Sakramente
behandelnde Kommentar zum IV. Senten-
zenbuch ebenfalls einiges hierher gehrendes
Material (bes. bei der Behandlung des BuS-
sakramentes) bietet. Die Darstellung gliedert

sich in drei Teile: Menschliches Handeln
unter dem Gesetz; menschliches Handeln in
Freiheit; Sittlichkeit und Heil. Die beiden
letzten Uberschriften erscheinen jedoch als
nicht ganz adiquat, da ihnen die zugeordne-
ten Materien nur zum Teil entsprechen.
Auch der Buchtitel ist weniger passend, da
er durch den Inhalt nicht gedeckt wird. D.
zeigt die Tendenz, die Ausfiihrungen seines
Autors unter iibergeordneten Gesichtspunk-
ten zu sehen. Es weist aber nichts darauf
hin, da Hadrian selbst solche Leitgedanken
gehabt hat, und man sollte sie daher auch
nicht kiinstlich an seine Erdrterungen heran-
tragen. Auf Grund der doch verhdltnismiBig
wenigen Texte, die uns aus seiner Lehrtitig-
keit {iberkommen sind, kann man schwerlich
von einem theol. System bei ihm sprechen.
Es geht auch nicht an, aus dem Umstand,
daf in den mittelalterlichen und aus dem
Beginn der Neuzeit stammenden Kommen-
taren zum IV, Sentenzenbuch die Sakramente
vorwiegend unter praktischen Gesichtspunk-
ten behandelt wurden, abzuleiten, dadurch
komme die Erkenntnis zum Ausdrud, ,daf
christliches Ethos sakramental begriindet ist”
(62). Daran hat frither wohl niemand ge-
dacht. Vielmehr betrachtete man die Sakra-
mente als geistliche Realititen, mit denen
sehr verantwortungsbewuft umzugehen war.
Von daher ergaben sich die zur Erbrterung
kommenden ethischen Fragen. Den Haupt-
rahmen zur Behandlung der christlichen Sitt-
lichkeit bot im iibrigen im damaligen Lehr-
betrieb das 3. der Sentenzenbiicher. Leider
besitzen wir dazu von Hadrian keinen Kom-
mentar.

Von diesen Ausstellungen abgesehen, muf
man D. bescheinigen, da er sich mit seinem
Quellenmaterial sehr griindlich beschiftigt
hat, mag er auch bisweilen den Aussage-
gehalt einzelner Stellen nicht voll realisiert
oder etwas als typisch hadrianisch angesehen
haben, was alter Tradition entstammte. Die
Anmerkungen enthalten zahlreiche Textzitate
aus den Werken Hadrians, wodurch der iiber
die schwer erreichbaren Druckausgaben nicht
verfiigende Leser instand gesetzt wird, sich
selbst ein Bild von dessen Darstellungs-
weise zu machen. Nicht wenige Drudkfehler
erschweren allerdings das Verstindnis. Fiir
die Erhellung der Geschichte der Moraltheo-
logie beim Ubergang vom Mittelalter zur
Neuzeit bedeuten die Ausfiihrungen des Vf.
eine dankenswerte Bereicherung.

Graz Richard Bruch

DORN ANTON M., Schuld — was ist das?
Versuch eines Uberbliks. Das Phinomen
Schuld in Literatur, Psychologie, Verhaltens-
forschung, Jurisprudenz, Philosophie und
Theologie. (157.) Auer, Donauwdrth 1976.
Kart. lam. DM 10.80.

Es ist gewif8 kein leichtes Unterfangen, auf
150 Seiten den Schuldbegriff so vielseitig zu

197



behandeln. Das Ergebnis kann nicht eine
erschdpfende Darlegung des Themas sein,
die Gedanken wollen vielmehr als Perspek-
tiven verstanden sein. Man mag bedauern,
dafl manche Zusammenhinge nicht mit letz-
ter Griindlichkeit dargelegt werden (wenn
z. B. das Schuldverstindnis in der Psycholo-
gie C. G. Jungs auf 2 Seiten zusammen-
gefaBt wird), man gewinnt jedoch dafiir
eine Vielzahl von Gesichtspunkten, die man
normalerweise nicht in einer einzigen Ver-
Sffentlichung zusammengefat findet. Die
Straffung bringt es auch mit sich, daB der
Leser einen guten Uberblikk bekommt, da
spezielle Einzelfragen und Veristelungen
ausgeklammert bleiben.

D. ist in einem publizistischen Institut titig;
seine Aussagen sind verstindlich und nach-
vollziehbar. Er hat Theologie und Germani-
stik studiert, wodurch er durchaus legitimiert
ist, fundiert {iber ein derartiges Thema zu
schreiben.  Vereinzelte  Schlampigkeiten
(Druckfehler) wiren bei einer Neuauflage
auszumerzen; auch ist es miithsam, die An-
merkungen jeweils nach den einzelnen Ka-
piteln zu suchen. Der Leser, der in einer der
genannten Perspektiven besser versiert ist,
wird wahrscheinlich in diesem seinen Bereich
lediglich bereits Bekanntes wiederfinden, er
kann aber wohl in anderen Bereichen neue
Gesichtspunkte hinzugewinnen. In diesem
Sinn hat D. ein lesbares und lesenswertes
Buch geschrieben.
Linz Josef Janda
BUCKLE FRANZ, Fundamentalmoral, (340.)
Kosel, Miinchen 1977. Kart. lam. DM 26.—.

Der bekannte Bonner Moraltheologe bietet
uns ein bedeutsames, freimiitiges Buch, das
in etwa mit K. Rahners Grundkurs zu ver-
gleichen ist. Es bringt eine Einleitung zur
eigentlichen Moraltheologie, eine Hermeneu-
tik und Methodenlehre, will jedoch offenbar
auch den Platz der fritheren ,Allgemeinen
Moraltheologie” einnehmen. Das ist wohl
eines der Probleme dieses Buches. Der 1. Teil,
der weithin philosophische und methodologi-
sche Grundfragen behandelt, schlieBt mit
dem sehr gut gelungenen theol. Kap. ,Die
freimachende Freiheit” (152—164). Der 2.
Teil, ,,Grundfragen der Normenbegriindung”,
enthdlt in klar verstindlicher Sprache viele
ausgezeichnete Uberlegungen iiber die Be-
deutung der Erfahrung und verniinftiger Ar-
gumentation. Besonders gut finde ich, was
iiber das natlirliche Sittengesetz gesagt wird.
Es muB sich ,grundsitzlich argumentativ
aufweisen lassen” (327). Dabei schlieBt Ar-
gumentation selbstverstindlich das Einbrin-
gen der Erfahrung moglichst vieler ein.

Problematisch ist die Behandlung der bibli-
schen Grundlagen fast ausschlieBlich unter
der Ubersdhrift ,Normenbegriindung”. B. ist
sehr hellhrig in bezug auf Legalismus.
Aber die Einengung der Moraltheologie auf

198

Normenbildung wird bedenklich, wenn die
Zielgebote nicht zum Zuge kommen. Und
dies scheint mir hier der Fall zu sein. Zwar
wird die Grundhaltung des Glaubens richtig
gesehen. Aber sie scheint keine Ubersetzung
in die Grundstruktur dieser Fundamental-
moral zu finden, wo diese zugleich den Platz
einer allgemeinen Moraltheologie einnimmt.
Was iiber die Zielgebote gesagt wird, ist
eher eine Karikatur, B. schreibt: ,Ebenso
fragwiirdig ist die Unterscheidung zwischen
Erfiillungs- und Zielgeboten. Mit dem Be-
griff ,Zielgebot’ soll zum Ausdruck gebracht
werden, da Jesu Forderungen so etwas wie
ein Idealbild darstellen, das vielleicht einmal
am Ende der Zeiten, jenseits der Geschichte,
erfiillt werden wird, in dieser Jetztzeit doch
wohl als Utopie zu betrachten wire” (215).
Innerhalb ernstzunehmender kath. Moral-
theologie habe ich diese abwertende Defini-
tion der Zielgebote nirgends gefunden. Rich-
tig spricht B. in diesem Zusammenhang von
dem verpflichtenden Angebot der Basileia,
das in keiner Weise eine Utopie ist. Aber
gerade aus dem rechten Verstindnis der Ba-
sileia, wie die Hl. Schrift sie bietet, miilte
m. E. eine deutliche Akzentverschiebung vom
bloBen Grenzgebot zu den Zielgeboten hin
erfolgen. Dies ermdglicht und verlangt eine
Moral ansprechender Symbole, eine Moral
stindiger Bekehrung, die sich an den Ziel-
geboten des Evangeliums ausrichtet, im Blick
auf das Leben ,in Christus”. Mit den ziel-
weisenden Worten Jesu ,JIch aber sage euch”
(Mt 5), mit den Seligpreisungen, mit dem
.neuen Gebot”, ,Liebet einander, wie Ich
euch geliebt habe” (Joh 15,12), kommt man
nie ins reine, aber sie sind weder ein bloSer
Rat fiir eine besondere Schicht von Erleuch-
teten noch eine Utopie. Man ist dem Herrn
in bezug auf diese umfassenden Zielgebote
treu nur in stindiger Bekehrung in genau
dieser Richtung. Leider ist Bekehrung kein
Leitmotiv in dieser Fundamentalmoral. Von
der Predigt der Propheten sagt B.: ,,Umkehr
wird nicht formuliert als Bedingung fiir
Heil” (189).

Die Ausklammerung der ,,Zielgebote” hingt
wohl auch zusammen mit der Zuriikweisung
einer radikal christozentrischen Sicht. Man
ist tiberrascht, wie leichthin diesbeziigliche
Bemiihungen zahlreicher Moraltheologen ab-
getan werden. So heifit es: ,Die dhristo-
zentrische Konzentration zeigte sehr bald,
daB sich die Gestalt Christi als Universale
concretum einer normativen Verallgemeine-
rung widersetzen mu” (16 f). Welche Art
von Christozentrik hat denn das je versucht,
Christus in ein ,Universale concretum” auf-
zulgsen! Es liegt wohl auf der gleichen Li-
nie, wenn in der Stoffanreihung von Christus
fast nur im Traktat iiber Normenbegriin-
dung die Rede ist. B. fiirchtet von einer be-
tont dhristozentrischen Sicht eine ,sektiereri-
sche Verengung”. Wie erklirt sich eine so



