behandeln. Das Ergebnis kann nicht eine
erschdpfende Darlegung des Themas sein,
die Gedanken wollen vielmehr als Perspek-
tiven verstanden sein. Man mag bedauern,
dafl manche Zusammenhinge nicht mit letz-
ter Griindlichkeit dargelegt werden (wenn
z. B. das Schuldverstindnis in der Psycholo-
gie C. G. Jungs auf 2 Seiten zusammen-
gefaBt wird), man gewinnt jedoch dafiir
eine Vielzahl von Gesichtspunkten, die man
normalerweise nicht in einer einzigen Ver-
Sffentlichung zusammengefat findet. Die
Straffung bringt es auch mit sich, daB der
Leser einen guten Uberblikk bekommt, da
spezielle Einzelfragen und Veristelungen
ausgeklammert bleiben.

D. ist in einem publizistischen Institut titig;
seine Aussagen sind verstindlich und nach-
vollziehbar. Er hat Theologie und Germani-
stik studiert, wodurch er durchaus legitimiert
ist, fundiert {iber ein derartiges Thema zu
schreiben.  Vereinzelte  Schlampigkeiten
(Druckfehler) wiren bei einer Neuauflage
auszumerzen; auch ist es miithsam, die An-
merkungen jeweils nach den einzelnen Ka-
piteln zu suchen. Der Leser, der in einer der
genannten Perspektiven besser versiert ist,
wird wahrscheinlich in diesem seinen Bereich
lediglich bereits Bekanntes wiederfinden, er
kann aber wohl in anderen Bereichen neue
Gesichtspunkte hinzugewinnen. In diesem
Sinn hat D. ein lesbares und lesenswertes
Buch geschrieben.
Linz Josef Janda
BUCKLE FRANZ, Fundamentalmoral, (340.)
Kosel, Miinchen 1977. Kart. lam. DM 26.—.

Der bekannte Bonner Moraltheologe bietet
uns ein bedeutsames, freimiitiges Buch, das
in etwa mit K. Rahners Grundkurs zu ver-
gleichen ist. Es bringt eine Einleitung zur
eigentlichen Moraltheologie, eine Hermeneu-
tik und Methodenlehre, will jedoch offenbar
auch den Platz der fritheren ,Allgemeinen
Moraltheologie” einnehmen. Das ist wohl
eines der Probleme dieses Buches. Der 1. Teil,
der weithin philosophische und methodologi-
sche Grundfragen behandelt, schlieBt mit
dem sehr gut gelungenen theol. Kap. ,Die
freimachende Freiheit” (152—164). Der 2.
Teil, ,,Grundfragen der Normenbegriindung”,
enthdlt in klar verstindlicher Sprache viele
ausgezeichnete Uberlegungen iiber die Be-
deutung der Erfahrung und verniinftiger Ar-
gumentation. Besonders gut finde ich, was
iiber das natlirliche Sittengesetz gesagt wird.
Es muB sich ,grundsitzlich argumentativ
aufweisen lassen” (327). Dabei schlieBt Ar-
gumentation selbstverstindlich das Einbrin-
gen der Erfahrung moglichst vieler ein.

Problematisch ist die Behandlung der bibli-
schen Grundlagen fast ausschlieBlich unter
der Ubersdhrift ,Normenbegriindung”. B. ist
sehr hellhrig in bezug auf Legalismus.
Aber die Einengung der Moraltheologie auf

198

Normenbildung wird bedenklich, wenn die
Zielgebote nicht zum Zuge kommen. Und
dies scheint mir hier der Fall zu sein. Zwar
wird die Grundhaltung des Glaubens richtig
gesehen. Aber sie scheint keine Ubersetzung
in die Grundstruktur dieser Fundamental-
moral zu finden, wo diese zugleich den Platz
einer allgemeinen Moraltheologie einnimmt.
Was iiber die Zielgebote gesagt wird, ist
eher eine Karikatur, B. schreibt: ,Ebenso
fragwiirdig ist die Unterscheidung zwischen
Erfiillungs- und Zielgeboten. Mit dem Be-
griff ,Zielgebot’ soll zum Ausdruck gebracht
werden, da Jesu Forderungen so etwas wie
ein Idealbild darstellen, das vielleicht einmal
am Ende der Zeiten, jenseits der Geschichte,
erfiillt werden wird, in dieser Jetztzeit doch
wohl als Utopie zu betrachten wire” (215).
Innerhalb ernstzunehmender kath. Moral-
theologie habe ich diese abwertende Defini-
tion der Zielgebote nirgends gefunden. Rich-
tig spricht B. in diesem Zusammenhang von
dem verpflichtenden Angebot der Basileia,
das in keiner Weise eine Utopie ist. Aber
gerade aus dem rechten Verstindnis der Ba-
sileia, wie die Hl. Schrift sie bietet, miilte
m. E. eine deutliche Akzentverschiebung vom
bloBen Grenzgebot zu den Zielgeboten hin
erfolgen. Dies ermdglicht und verlangt eine
Moral ansprechender Symbole, eine Moral
stindiger Bekehrung, die sich an den Ziel-
geboten des Evangeliums ausrichtet, im Blick
auf das Leben ,in Christus”. Mit den ziel-
weisenden Worten Jesu ,JIch aber sage euch”
(Mt 5), mit den Seligpreisungen, mit dem
.neuen Gebot”, ,Liebet einander, wie Ich
euch geliebt habe” (Joh 15,12), kommt man
nie ins reine, aber sie sind weder ein bloSer
Rat fiir eine besondere Schicht von Erleuch-
teten noch eine Utopie. Man ist dem Herrn
in bezug auf diese umfassenden Zielgebote
treu nur in stindiger Bekehrung in genau
dieser Richtung. Leider ist Bekehrung kein
Leitmotiv in dieser Fundamentalmoral. Von
der Predigt der Propheten sagt B.: ,,Umkehr
wird nicht formuliert als Bedingung fiir
Heil” (189).

Die Ausklammerung der ,,Zielgebote” hingt
wohl auch zusammen mit der Zuriikweisung
einer radikal christozentrischen Sicht. Man
ist tiberrascht, wie leichthin diesbeziigliche
Bemiihungen zahlreicher Moraltheologen ab-
getan werden. So heifit es: ,Die dhristo-
zentrische Konzentration zeigte sehr bald,
daB sich die Gestalt Christi als Universale
concretum einer normativen Verallgemeine-
rung widersetzen mu” (16 f). Welche Art
von Christozentrik hat denn das je versucht,
Christus in ein ,Universale concretum” auf-
zulgsen! Es liegt wohl auf der gleichen Li-
nie, wenn in der Stoffanreihung von Christus
fast nur im Traktat iiber Normenbegriin-
dung die Rede ist. B. fiirchtet von einer be-
tont dhristozentrischen Sicht eine ,sektiereri-
sche Verengung”. Wie erklirt sich eine so



iiberraschende Befiirchtung? Doch wohl nicht
durch ein Nicht-Kennen Christi als des
Herrn und Erlésers der Welt. Wohl eher
durch eine Verengung der Moraltheologie auf
eine Normenlehre, in der die Zielgebote aus-
fallen als Briicke zwischen den Erfiillungs-
normen, die wir mit allen Menschen gemein-
sam haben, und den Zielgeboten, in denen
Christus den ethischen Prophetismus zur
Vollendung bringt.

B. bringt ein originelles Kapitel iiber den
Siindenbegriff in der modernen Literatur.
Das scheint mir ein gliiklicher Ausgangs-
punkt zu sein. Aber die Auswahl seiner Au-
toren verfithrt ihn dazu, praktisch nur die
»spitbiirgerliche Hélle” anzuprangern, wih-
rend kein Wort iiber die Einfleischung der
Siinde in kommunistischen Systemen gesagt
wird. Und doch wiirde es an entsprechender
Literatur nicht fehlen. Ich verwundere mich
auch, daB B. kein Wort sagt iiber die be-
drohende Gestaltwerdung der Siinde im
kirchlichen Leben, in einem entfremdeten Kult,
in funktionsuntiichtigen Strukturen usw.
(vgl. mein Buch ,Siinde im Zeitalter der Si-
kularisation”, Graz 1974, 42—136). Ich war
auch iiberrascht, daB ein pastoral so wacher
Theologe wie B. noch immer die ,alte”
Zweiteilung in ,ldBliche und schwere Siinde”
beibehilt, ein Sprachgebrauch, der der Ge-
samttradition und vor allem der Bibel nicht
gerecht wird und zu implizieren scheint, da
ldBliche Siinden” nicht schwerwiegend sein
konnen und daf alle schweren Siinden auch
Todsiinden wéren. Vom Ausfall der stindi-
gen Bekehrung und von der Abweisung der
Zielgebote erkldrt sich wohl auch, daf der
Siindenbegriff noch ziemlich statisch ist.
Gliicklich ist dagegen die Beschreibung der
Siinde aus der Sicht des Bekenntnisses. Das
sollte jedoch nicht dazu fiihren, zu ver-
gessen, gerade jene ,Siinde”, jenen Siinden-
zustand aufs Korn zu nehmen, der aus der
Verweigerung von Umkehr und Bekenntnis
stammt.

Mit Verweis auf Johannes 1,11 wird die
Siinde als ,die Abwendung vom Logos” dar-
gestellt (128), was richtig ist. Aber es fehlt
dann eine ausdriidkliche Behandlung der
groften und tragischsten Stinde, der Ableh-
nung Christi, des menschgewordenen Logos.
Die Rolle Christi, des Propheten, der zur
Entscheidung zwingt, kommt nicht zum Tra-
gen. Es wird auch nichts von der verhing-
nisvollen Siinde der Christen gesagt, die in
vielfdltiger Weise gegen den Auftrag siin-
digen, Christus allen Menschen und allen
Kulturen glaubwiirdig zu verkiindigen.

Zum SchluB mochte ich jedoch nadhdriidklich
betonen, da es sich um ein sehr wichtiges
Buch handelt, dessen Wert durch kritische
Bemerkungen nicht geleugnet, sondern be-
tont wird. Die Kritik ist Einladung, das Buch

griindlich zu studieren und sich mit ihm
auseinanderzusetzen.

Rom Bernhard Hiring

SOZIALWISSENSCHAFT

BUCHELE HERWIG, Christsein im gesell-
schaftlichen System. Sozialethische Reflexio-
nen iiber den Zusammenhang von Glaube
und sozio-Skonomischen Strukturen. (103.)
Europa-V., Wien 1976. Brosch. S 68.—.

B. m&chte einmal den Anspruch des christ-
lichen Glaubens innerhalb des gesellschaft-
lichen Systems (13—56), aber auch noch ein
vkonkret-mégliches und relativ-bestes gesell-
schaftliches System” (57—101) skizzieren, be-
wuBlt als Alternative zu den beiden herr-
schenden , grundtypischen Gesellschaftssyste-
men — dem liberal-kapitalistischen und dem
marxistisch-leninistischen” (vgl. 9). Die schwer
zu lesende Arbeit diirfte zu verstehen sein
als persénliches Manifest eines gesellschafts-
politisch Engagierten, der durch die Publika-
tion seiner Vision andere dafiir motivieren
mochte, Solcher Absicht entspricht jedenfalls
die apodiktische, radikal-alternative, kaum
Zwischenschritte oder Nuancen freilassende,
mitunter paradoxale Sprache. Im Unterschied
zur oft recht sterilen herkémmlichen ,,Christ-
lichen Gesellschaftslehre” und im Kontrast
zum hdufig flachen Progressismus wirkt in
diesem Buch vieles (bes. 29—56) recht an-
regend, ja aufriittelnd. Manche Passagen er-
reichen geradezu mystische Dichte. Erfreulich
ist (gegeniiber idealistisch-individualistischen
Positionen) die ausdriickliche Artikulation
der bestehenden Dialektik zwischen Mensch
und gesellschaftlicher Struktur.

Aber — und hier beginnen die Schwierigkei-
ten, jedenfalls des Rez. — B, bescheidet sich
nicht mit einer persdnlichen Denkschrift, die
als perspektivischer Beitrag Platz fiir Argu-
mentation und andere Perspektiven liee,
sondern er versteht seinen Entwurf als all-
gemeines Programm: Schon im Abschnitt
»Der gesellschaftliche Auftrag der Kirche”
(33—56) formuliert er radikale Imperative,
ohne Realisierungsschritte von der doch recht
anderen kirchlichen Wirklichkeit zu diesen
durchaus wiinschenswerten Zielen auch nur
zu erwihnen. Bereits hier ist solcher Uto-
pie-UberschuB nicht unproblematisch. Kaum
akzeptabel wird es aber, wenn anschlie-
Bend in gleicher Apodiktik anspruchsvollste
Handlungsweisen (Selbstlosigkeit, Ich-Du-
Wir-BewufStsein, herrschaftsfreie Kommuni-
kation . . .), die auch fiir Glaubende nur
schrittweise und bleibend-partiell realisier-
bar sind, zu allgemeinen gesellschaftlichen
Erfiillungsnormen, zu einem System ausge-
faltet werden (57—101). Hier bleiben nicht
nur wichtigste und andauernde Realisierungs-
schwierigkeiten (etwa eigenniitzige Einstel-
lungen und Einfliisse einzelner und von
Gruppen, problematische Interessenslagen

199



