fithren .-, .” (114). — Aus diesem Pluralismus
ergibt sich die Empfehlung von Zusammen-
schliissen gleichgesinnter Christen in Grup-
pen und Verbinden. Parteien, die das ,,christ-
lih” in ihrem Namen haben, miiten sich
aber fragen, ob das nicht zu MiBverstind-
nissen fithren kénnte, Fiir beide Vorlagen
(so die Kommentatoren) gilt: Die Glaub-
wiirdigkeit der Texte entscheidet sich nicht
zuletzt darin, ob diese auch und zuerst inner-
kirchlich verwirklicht werden, beispielsweise
werden genannt: der Pluralismus, die Eigen-
und Mitverantwortung . . .
Linz Walter Suk
KATHOLISCHE SOZIALAKADEMIE
USTERREICHS, Heraus aus der Krise —
wohin? Eine Anfrage betreffend unser Wirt-
schaftssystem, Mit Stellungnahmen von Par-
teien und Verbéinden. (168.) Europa-V., Wien
1977. Kart. S 98.—, DM/sfr 14.—.

Der ,Bericht des Club of Rome zur Lage der
Menschheit” iiber ,die Grenzen des Wachs-
tums” brachte 1972 fiir einen unbekiimmer-
ten Glauben an den wirtschaftlichen Fort-
schritt eine nicht mehr zu verbergende Er-
niichterung. Wirtschaftskrisen und ihre viel-
filtigen Folgen verstirkten die Kritik weiter
Kreise an der kapitalistischen Wirtschafts-
weise und -ordnung, denn auch wirtschafts-
politische Gegenmafnahmen brachten nicht
den erwiinschten Erfolg. Da die Wirtschaft
ein unabdingbares Bedingungsfeld unseres
privaten und gesellschaftlichen Lebens ist,
muf gefragt werden, ob in ihrem Mittel-
punkt (noch) der Mensch steht oder ob die-
ser (so lautet ein immer wieder erhobener
Vorwurf) nicht zum Objekt betriebswirt-
schaftlicher Rationalitit und unechter Be-
diirfnisse entfremdet wurde, Kritische Re-
flexion, Auseinandersetzung und (iiber die
Analyse hinausgehende) Konzepte tun not,
statt Flucht ins Pragmatische oder in die Re-
signation, um die Verbesserung, Verdnde-
rung unserer Gesellschaft einleiten zu kén-
nen.

Hier liegt auch der Ort dieser (Streit-)Schrift,
die darauf aus ist, die ,Diskussion zu den
Grundlagen des 8konomisch-politischen Han-
delns . . . offentlich zu fithren . . . (167).
Als erster Schritt dazu sind die Stellung-
nahmen von Parteien und Verbinden ge-
dacht, in denen sich schon sehr deutlich die
beiden wirtschaftspolitischen ,Lager” ab-
zeichnen. Das Gesprich miiite aber weiter-
gehen, diirfte nicht auf mehr oder weniger
akademisch diskutierende Spitzengremien be-
schrinkt bleiben, miiite alle Betroffenen er-
reichen (und wer ist das nicht) und zu Wort
kommen lassen, damit es so (von unten nach
oben) zu neuen Orientierungen kommt.

Mandhes mag in dieser ,Anfrage” dem Le-
ser zu einseitig dargestellt erscheinen, z. B.
die derzeitige Krise als Dauer- und System-

202

krise, das Uberschufmotiv, manche Erwar-
tungen zu utopisch und damit auch zu ideo-
logisch klingen, z. B. wenn die selbstiindige
Mitbestimmung aller von den Entscheidun-
gen Betroffenen, auch im Betrieb und Un-
ternehmen, als neues Lenkungssystem und
als der Weg und als das Ziel und als der
Garant qualitativen Wacdhstums hingestellt
wird. Diese Einwendungen mégen alle zu-
treffen, das Anliegen dieser Schrift (ent-
sprechend Art, 64 der Pastoralkonstitution)
bleibt: Wie kann besser die ,fundamentale
Zwedkbestimmung des Produktionsprozesses”
erreicht werden, die ,,weder in der vermehr-
ten Produktion als solcher noch in der Er-
zielung von Gewinn oder Ausiibung von
Macht, sondern im Dienst . . . am ganzen
Menschen” besteht.

NELL-BREUNING OSWALD VON, Sozial-
lehre der Kirche. Erlduterungen der lehr-
amtlichen Dokumente. (236.) Europa-Verlag,
Wien 1977. Paperback S 126.—, DM/sfr 18.—.

Die Soziallehre der kath. Kirche findet seit
einiger Zeit wieder groSeres Interesse, eine
stirkere Hinwendung zu ihrem Gedankengut
ist zu beobachten. Andere gesellschaftspoliti-
sche Orientierungsversuche haben (wie der
Neomarxismus) an Faszination eingebiifit,
ihre urspriingliche Frische und den Zukunfts-
schwung verloren. Ubrig bleibt oft ein grund-
legendes Unbehagen mit den gesellschaftlich-
wirtschaftlichen Verhiltnissen, weil mit ihnen
das ,liberalistische Egoismusprinzip” (R.Lay)
untrennbar verbunden und immer wieder das
Wirtschaftliche iiber das Soziale zu siegen
scheint.

Um die kath. Soziallehre kennenzulernen,
ist die Kenntnis der sozialen Rundschreiben
der Pipste und anderer kirchlicher Doku-
mente unerlidBlich. Seit 1975 liegen diese
»Texte zur katholischen Soziallehre” vor, hg.
vom Bundesverband der Kath. Arbeitneh-
merbewegung, betreut und mit einer Einfith-
rung versehen von O. v. Nell-Breuning, des-
sen Lebensgeschichte mit der Geschichte der
Soziallehre eng verbunden ist. Die Kenntnis
der Dokumente geniigt aber fiir eine Ausein-
andersetzung mit der kath. Soziallehre nicht.
So hat Nell-Breuning nun auch zusammen-
hiingende Erliuterungen zu den einzelnen
Texten verfafit, die ein Verstindnis der zeit-
geschichtlichen Zusammenhiinge ermdglichen.
Sie zeigen auf, wie die Soziallehre gewachsen
ist aus Not, Ungerechtigkeit und auch aus
den (Streit-)Fragen, die das mensdhliche Zu-
sammenleben aufwirft, und wie sie bemiiht
ist, auf neu auftauchende Fragen neue Ant-
worten zu geben. Die Erlduterungen machen
auch deutlich, da diese Lehre wohl ein ,,Ge-
fiige von offenen Sitzen” (H. ]J. Wallraff)
ist, aber kein ,System” und keine ,Sozial-
apotheke”, und dynamische Reflexion ihres
obersten Prinzipes: der Mensch ist Triger,
Schopfer und Ziel aller gesellschaftlichen Ein-



richtungen und Prozesse mit der jeweiligen
Situation, um so zu Handlungs-Orientierun-
gen zu kommen.

Mit diesem bisher einzigen zusammenhin-
genden Kommentar zu den Sozialdokumen-
ten der Kirche ist die Auseinandersetzung
mit dem Gedankengut der kath. Soziallehre
in ausgezeichneter Weise méoglich.

Linz Walter Suk

KIRCHENRECHT

BRUNS BERNHARD, Ehescheidung und Wie-
derheirat im Fall von Ehebruch. Eine rechts-
und dogmengeschichtliche Untersuchung zu
Kanon 7 der 24. Sitzung des Konzils von
Trient. (Annuarium historiae conciliorum,
hg. v. Brandmiiller/Biumer. Suppl. 3) (200.)
Schoningh, Paderborn 1976, Kart. lam,
DM 28.—.

Im Zusammenhang mit der Mdglichkeit von
Ehescheidung und Wiederheirat in der Diszi-
plin der kath. Kirche taucht immer wieder
die Frage nach der dogmatischen und recht-
lichen Tragweite der Aussagen des Triden-
tinums auf. Insbesondere ist es c. 7 der 24.
Sitzung (1563), der schon zu wiederholten
Malen in mehr oder minder groBangelegten
Untersuchungen auf seinen Stellenwert hin
gepriift wurde (“Si quis dixerit, Ecclesiam
errare, cum docuit et docet, iuxta evangeli-
cam et apostolicam doctrinam [cf. Mc 10;
1 Cor 7], propter adulterium alterius coniu-
gum matrimonii vinculum non posse dis-
solvi, et utrumque, vel etiam innocentem, qui
causam adulterio non dedit, non posse, altero
coniuge vivente, aliud matrimonium contra-
here, moecharique eum, qui dimissa adultera
aliam duxerit, et eam, quae dimisso adultero
alii nupserit: an, s5.”). Die herrschende Lehre
ist durch Fransen und neuerdings Bressan
gepragt und liduft im wesentlichen darauf
hinaus, da in der eigenartig verklausu-
lierten Formulierung des c. 7 kein Dogma im
Sinne der kath. Glaubenslehre zu erblicken
sei. Bressan formulierte als Ergebnis seiner
Untersuchung, daf der Kanon zwar iiber den
Status eines rein diszipliniren Dokuments
hinausgehe, aber doch wiederum nicht als
eine dogmatische Definition der Unaufl$s-
lichkeit der Ehe anzusehen sei (Bressan, Il
canone tridentino sul divorzio per adulterio
e linterpretazione degli autori, Rom 1973).
— Da8 indes die Formulierung des c. 7 In-
terpretationsschwierigkeiten Tiir und Tor 8ff-
nen wiirde, liegt auf der Hand, und so ist
denn auch im Verlauf der Jahrhunderte schon
eine bunte Palette von Meinungen {iber
seine Tragweite vertreten worden, die von
dogmatischer Definition einer geoffenbarten
Wahrheit bis zur rein diszipliniren Aussage
ohne jedweden dogmatischen Stellenwert
reicht.

Angesichts dieser bisherigen Vielfalt der Mei-
nungen nimmt man das Buch Bruns’ mit Span-

nung zur Hand. Schon ein Blick in das verwen-
dete Quellenmaterial und die Art des Umgangs
mit diesem zeigt, dal B. mit einer {iber das
gewbhnliche Maf8 hinausreichenden Sorgfalt
zu Werke gegangen ist. Als besonderes Ver-
dienst muf angesehen werden, daf8 der theo-
logiegeschichtliche Hintergrund der in Rede
stehenden Entscheidung des Konzils aufge-
hellt wurde. Die Konzilsviter muBlten einer-
seits die Lehre Luthers zurlickweisen, der
eine kirchliche (pdpstliche) Kompetenz in
Ehesachen rundweg bestritt, andererseits hat-
ten sie sich mit jenen katholischen Theologen
zu befassen, die (wie Erasmus, Cajetanus
und Ambrosius Catharinus) eine pipstliche
Kompetenz auch fiir eine Scheidung der ge-
schlossenen und vollzogenen Christenehe an-
nahmen,

Das Ringen um eine Formulierung, die még-
lichst wenig Anlaf zu Konflikten bieten,
andererseits aber doch die kath. Auffas-
sung klar zum Ausdruck bringen sollte, tritt
aus den von B. eingehend herangezogenen
Konzilsakten plastisch zutage. Umso mehr
aber setzt das Ergebnis seiner Untersuchung
in Erstaunen, da B. c. 7 schlechthin als eine
dogmatische Definition der kirchlichen Lehre
von der Unauflsslichkeit ansieht. ,Die Ehe-
scheidungslehre des can. 7 muf nach dem
Verstiindnis und der Intention der Konzils-
viter als ein Dogma auch im modernen Sinn
des Wortes verstanden werden: Eine von
Gott formell oder wenigstens virtuell ge-
offenbarte Glaubenswahrheit. Das diesbe-
ziigliche Ehescheidungsrecht der katholischen
Kirche beruht demnach auf dem gottlichen
Recht” (156). Offensichtlich aber vermag die-
ses Ergebnis B. selbst nicht ganz zu befrie-
digen, denn er sicht die Besonderheit dieser
dogmatischen Definition darin, da8 die Leug-
nung der vom Tridentinum als Glaubens-
wahrheit definierten kirchlichen Lehre von
der Unauflsslichkeit ausnahmsweise nicht
Hiiresie bedeuten solle. Zur Hiresie werde
diese Leugnung erst dann, wenn damit der
gegen die Kirche gerichtete Vorwurf des Irr-
tums verbunden sei (155 f). Diese Ausnahme-
stellung sieht B. formal in der Formulierung
»5i gms dixerit, Ecclesiam errare...” be-
griindet; materiell sei sie von der Riicksicht-
nahme auf die eine liberalere Scheidungs-
praxis gewohnten Griechen und auf die Lehre
jener Kirchenviiter bedingt, die die Unzudhts-
klauseln bei Mt im Sinne einer Scheidung
mit der Moglichkeit der Wiederverheiratung
interpretierten.

Ich muB gestehen, da8 mich an diesem Er-
gebnis weniger die These von der Dogmati-
sierung der kirchlichen Lehre von der Un-
auflgslichkeit der Ehe iiberrascht (diese Be-
hauptung ist ja nicht neu), sondern dag es
ein Dogma geben solle, das man ,,straflos”,
d. h., ohne vom Anathem getroffen zu wer-
den, leugnen kénne. Selbst wenn eine solche
Konstruktion im Lehrgebiude der kath. Kir-

203



