richtungen und Prozesse mit der jeweiligen
Situation, um so zu Handlungs-Orientierun-
gen zu kommen.

Mit diesem bisher einzigen zusammenhin-
genden Kommentar zu den Sozialdokumen-
ten der Kirche ist die Auseinandersetzung
mit dem Gedankengut der kath. Soziallehre
in ausgezeichneter Weise méoglich.

Linz Walter Suk

KIRCHENRECHT

BRUNS BERNHARD, Ehescheidung und Wie-
derheirat im Fall von Ehebruch. Eine rechts-
und dogmengeschichtliche Untersuchung zu
Kanon 7 der 24. Sitzung des Konzils von
Trient. (Annuarium historiae conciliorum,
hg. v. Brandmiiller/Biumer. Suppl. 3) (200.)
Schoningh, Paderborn 1976, Kart. lam,
DM 28.—.

Im Zusammenhang mit der Mdglichkeit von
Ehescheidung und Wiederheirat in der Diszi-
plin der kath. Kirche taucht immer wieder
die Frage nach der dogmatischen und recht-
lichen Tragweite der Aussagen des Triden-
tinums auf. Insbesondere ist es c. 7 der 24.
Sitzung (1563), der schon zu wiederholten
Malen in mehr oder minder groBangelegten
Untersuchungen auf seinen Stellenwert hin
gepriift wurde (“Si quis dixerit, Ecclesiam
errare, cum docuit et docet, iuxta evangeli-
cam et apostolicam doctrinam [cf. Mc 10;
1 Cor 7], propter adulterium alterius coniu-
gum matrimonii vinculum non posse dis-
solvi, et utrumque, vel etiam innocentem, qui
causam adulterio non dedit, non posse, altero
coniuge vivente, aliud matrimonium contra-
here, moecharique eum, qui dimissa adultera
aliam duxerit, et eam, quae dimisso adultero
alii nupserit: an, s5.”). Die herrschende Lehre
ist durch Fransen und neuerdings Bressan
gepragt und liduft im wesentlichen darauf
hinaus, da in der eigenartig verklausu-
lierten Formulierung des c. 7 kein Dogma im
Sinne der kath. Glaubenslehre zu erblicken
sei. Bressan formulierte als Ergebnis seiner
Untersuchung, daf der Kanon zwar iiber den
Status eines rein diszipliniren Dokuments
hinausgehe, aber doch wiederum nicht als
eine dogmatische Definition der Unaufl$s-
lichkeit der Ehe anzusehen sei (Bressan, Il
canone tridentino sul divorzio per adulterio
e linterpretazione degli autori, Rom 1973).
— Da8 indes die Formulierung des c. 7 In-
terpretationsschwierigkeiten Tiir und Tor 8ff-
nen wiirde, liegt auf der Hand, und so ist
denn auch im Verlauf der Jahrhunderte schon
eine bunte Palette von Meinungen {iber
seine Tragweite vertreten worden, die von
dogmatischer Definition einer geoffenbarten
Wahrheit bis zur rein diszipliniren Aussage
ohne jedweden dogmatischen Stellenwert
reicht.

Angesichts dieser bisherigen Vielfalt der Mei-
nungen nimmt man das Buch Bruns’ mit Span-

nung zur Hand. Schon ein Blick in das verwen-
dete Quellenmaterial und die Art des Umgangs
mit diesem zeigt, dal B. mit einer {iber das
gewbhnliche Maf8 hinausreichenden Sorgfalt
zu Werke gegangen ist. Als besonderes Ver-
dienst muf angesehen werden, daf8 der theo-
logiegeschichtliche Hintergrund der in Rede
stehenden Entscheidung des Konzils aufge-
hellt wurde. Die Konzilsviter muBlten einer-
seits die Lehre Luthers zurlickweisen, der
eine kirchliche (pdpstliche) Kompetenz in
Ehesachen rundweg bestritt, andererseits hat-
ten sie sich mit jenen katholischen Theologen
zu befassen, die (wie Erasmus, Cajetanus
und Ambrosius Catharinus) eine pipstliche
Kompetenz auch fiir eine Scheidung der ge-
schlossenen und vollzogenen Christenehe an-
nahmen,

Das Ringen um eine Formulierung, die még-
lichst wenig Anlaf zu Konflikten bieten,
andererseits aber doch die kath. Auffas-
sung klar zum Ausdruck bringen sollte, tritt
aus den von B. eingehend herangezogenen
Konzilsakten plastisch zutage. Umso mehr
aber setzt das Ergebnis seiner Untersuchung
in Erstaunen, da B. c. 7 schlechthin als eine
dogmatische Definition der kirchlichen Lehre
von der Unauflsslichkeit ansieht. ,Die Ehe-
scheidungslehre des can. 7 muf nach dem
Verstiindnis und der Intention der Konzils-
viter als ein Dogma auch im modernen Sinn
des Wortes verstanden werden: Eine von
Gott formell oder wenigstens virtuell ge-
offenbarte Glaubenswahrheit. Das diesbe-
ziigliche Ehescheidungsrecht der katholischen
Kirche beruht demnach auf dem gottlichen
Recht” (156). Offensichtlich aber vermag die-
ses Ergebnis B. selbst nicht ganz zu befrie-
digen, denn er sicht die Besonderheit dieser
dogmatischen Definition darin, da8 die Leug-
nung der vom Tridentinum als Glaubens-
wahrheit definierten kirchlichen Lehre von
der Unauflsslichkeit ausnahmsweise nicht
Hiiresie bedeuten solle. Zur Hiresie werde
diese Leugnung erst dann, wenn damit der
gegen die Kirche gerichtete Vorwurf des Irr-
tums verbunden sei (155 f). Diese Ausnahme-
stellung sieht B. formal in der Formulierung
»5i gms dixerit, Ecclesiam errare...” be-
griindet; materiell sei sie von der Riicksicht-
nahme auf die eine liberalere Scheidungs-
praxis gewohnten Griechen und auf die Lehre
jener Kirchenviiter bedingt, die die Unzudhts-
klauseln bei Mt im Sinne einer Scheidung
mit der Moglichkeit der Wiederverheiratung
interpretierten.

Ich muB gestehen, da8 mich an diesem Er-
gebnis weniger die These von der Dogmati-
sierung der kirchlichen Lehre von der Un-
auflgslichkeit der Ehe iiberrascht (diese Be-
hauptung ist ja nicht neu), sondern dag es
ein Dogma geben solle, das man ,,straflos”,
d. h., ohne vom Anathem getroffen zu wer-
den, leugnen kénne. Selbst wenn eine solche
Konstruktion im Lehrgebiude der kath. Kir-

203



che moglich sein sollte (mir persénlich scheint
das zweifelhaft), so miilten doch fiir eine
solche These gewichtigere als die von B. bei-
gesteuerten Argumente zur Verfiigung ste-
hen! Die Textgeschichte liefert den ange-
strebten Beweis meines Erachtens nicht.

So triibt sich leider das Bild der ansonst
ausgezeichneten Studie. Es hat den Anschein,
als sei B. zu sehr mit einer vorgefaBten
Meinung ans Werk gegangen und habe zu
wenig unbefangen die Quellen sprechen las-
sen. Angesichts der sonst zu beobachtenden
kritischen Sondierung und Sichtung des
Quellenmaterials stellt sich die angenommene
Besonderheit der dogmatischen Formulierung
als eigentiimlicher Bruch im wissenschaftli-
chen Argumentieren dar.

Uber den genauen Inhalt der Ehelehre des
Tridentinums, insbesondere in bezug auf die
Frage von Scheidung und Wiederverheira-
tung, ist daher sicher noch nicht das letzte
Wort gesprochen.

Linz Bruno Primetshofer

PASTORALTHEOLOGIE

RATZINGER J. / LEHMANN K., Mit der
Kirche leben. (77.) Herder, Freiburg 1977.
Kart. lam. DM 9.80.

Ratzinger analysiert den Normalcdhristen und
die Kirche hinsichtlich ihrer Identifizierungs-
mdglichkeit (,Identifikation mit der Kirche”).
Normalfall heute ist der , Auswahlchrist”
(Zulehner). Wie verhilt sich diese Tatsache
zur Norm? Das marktwirtschaftliche Modell
der Kirche ist abzulehnen. Auf der Suche
nach Identitit wird der Mensch erst in sei-
nen Identifikationen er selber. Da die Kirche
nie von ihrer konkreten geschichtlichen Er-
scheinung abzutrennen, mit ihr auch nicht
gleichzusetzen ist, darum ist eine Totalidenti-
fikation mit dem jeweiligen Zustand der Kir-
che illegitim. Der Mensch findet Heil nur
in der Identifikation mit Gott, die nur in
Christus moglich ist, ,,weil Gott sich in ihm
selbst mit dem Menschen identifiziert hat”
(33). Daraus folgert R.: ,Kirche ist umso
strenger gegeben, je reiner die Identifikation
mit Christus zutrifft; im Vollsinn ist
sie nur da, wo die Identifikation voll
geworden ist, d. h. bei denen, die auch
mit-auferwedkt sind” (34 f). Der Christ soll-
te diesen qualitativen Grundentscheid der
Kirche mitvollziehen; er wird zwar dadurch
keineswegs alles iiberblicken oder subjektiv
assimilieren kénnen, er betritt jedoch ,,fromm
und kritisch” (40) die richtige Fihrte in
Richtung des Ganzen.

,Lohnt es sich, in der Kirche zu bleiben und
fiir sie zu leben?’ Nach Lehmann setzt die
positive Antwort eine Leidenschaft fiir Gott
voraus, kraft deren der Mensch lebendiger
Zeuge der Gotteserfahrung in unserer Welt
sein soll. , Kirchlichkeit” besteht in der tota-
len Beziehung zu ,,Christus, dessen Zuwen-

204

dung zur Welt sie geschichtlich darstellt”
(s8), also in einer doppelten Transzendenz,
snach innen” auf den Herrn hin, nach
rauen” in die Welt hinein. Kritik an der
Kirche besteht darum zu Recht, weil ihre
Identitit mit dem Herrn immer wieder ver-
dunkelt ist. Die Stellung zu ihr muB sich
ausrichten am ,,Geist des Verhiltnisses, das
zwischen Christus und der Kirche besteht”
(61). Dadurch wird das Siindige an ihr nicht
verharmlost. Solche vom Glauben genihrte
Kirchenkritik ist nachsichtig und barmherzig,
so dafl (auch im Wissen um meine Schuld)
einer Identifikation mit der Kirche und einem
radikalen Einsatz in ihrem Raum das Tor
offen ist. Viele uns bedriingende Fragen wer-
den dadurch zweitrangig.

Die Uberlegungen der beiden Dogmatiker
bieten grundsitzliche Antworten, indem sie
die , Kirchlichkeit” in Jesus Christus begriin-
den. Hier aber beginnt die schwierige, nie
endende Arbeit, den ,theologischen Ballon-
flug” (33 f) des Dogmatikers in die gelebte all-
tigliche Kirchlichkeit zu {ibersetzen, in die pa-
storale Praxis. Wird die ,Enteignung der Pri-
vatexistenz” (50) nicht gelegentlich auf der
kirchlich(-diplomatischen) oder ordens-autori-
tiren Ebene zu bald angesiedelt? Wie oft
und wo verhindert Versuchung zur Macht
die geforderte ,Aufhebung” der Kirchlich-
keit (vgl. 58f)7 . . . Die Forderung nach
der reinen Liebe, nach der unbesiegbaren
Leidenschaft fiir Gott, nach dem ,Leben in
der vdlligen Drangabe an das Heil der Welt,
ohne Riicksicht auf die eigene Person” (70)
bedarf einer Erginzung: Kirchlicher Dienst
darf ein Hineinwachsen in diese Totalhin-
gabe sein; sie am Anfang (ohne Anweg)
bereits zu fordern, kann dem redlich seiner
Schwachheit Bewuflten den Mut nehmen,
iiberhaupt aufzubrechen. Es wiire nicht nur
von den in ridumlicher und zeitlicher Hin-
sicht unbegrenzten Diensten (55) zu reden,
sondern auch (angesichts der Uberforderung
vieler im Einsatz Stehender) von Riicksicht
auf die Person und einem gesunden Haus-
halt der Krifte.

Solche Fragen sprechen nur fiir den weg-
weisenden und anregenden Inhalt und lassen
das Buch allen weiterempfehlen, die in dieser
Kirche leben und arbeiten.

GERKEN ALEXANDER, Eudh ist es gegeben.
Vom Mut, den Glauben zu leben und zu
verkiindigen. (160.) Herder, Freiburg 1977.
Kart. lam. DM 18.80.

Wer meint, ein frommes Erbauungsbuch in
die Hand zu nehmen, wird iiberrascht sein
von der Tiefe der Gedanken und von der
Fiille theol. Implikationen. G. ist auf der
Suche ,,nach Unmittelbarkeit und damit nach
der Erfahrung Gottes” (17). Ob des gdtt-
lichen, nicht manipulierbaren Geschenkcha-
rakters dieser Erfahrung spricht er sich im-
mer wieder gegen alle transzendentalphil.



