che moglich sein sollte (mir persénlich scheint
das zweifelhaft), so miilten doch fiir eine
solche These gewichtigere als die von B. bei-
gesteuerten Argumente zur Verfiigung ste-
hen! Die Textgeschichte liefert den ange-
strebten Beweis meines Erachtens nicht.

So triibt sich leider das Bild der ansonst
ausgezeichneten Studie. Es hat den Anschein,
als sei B. zu sehr mit einer vorgefaBten
Meinung ans Werk gegangen und habe zu
wenig unbefangen die Quellen sprechen las-
sen. Angesichts der sonst zu beobachtenden
kritischen Sondierung und Sichtung des
Quellenmaterials stellt sich die angenommene
Besonderheit der dogmatischen Formulierung
als eigentiimlicher Bruch im wissenschaftli-
chen Argumentieren dar.

Uber den genauen Inhalt der Ehelehre des
Tridentinums, insbesondere in bezug auf die
Frage von Scheidung und Wiederverheira-
tung, ist daher sicher noch nicht das letzte
Wort gesprochen.

Linz Bruno Primetshofer

PASTORALTHEOLOGIE

RATZINGER J. / LEHMANN K., Mit der
Kirche leben. (77.) Herder, Freiburg 1977.
Kart. lam. DM 9.80.

Ratzinger analysiert den Normalcdhristen und
die Kirche hinsichtlich ihrer Identifizierungs-
mdglichkeit (,Identifikation mit der Kirche”).
Normalfall heute ist der , Auswahlchrist”
(Zulehner). Wie verhilt sich diese Tatsache
zur Norm? Das marktwirtschaftliche Modell
der Kirche ist abzulehnen. Auf der Suche
nach Identitit wird der Mensch erst in sei-
nen Identifikationen er selber. Da die Kirche
nie von ihrer konkreten geschichtlichen Er-
scheinung abzutrennen, mit ihr auch nicht
gleichzusetzen ist, darum ist eine Totalidenti-
fikation mit dem jeweiligen Zustand der Kir-
che illegitim. Der Mensch findet Heil nur
in der Identifikation mit Gott, die nur in
Christus moglich ist, ,,weil Gott sich in ihm
selbst mit dem Menschen identifiziert hat”
(33). Daraus folgert R.: ,Kirche ist umso
strenger gegeben, je reiner die Identifikation
mit Christus zutrifft; im Vollsinn ist
sie nur da, wo die Identifikation voll
geworden ist, d. h. bei denen, die auch
mit-auferwedkt sind” (34 f). Der Christ soll-
te diesen qualitativen Grundentscheid der
Kirche mitvollziehen; er wird zwar dadurch
keineswegs alles iiberblicken oder subjektiv
assimilieren kénnen, er betritt jedoch ,,fromm
und kritisch” (40) die richtige Fihrte in
Richtung des Ganzen.

,Lohnt es sich, in der Kirche zu bleiben und
fiir sie zu leben?’ Nach Lehmann setzt die
positive Antwort eine Leidenschaft fiir Gott
voraus, kraft deren der Mensch lebendiger
Zeuge der Gotteserfahrung in unserer Welt
sein soll. , Kirchlichkeit” besteht in der tota-
len Beziehung zu ,,Christus, dessen Zuwen-

204

dung zur Welt sie geschichtlich darstellt”
(s8), also in einer doppelten Transzendenz,
snach innen” auf den Herrn hin, nach
rauen” in die Welt hinein. Kritik an der
Kirche besteht darum zu Recht, weil ihre
Identitit mit dem Herrn immer wieder ver-
dunkelt ist. Die Stellung zu ihr muB sich
ausrichten am ,,Geist des Verhiltnisses, das
zwischen Christus und der Kirche besteht”
(61). Dadurch wird das Siindige an ihr nicht
verharmlost. Solche vom Glauben genihrte
Kirchenkritik ist nachsichtig und barmherzig,
so dafl (auch im Wissen um meine Schuld)
einer Identifikation mit der Kirche und einem
radikalen Einsatz in ihrem Raum das Tor
offen ist. Viele uns bedriingende Fragen wer-
den dadurch zweitrangig.

Die Uberlegungen der beiden Dogmatiker
bieten grundsitzliche Antworten, indem sie
die , Kirchlichkeit” in Jesus Christus begriin-
den. Hier aber beginnt die schwierige, nie
endende Arbeit, den ,theologischen Ballon-
flug” (33 f) des Dogmatikers in die gelebte all-
tigliche Kirchlichkeit zu {ibersetzen, in die pa-
storale Praxis. Wird die ,Enteignung der Pri-
vatexistenz” (50) nicht gelegentlich auf der
kirchlich(-diplomatischen) oder ordens-autori-
tiren Ebene zu bald angesiedelt? Wie oft
und wo verhindert Versuchung zur Macht
die geforderte ,Aufhebung” der Kirchlich-
keit (vgl. 58f)7 . . . Die Forderung nach
der reinen Liebe, nach der unbesiegbaren
Leidenschaft fiir Gott, nach dem ,Leben in
der vdlligen Drangabe an das Heil der Welt,
ohne Riicksicht auf die eigene Person” (70)
bedarf einer Erginzung: Kirchlicher Dienst
darf ein Hineinwachsen in diese Totalhin-
gabe sein; sie am Anfang (ohne Anweg)
bereits zu fordern, kann dem redlich seiner
Schwachheit Bewuflten den Mut nehmen,
iiberhaupt aufzubrechen. Es wiire nicht nur
von den in ridumlicher und zeitlicher Hin-
sicht unbegrenzten Diensten (55) zu reden,
sondern auch (angesichts der Uberforderung
vieler im Einsatz Stehender) von Riicksicht
auf die Person und einem gesunden Haus-
halt der Krifte.

Solche Fragen sprechen nur fiir den weg-
weisenden und anregenden Inhalt und lassen
das Buch allen weiterempfehlen, die in dieser
Kirche leben und arbeiten.

GERKEN ALEXANDER, Eudh ist es gegeben.
Vom Mut, den Glauben zu leben und zu
verkiindigen. (160.) Herder, Freiburg 1977.
Kart. lam. DM 18.80.

Wer meint, ein frommes Erbauungsbuch in
die Hand zu nehmen, wird iiberrascht sein
von der Tiefe der Gedanken und von der
Fiille theol. Implikationen. G. ist auf der
Suche ,,nach Unmittelbarkeit und damit nach
der Erfahrung Gottes” (17). Ob des gdtt-
lichen, nicht manipulierbaren Geschenkcha-
rakters dieser Erfahrung spricht er sich im-
mer wieder gegen alle transzendentalphil.



und -theol. Uberlegungen aus, denn solche
menschliche Hybris macht Gott zum Prinzip
oder zur Idee, 148t Gott nicht Gott sein. Gott
schenkt sich uns in Christus, dem Gekreu-
zigten und Auferstandenen, und kann so er-
fahren werden: jenseits von Theozentrik
und Anthropozentrik, denn ,der unabding-
bare Grund und der Einstieg christlichen
Glaubens” (34) bleibt die Begegnung mit
ihm; jenseits von Kontemplation und Aktion,
die beim Christen ,eine Ellipse mit zwei
Brennpunkten” (40) bilden; jenseits von
sakral und profan, denn in ihm ist der
Unterschied personalisiert als Gefille zwi-
schen dem von der Siinde befreiten und dem
erldsungsbediirftigen Menschen; jenseits von
konservativ und progressiv, denn Gottes
Wesen liBt sich nicht in eine Bewegungs-
richtung der Zeit und Geschichte einkapseln.
Im Vertrauen auf dieses Griflersein Gottes
und seines Heils wagt der Glaube auch den
Gang ins Dunkel.

Im 2. Kap. zeigt G. die Grundhaltung der
Armut und Anbetung als die ,, Tiir zur Glau-
benserfahrung” (60) und zu Glaubensmut.
Aus der GroBe Gottes folgert G., daB8 Gott
sich ,,von vornherein” (71) auch im Modus
der Abwesenheit zeige, besonders in unserer
Zeit. In dem am Kreuz mit uns solidarisch
sterbenden Jesus ist uns das Zeichen des
Bei-uns-Seins Gottes auch in der Finsternis
geschenkt. Die Gegenwart Gottes in der Welt
wird als ausstiindige, verheifene Gegenwart
erfahren, die zum Handeln in Taten der Liebe
driingt. In Christus, dem ,Urwort” und in
den Zeugen Christi wird uns Gotteserfah-
rung zuteil. Die stirkste Erfahrung schenkt
die Gemeinschaft Glaubender.

Das 3. Kap. spricht vom Glauben, der dringt,
sich mitzuteilen. Dabei muf ,die Einheit
von duflerer und innerer Gnade, von Wort
und Geist, von Sakrament und Glauben”
(129 f), von Amt und Charisma, von Or-
thodoxie und Orthopraxie gewahrt werden.
Christsein darf weder Aufldsung ins allge-
meine Menschsein noch Riidkzug ins Getto
sein; der konkrete Mensch Jesus Christus
bleibt die unableitbare, alles iibersteigende
Antwort, das unterscheidend christliche Mo-
tiv bei aller Zusammenarbeit.

Das Buch ist ein leidenschaftliches Plidoyer
fiir Gottes Wesen, Freiheit und Hoheit, fiir
die Geschopflichkeit des Menschen, fiir die
Vorbehaltlosigkeit des Glaubens und die
Dialektik unserer Glaubenserfahrung, fiir
die Einzigartigkeit Christi und des Christen-
tums. Die Kehrseite dieses Pathos sind je-
dodch die fiir diese Traditionen bezeichnenden
Fragen und Bedenken. Ist die , Nichtmanipu-
lierbarkeit Gottes und seines Heils ,wirklich’
Resultat” (58) und nicht eher Ausgangs-
punkt der Uberlegungen? Wird ein (gele-
gentlich) voluntaristisch anmutender Begriff
der Freiheit Gottes der Unwiderruflichkeit
der Inkarnation gerecht (vgl. 35f, 39f, 75)?

MiiBte nicht der Anweg zum Glauben, das
Von-unten-her, fiir den heutigen Menschen
mehr aufgezeigt werden — sofern es der An-
satz zulaft? Die Diskussion dariiber fiihrt
in die unerschpfliche Problematik des Ver-
hiltnisses Schépfung — Erldsung, Philosophie
— Theologie, Natur — Gnade, Ankniipfung —
Neuheit. Viele der von G. Kritisierten gra-
vitieren zum ersten hin, indes sein versuch-
ter Mittelweg eher zum zweiten hinneigt. Die
Fiille der theol. Anregungen, die praktischen
Hinweise fiir die Verkiindigung, der spiri-
tuelle Gewinn empfehlen das Buch allen
Priestern und Seelsorgern.
Linz Walter Wimmer
LANGE JOSEF, Ehe und Eamilienpastoral
heute. Situationsanalyse, Impulse, Konzepte.
(300.) Herder, Wien 1977. Kart. S 220.—,
DM 36.80.

Diese Dissertation zeigt im Bereich Ehe und
Familie, wie sich die neu konzipierte Pasto-
raltheologie versteht, nimlich ,als die Diszi-
plin, die den Theorie-Praxis-Bezug ausdriick-
lih in seiner theologischen Relevanz auf-
greift” (11).

Im 1. Teil werden Ehe und Familie in sozio-
logischer und sozialpsychologischer Sicht be-
handelt. Der Leser findet den heutigen Stand
gut dargestellt, wobei das ausfiihrliche In-
haltsverzeichnis die Mdglichkeit bietet, ge-
wiinschte Details leicht zu finden. VE. wider-
spricht der These vom Funktionsverlust der
Familie (50) und zeigt neben den spezifischen
Gefihrdungen auch die Chancen, die im ge-
genwirtigen WandlungsprozeB liegen (72 bis
74). Der 2. Teil bietet eine Religionssozio-
logie von Ehe und Familie. Ein guter Ein-
blick in die Ergebnisse der Untersuchungen,
die im deutschen Sprachraum durchgefiihrt
wurden. Bezliglich der Religiositit in kath.
Familien kommt Vf. zu folgenden Ergebnis-
gen: Partielle Identifikation mit der Kirche,
Subjektivierung des Glaubens, Bedeutungs-
verlust der Ortsgemeinde, wachsende Distanz
zur Kirche bei Jiingeren, abnehmende Kirch-
lichkeit bei einzelnen Kategorien von Katho-
liken, negativer Zusammenhang zwischen
kirchlich-religitser Praxis und Familienstand,
negative Korrelation zwischen Urbanisie-
rungsgrad und Intensitit kirchlicher Religio-
sitit, Sexualitit, Ehe und Familie als per-
sonlich zu gestaltende und zu verantwor-
tende Bereiche und starke Bejahung offent-
licher Funktionen der Kirche (129—137). Das
Ergebnis der Untersuchung des Zusammen-
hanges von Familie und Kirche ist hart und
aufriittelnd: ,Die typische Familie ist die
nichtkirchlich-christliche” (158).

Im 3. Teil (Ehe und Familie in theologischer
Sicht) finden sich die Entwicklung der tradi-
tionellen Theologie, die theologischen Neu-
ansitze und die kirchenamtlichen Aussagen
sowie kritische Stellungnahmen, besonders
auch iiber die Funktion des Rechts in der

205



