MAXIMILIAN LIEBMANN

Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses?
Gemeinsamer katholisch/lutherischer Kommentar und konziliarer Vorgang als Vorstufen?

I. Beginn der Diskussion und Stand der Bemiihungen

1. Beginn der Diskussion

Seit V. Pfniir (nunmehr Prof. fiir Kirchengeschichte in Miinster) in einem Referat in
Rom (1974) den Gedanken einer Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses
(= CA) in die Welt setzte!, ist dieses Thema nach und nach zum Thema Nr. 1 in der
Skumenischen Diskussion im deutschen Sprachraum geworden. Den Hohepunkt
erreichte diese 1977 in der kath. Nachrichtenagentur Okumenische Nachrichten (KNA/
UKI). 1974 sprach Pfniir noch recht unbekiimmert vom ,ersten konkreten Schritt”,
der ,katholischerseits” fiir die Kircheneinheit zu tun wire, nimlih ,die Aner-
kennung des Augsburgischen Bekenntnisses (verstanden auf dem Hintergrund des
historischen Kontextes von 1530) als Zeugnis kirchlichen Glaubens’’2 zu vollziehen.

Die Okumenische Bistumskommission von Miinster (der Pfniir auch angehort) griff
diese Thematik ein halbes Jahr spiter auf und empfahl auf ihrer Sitzung vom
19. Juni 1974, ,die Deutsche Bischofskonferenz moge die Méglichkeit einer Aner-
kennung der Confessio Augustana von seiten der katholischen Kirche priifen. Mit
einer derartigen Anerkennung soll erstens die Augsburgische Konfession in ihrer
historischen und gegenwirtigen Bedeutung als Ausdruck evangelisch-lutherischen
Glaubens ernstgenommen und gleichzeitig ein katholisches Bild des Luthertums abge-
baut werden, das vor allem durch polemisch iiberspitzte reformatorische AuBerungen
aus der bewegten Umbruchzeit von 1520/21 bestimmt ist, die in Sammlungen
ketzerischer reformatorischer Sitze konserviert wurde, auch wenn sie in der Zwischen-
zeit in der Confessio Augustana bereits korrigiert waren. Zweitens soll damit zum
Ausdruck gebracht werden, daf die Augsburgische Konfession keine kirchentrennenden
Lehren vertritt und als Zeugnis gemeinkirchlichen Glaubens von katholischer Seite
bejaht werden kann’3. Inzwischen hat dieser Anerkennungsgedanke auch auf luthe-
rischer Seite geziindet und eine Gruppe dieser Kirche sprach im November 1975
im Einheitssekretariat in Rom vor. Diesem Gespriach, in dem von lutherischer Seite
die Frage aufgeworfen wurde, ,,0b es nicht fiir die Skumenische Situation von grofer
Wichtigkeit wire, wenn die Augustana als ein katholisches Bekenntnis deutlich
herausgestellt werde’4, verlieh der Prasident des Einheitssekretariates Johann Kardinal
Willebrands durch seine Gesprichsbeteiligung besonderes Gewicht®. Die weitere Dis-
kussion iiber diese Thematik schwoll alsbald orkanartig an, was nicht nur vom
groflen Interesse Zeugnis gab, sondern auch neben vielem Pro auch gewichtiges Contra
zutage forderte.

1Vgl. Pfniir Vinzenz, Das Problem des Amtes in heutiger lutherisch/katholischer Begeg-
nung. In: Cath., 28. Jg. (1974) 114—134.

tEbd. 126. Pfniir 4uBerte dies im Rahmen eines Vortrages, ,gehalten auf der zweiten
Sitzung (Rom, 8. bis 12. Jinner 1974) der vom Lutherischen Weltbund und vom vatika-
nischen Einheitssekretariat neu konstituierten gemeinsamen lutherisch/katholischen Arbeits-
gruppe”. Ebd. 114, Anm. 1. Ders., in: Internationale Zeitschrift ,Communio’, 4. Jg. (1975)
298—307; 5. Jg. (1976) 374—381, 477—478.

3 Pfniir, Anerkennung der Confessio Augustana durch die katholische Kirche? In: Katho-
lische Anerkennung des Augsburgischen Glaubensbekenntnisses? Hg. von Meyer Harding /
Schiitte Heinz /| Mund Hans-Joachim., Okumenische Perspektiven (OkP), Nr. 9, Fr.

1977, 60—81. Die zit. Stelle findet sich 63.

4 Meyer Harding / Schiitte Heinz, ebd., 12. 8 Ebd., 11.

221



2. Stand der Bemiihungen

Den ganzen Verlauf der Diskussion und ihr Ergebnis hier vollstindig zu referieren®,
ist nicht Aufgabe dieser Abhandlung und wiirde den vorgegebenen Rahmen bei
weitem sprengen. Vier markante Stationen bzw. Meilensteine seien jedoch, um den
Stand der Bemiihungen abzustedken, skizziert.

a) Die Ratzinger-Erklirung

J. Ratzinger, inzwischen zum Erzbischof von Miinchen-Freising und zum Kardinal
ernannt, duBerte sich im Jinner 1976 auf Grazer akademischem Boden bei seinem
Vortrag anliillich der Zehn-Jahr-Gedenkfeier nach Aufhebung der Exkommunikationen
zwischen Rom und Konstantinopel: , Die Forschungen der letzten Jahre konvergieren
dahin, daB die Confessio Augustana als grundlegende lutherische Bekenntnisschrift
nicht nur aus diplomatischen Griinden so abgefa8t wurde, da8 sie reichsrechtlich als
katholisches Bekenntnis auslegbar sein sollte; sie wurde auch mit innerer Uberzeugung
als Suche nach evangelischer Katholizitit konzipiert — als ein Miihen darum, das
brodelnde Gebilde der friihen reformatorischen Bewegung in einer Weise zu filtern,
die es zu katholischer Reform gestalten konnte. Demgemif sind Bemiihungen im
Gang, eine katholische Anerkennung der Confessio Augustana, oder richtiger: eine
Anerkennung der CA als katholisch zu erreichen und damit die Katholizitit der Kirchen
Augsburgischen Bekenntnisses festzustellen, die eine korporative Vereinigung in der
Unterschiedenheit m8glich macht'?.

Nach P. Manns ist der ganzen Anerkennungsdiskussion erst durch Ratzingers
AuBerungen auf Grazer Boden voller Ernst zuzuerkennenS. Auch der lutherische
Theologe H. Meyer und der kath. Theologieprofessor in Bonn und Referent im Einheits-
sekretariat fiir die Bezichungen zur lutherischen Kirche, H. Schiitte, messen Ratzingers
AuBerung besondere Bedeutung beif.

b) Engagierte Expertendiskussion

Die betont engagierte Diskussion von namhaften Theologen katholischer wie lutheri-
scher Provenienz (iilber dieses Thema in der KNA/UKI) im abgelaufenen Jahr
forderte das Fiir und Wider an den Tag. Auffallend an dieser Diskussion ist der
Uberhang von Systematikern und Okumenikern. Noch fehlen die Stimmen der grofien
Historiker der Reformationsepoche wie H. Jedin, E. Iserloh, R. Biumer, E. W. Zeeden
u. a. A. Brandenburg bescheinigt diesem bisher gefiihrten Expertengesprich , Fried-
lichkeit” und wiinscht sich ,etwas mehr Dynamik und Leidenschaftlichkeit?, Als
AusfluB und in gewisser Hinsicht als Zusammenfassung der wichtigsten Wortmeldun-
gen dieser auf deutschem Boden abrollenden Diskussion kann der Sammelband
angesehen werden, der als Nr. 9 der Okumenischen Perspektiven im Verlag Lembedk/
Knecht in Frankfurt a. M. erschien!!, Er enthilt auSer der Wortmeldung von nicht
weniger als 10 namhaften Experten die Ubersetzung des lateinischen Textes der CA
von H. Bornkamm. Vorangestellt ist das Vorwort von Johann Kardinal Willebrands
und vom Landesbischof Gerhard Heintze, dem Vorsitzenden der Arbeitsgemeinschaft

8 Vgl. dazu: Manns Peter, Zum Vorhaben einer ,katholischen Anerkennung der Confessio
Augustana”: Okumene auf Kosten Martin Luthers? In: Ukumenische Rundschau (OkR),
26. Jg. (1977) 426—450; Liebmann, Katholische Anerkennung der Confessio Augustana?
In: Okumenisches Forum (OkF), Nr. 1, Graz 1977, 52—54.

7 OkF, Nr. 1, Graz 1977, 39. Ratzingers Vortrag ist zur Ginze veroffentlicht, 31—41, ebd.
und in: Bausteine, 17. Jg. (1977) 65. Heft, 6—14.

8 Vgl u);viunns, in: OkR, ebd.,, bes. 437; ders., in: KNA/OKI/28/536 und 29/537; 13. und
20. Juli 1977.

¢ Siehe Einleitung zur OkP, Nr.9,12f. 10 KNA/UOKI/30/567; 27. Juli 1977.

1t Hg. von Meyer Harding / Schiltte Heinz /| Mund Hans-Joachim, a. a. O.

222



Christlicher Kirchen in der BRD und in West-Berlin. Die laufende Diskussion wurde in
der UkR, 27. Jg. (1978) durch weitere Wortmeldungen von H. Schiitte und V. Pfniir
fortgefiihrt und erreichte ihren vorliufigen Héhepunkt in einer von der Kath. und Evang.
Akademie Bayerns in Miinchen gemeinsam veranstalteten Fachtagung (April 1978).

¢) Beschluf des Lutherischen Weltbundes

Manns’ These mag richtig sein, daB das gesamte Projekt der Anerkennung der CA
durch die kath. Kirche ,,primir auf katholische Initiativen zuriickgeht und darum ohne
Ubertreibung als eine ,katholisch-6kumenische Gabe’ zum bevorstehenden Augustana-
Jubilium (1530-1980) bezeichnet werden darf“1?, doch ist die Reaktion, die dieses
Projekt auf lutherischer Seite gefunden hat, nicht zu iibersehen. Auf der VI. Voll-
versammlung des Lutherischen Weltbundes (Daressalam, 13. bis 26. Juni 1977) wurde
am 24. Juni beschlossen: , Die Vollversammlung nahm von der Tatsache Kenntnis,
daB bedeutende rémisch-katholische Theologen es fiir moglich halten, da ihre Kirche
die Confessio Augustana als einen besonderen Ausdruck des gemeinsamen christlichen
Glaubens anerkennt. Sie hoffen, da diese Anerkennung die Entwicklung hin auf eine
Form der Gemeinschaft zwischen der rdmisch-katholischen und der lutherischen
Kirche fordern wiirde, in der beide Kirchen, ohne ihre Besonderheit und Identitit
aufzugeben, in volle kirchliche Gemeinschaft als Schwesterkirchen eintreten.

Im Bewufltsein der Bedeutung dieser Initiative begriiSt die Vollversammlung Bemii-
hungen, die eine katholische Anerkennung der Confessio Augustana zum Ziel haben;
sie driickt die Bereitschaft des Lutherischen Weltbundes aus, mit der rémisch-katho-
lischen Kirche in einen Dialog iiber diese Frage einzutreten und fordert das Exekutiv-
komitee auf, alle Studien iiber diese Thematik, ihre Méoglichkeiten, ihre Probleme
und ihre weiteren Skumenischen Implikationen sorgfiltig zu begleiten und zu
fordern8. Es ist H. Schiitte vollinhaltlich zuzustimmen, wenn er feststellt, daff mit
diesem BeschluB des Lutherischen Weltbundes ,,die Diskussion um eine Anerkennung
der Confessio Augustana in eine neue Phase eingetreten ist’14.

d) Projekt eines katholisch/lutherischen CA-Kommentars und konziliaren Vorganges

Angesichts des grofen Echos und der engagierten Debatte, die die zur Diskussion
gestellte Anerkennung der CA durch die kath. Kirche hervorgerufen hat einerseits
und wohl auch ob der vielen Bedenken und der divergierenden Diskussionsergebnisse
anderseits, wurde das Projekt eines gemeinsamen katholisch-lutherischen Kommentars
zur CA in die Debatte geworfen, seine Planungen sind bereits in Angriff genommen
worden!s, Das weitere Schicksal der skizzierten Anerkennungsbestrebungen diirfte
vom Gelingen dieses projektierten Kommentars abhingen.

Analoges 148t sich wohl auch iiber den ,konziliaren Vorgang” sagen, den der Bonner
Okumeniker Johannes Brosseder anregte. Nach ihm soll der 450. Jahrestag zum Anlaf
genommen werden, um in einer Form ,,amtlich-verbindlicher Beratung und Beschluf8fas-
sung zwischen der katholischen und lutherischen Kirche” das 1530 gescheiterte Gesprich
wieder aufzunehmen, fortzusetzen und zu einem Ergebnis zu fiihren!sa,

II. Das Augsburgische Bekenntnis und sein historischer Konnex

1. Was ist das Augsburgische Bekenntnis?

Der Gedanke, daf das Augsburgische Bekenntnis, das am Samstag, dem 25. Juni 1530,
nachmittags vom sichsischen Kanzler Christian Bayer deutsch so laut und deutlich

12 Manns, in: OkR, Nr. 26, 427. 13 KNA/UKI1/33/644; 17. August 1977. 14 Ebd.

15 Vgl. Schiitte H. in: OkP, Nr. 9, 52, und in: KNA/UKI/33/644 und 34/660; 17. und 24. Au-
gust 1977.

15a Vgl. Koch Hans Georg in HerKorr 32. Jg. (1978) 198.

223



verlesen wurde, daf man es nicht nur im Versammlungssaal gehort hat, sondern auch
unten im Bischofshofe!S, ein kath. Bekenntnis ist und nicht von der althergebrachten
kath. Lehre abweicht, war feste Uberzeugung der Konfessoren wie der das Bekenntnis
erstellenden Theologen. Abgewichen wird von der kath. Kirche (so meinten diese und
so steht in der CA nachzulesen) in der Praxis des kirchlichen Lebens. Diese Abwei-
chungen werden damit begriindet, da8 sich im Mittelalter in die Kirche MiBbriuche
eingeschlichen hitten, die in den reformatorischen/lutherischen Gemeinden eben
wieder abgestellt worden seien. Zusammengefafit sind die Abweichungen der lutheri-
schen Gemeinden bzw. diese MiBbriuche der alten Kirche im II. Teil der CA in den
Artikeln XXII-XXVIIL. Ihr I. Teil, Artikel I-XXI, umfaBt die Lehre.

Was die CA sein will und was sie auch tatsidchlich ist, wird in ihrer vom sichsischen
Kanzler Briick verfafiten Einleitung sehr genau gesagt: ,Hierumb und Euer Kaiser-
lichen Majestat zu untertinigster Gehorsamung uberreichen und ubergeben wir”
(so steht im verlesenen deutschen Text geschrieben) ,unserer Pfarrner, Prediger und
ihrer Lehren, auch unseres Glaubens Bekenntnus, was und welchergestalt sie, auf
Grund gottlicher heiligen Schrift in unseren Landen, Furstentumben, Herrschaften,
Stidten und Gebieten predigen, lehren, halten und Unterricht tun”!?, Die CA ist
ihrer eigenen Aussage nach somit der Durchschnitt (oder anders ausgedriickt die
Konvergenz) der von den lutherisch orientierten Predigern, Pfarrern und Landesherrn
rezipierten reformatorischen Theologie, deren Glaube und deren darauf basierendes
Leben. Diese These, die es miiBig erscheinen lit, die CA gegen Luther und umgekehrt
auszuspielen, so als ob die CA die artikulierte Theologie Melanchthons wire oder gar
nur seine Privatschrift, liBt sich auch von der Entstehungsgeschichte der CA her gut
untermauern.

2. Zur Entstehung der CA

Als der sichsische Kurfiirst Johann am 2. Mai 1530 mit seinen Theologen (an der
Spitze Melanchthon) in Augsburg einzog!®, war dort Johann Ecks 404 Artikel um-
fassende Sammlung ketzerischer Sitze in aller Munde!®. Melanchthon ging zusammen
mit den Theologen und Predigern lutherischer Provenienz2® sogleich daran, Ecks
bosartige Anschlagschrift”, wie einer der griindlichsten historischen Forscher der CA-
Entstehungsgeschichte, W. Gufimann, schreibt®!, zu erwidern. Aus dieser Erwide-
rungsschrift (,Adversus has volui remedium opponere”, schreibt Melanchthon an
Luther??) wurde die CA. Wenn auch Melanchthon ihr Hauptredaktor?® ist, so ist sie
keinesfalls als , Privatschrift Melanchthons“?4 zu qualifizieren. Wie sehr die CA die
Konvergenz der reformatorisch/lutherischen Predigt, Lehre und des Gemeindelebens
und nicht bloB Niederschlag melanchthonischer Theologie sein will, geht aufler aus

18 Vgl. dazu Liebmann M., Urbanus Rhegius und die Anfinge der Reformation, I. Bd.,
Graz 1977 (Habilitationsschrift masch.) 329.

17 BSLK, Géttingen %1967, 45 f.

18 Dije Chronik von Clemens Sender. In: Die Chroniken der deutschen Stidte. 23. Bd., Leip-
zig 1894, 253 £.

18 Vgl. Liebmann, Rhegius, a. a. O., 360.

20 Der Augsburger Reformator Urbanus Rhegius informiert Martin Luther am 21. Mai 1530:
»Quotidie, cum per negocia licet, colloquia misceo cum ore et pectore tuo Philippo, Iona,
Islebio et Spalatino . ..” WAB;, 5. Bd., 334,

2 Gufimann Wilhelm, Ecks 404 Artikel. Quellen und Forschungen zur Geschichte des Augs-
burgischen Bekenntnisses. II. Bd., Kassel 1930, 22.

22 11, Mai 1530, CR, 2. Bd., Sp. 45.

3 Vgl. Maurer Wilhelm, Studien iiber Melanchthons Anteil an der Entstehung der Con-
fessio Augustana. In: ARG, 51. Bd. (1960) 158—207; Liebmann, Rhegius, 324 ff.

® Meyer Harding, Augustana Romae recepta? Was lutherische und katholische Theologen
dazu beitragen kénnen. In: OkP, Nr. 9, 82—92. Die zit. Stelle: 89.

224



dem schon Gesagten aus der bisher in der Diskussion iiberhaupt nicht beachteten
historischen Tatsache hervor, dal diese CA (der endgiiltige Text) am Donnerstag,
dem 23. Juni 1530, also zwei Tage vor ihrer feierlichen Verlesung, mit den Unter-
zeichnern der CA, ihren Riten und Theologen, zwdlf an der Zahl, Satz fiir Satz und
Punkt fiir Punkt durchgegangen wurde und die Zustimmung aller Anwesenden fand.
Nach dieser endgiiltigen Zustimmung standen die Konfessoren auf, angefangen vom
Kurfiirsten von Sachsen bis zu den Gesandten von Reutlingen, und unterschrieben
sie®5, Nein, die CA ist keine Privatschrift Melanchthons, sie ist der Durchschnitt des
Glaubens, des Lebens und der Predigt der Gemeinden und der Prediger lutherisch/
reformatorischer Uberzeugung, sie ist genau das, was sie sein will®.

3. Luther und das Augsburgische Bekenntnis

War nicht Luther ein scharfer Kritiker der CA, hat er sich nicht ausdriicklich und
deutlich von ihr distanziert, sprach er iiber sie nicht das abqualifizierende Urteil der
Leisetreterei? Sind anderseits Luthers iiberschwenglich positive AuBerungen iiber sie
tatsichlich mit: .. .. gelegentlich auch lobender Erwihnung der CA’%? vom Tisch zu
wischen?

Pastor William Nagel, der seine historische Untersuchung iiber ,Luthers Anteil
an der Confessio Augustana”?® im Druck herausgab, kommt zum Ergebnis: ,,Wenn
wir zu erkennen suchen, wie Luther das abgeschlossene Werk beurteilt habe, so
konnen wir in seinen AuBerungen ein Doppeltes feststellen: auf der einen Seite hohe
und hédhste Anerkennung, andererseits auch Tadel und Ablehnung. Verfolgt man
zunichst die erste Linie, dann wird freilich deutlich, wie sie unbedingt die gewichtigere
ist“2?, Der herben Kritik Luthers steht eine Identifikation gegeniiber, die Luther sogar
von ,unserem’, ja mehr noch von ,seinem’ Bekenntnis sprechen l48t.

Ein knappes Monat nach der Verlesung, also am 21. Juli (nicht am 21. Juni, vier Tage
vor der Verlesung, wie A. Brandenburg meint®), schreibt Luther: , Der Teufel lebt
noch und hat gar wohl gemerkt, wie Eure Apologie leise tritt und die Artikel vom
Fegfeuer, von Anrufung der Heiligen und vornehmlich vom Papst als Antichrist
ausgelassen hat”3.. Daf8 dies eine echte und harte Kritik an der CA ist, daran ist
nicht zu riitteln, dem konnen auch noch so gut gemeinte Interpretationsversuche3?
den Boden nicht entziehen. Voll zuzustimmen ist Pfniir und anderen Experten, die
Luthers erste Auerung iiber Melanchthons ,leise treten” in puncto CA als ,sanft
auftreten” interpretieren und diese Qualifizierung ,nicht so sehr auf den Inhalt als

5 Vgl. Niirnberger Gesandtschaftsbericht, 25. Juni 1530, CR, 2. Bd,, Sp. 127; Ulmer Gesandt-
schaftsbericht, 24. Juni 1530. Dieser leider nicht ediert in: Stuttgart Hauptstaatsardiv,
Staatsarchiv Ludwigsburg B 207, Bii 80, fol. 128; Liebmann, Rhegius, 322 ff; Maurer
Wilhelm, Zum geschichtlichen Verstindnis der Abendmahlsartikel in der Confessio
Augustana. In: FS. f. G. Ritter, Tiibingen 1960, 161—209, bes. 208 f.

®% Auf das Verhiltnis der CA zu den sogenannten Torgauer und Schwabacher Artikeln,
die Vorarbeiten der CA sind, ihrer Entstehung und ihrer Autoren sei hier nicht niher
eingegangen. Das Selbstverstindnis der CA, wie es in der Einleitung definiert wird, erfihrt
durch sie weitere Unterstiitzung, wihrend die These, die CA sei Melanchthons Privat-
schrift, im selben AusmaB an Boden verliert.

27 Manns, in: OkR, Nr. 26, 439.  ® Giitersloh 1930, 2 Ebd., 174.

30 Confessio Augustana — katholisch? Der Versuch einer ersten Zwischenbilanz. In: KNA/
UOK1/30/567; 27. Juli 1977.

3t Martin Luther an Justus Jonas, 21. Juli 1530, WABr, 5. Bd., Nr. 1657, 496: ,,Scilicet Satan
adhuc vivit, et bene sensit Apologiam vestram leise treten et dissimulasse articulos de
purgatorio, de sanctorum cultu, et maxime de antichristo Papa”. Man beachte, daf Luthe.
nic.’n(til vom Bekenntnis Melanchthons, sondern von ,Eurem” Bekenntnis (bzw. Apologie)
spricht.

32 Vgl. Pfniir in: KNA/OKY/36/717; 7. September 1977; dazu Manns in: OkR, Nr. 26, 433.

225



vielmehr auf die Form“38 beziechen. Nach R. Hermann enthilt diese AuBerung Luthers
mindestens so viel Anerkennung wie Kritik”34,

Der herben Kritik Luthers vom 21. Juli 1530 an der CA stehen AuBerungen und
Qualifikationen des Reformators gegeniiber wie: , .

1. ,...die gefillet mir fast (= sehr) wohl und weif nichts dran zu bessern, noch
dndern . . .” Luther an Kurfiirst Johann von Sachsen, 15. Mai 153035,

2. ,Deine Bekenntnisschrift habe ich gestern nochmals mit Flei8 von Anfang bis zu
Ende gelesen. Sie gefillt mir sehr’®, An Melanchthon, 3. Juli 1530.

3. ,Mich freuet gar sehr, daB ich zu dieser Zeit lebe, da Christus von so werten
Bekennern in einer solchen Versammlung &ffentlich ist verkiindigt worden durch
diese herrliche Konfession’37, An Konrad Cordatus, 6. Juli 1530.

4. ,,...Denn die Widersacher. .. sehen aber dagegen nicht..., daf durch das schrift-
liche Bekenntnis iiberantwortet mehr gepredigt ist, denn vielleicht sonst zehn Prediger
hitten mégen tun... Christus schweigt ja nicht auf dem Reichstag, und sollten sie
toll sein, so miissen sie mehr aus dem Bekenntnis horen, denn sie in einem Jahr
von den Predigern gehort hiitten.”” An Kurfiirst Johann, 9. Juli 1530%72,

5. ,,Denn erstlich das Grofte ist doch: Christus ist durch eine &ffentliche und herrliche
Konfession verkiindigt und bei hellem Licht ihnen ins Gesicht bezeugt also, dafl sie
nicht rilhmen kénnen, wir seien geflohen, hiitten uns gefiirchtet und unseren Glauben
verschwiegen. Nur beneide ich Euch um diese Gnade, -da ich bei diesem schdnen
Bekenntnis nicht zugegen bin’/%8. An Justus Jonas, 9. Juli 1530.

6. Immer wieder — was im einzelnen aufzuzihlen miiig wire — spricht Luther von
;unserem’ Bekenntnis und das sogar auch keinem anderen als dem Hauptredaktor
Melanchthon gegeniiber, so am 11. September 1530%. Angesichts dieses Lobes fiir die
CA und der Identifikation Luthers mit ihr ,nimmt’s nicht wunder”, wie Pastor Nagel
treffend formuliert, ,wenn er” (gemeint Luther) ,schlieBlich in einer Tischrede sogar
einmal von ,seiner’ A. C., der Konfession als Ausdruck seiner Lehre gesprochen haben
soll4,

Lassen sich angesichts all dieser angefiihrten historischen Gegebenheiten nachstehende
Thesen noch vollinhaltlich aufrechterhalten?

1. ,Nach Vorlage der katholischen Confutatio” (dies geschah am Mittwoch, dem
3. August 1530) ,,indern sich im iibrigen die Verhiltnisse . . . Luther und die Lutheraner
beginnen nunmehr ein Loblied auf die CA !4t ‘

33 Ebd. und ders. in: OkP, Nr. 9, 68.

3 Hermann Rudolf, Zur theologischen Wiirdigung der Augustana. In: Luther-Jahrbuch 1930
(XIL Jg.) Miinchen, 162—214; 163.

3% WABr 5. Bd. Nr. 1568, 319.

3, Relegi heri tuam Apologiam diligenter totam, et placet vehementer.” Ebd. Nr. 1621, 435.
Bei der Ubersetzung wie bei der Normalisierung des deutschen Textes hielt ich mich an:
Martin Luther, Des Glaubens Trost und Trutz. Briefe von der Veste Coburg Sommer
1530. Ausgewihlt und hg. von Hopf Friedrich Wilhelm, Miinchen 1930.

37 ,Mihi vehementer placet vixisse in hanc horam, qua Christus per suos tantos confessores
in tanto consessu publice est praedicatus confessione plane pulcherrima”. Ebd. Nr. 1626,
442,

37a Ebd. Nr. 1633, 453 f.

38, Primum enim, quod maximum est, Christus publica et gloriosa confessione declamatus
est et in lucem atque in faciem ipsorum affirmatus, ut non possint iactare, nos fugisse,
formidasse aut celasse nostram fidem. Nisi quod invideo vobis hanc gratiam, me scilicet
non adesse in hac pulchra confessione . ..” Ebd. Nr. 1635, 458.

%, Sic Diabolus undique nostrae Confessioni insidiatur . ..” Ebd. Nr. 1716, 617.

4 Nagel, Luthers Anteil..., 176. Die Passage in der apostrophierten Tischrede Luthers
lautet: ,Neque satis est, quod ipse se excusat, qui non me, sed Crucigerum et Magistrum
Georgium perstrinxit; catechismus, tabulae, confessio Augustana etc. mea, non Cruci-
geri nec Roereri sunt.” 21. Dezember 1537. WATT, 3. Bd., Nr. 3650 c, 483.

4 Manns, in: OkR, Nr. 26, 441.

226



2. Die CA ist Melanchthons Bekenntnisschrift®2 bzw. Privatschrift¢3,

3. Das Vorhaben einer kath. Anerkennung der CA hat die Preisgabe des friihen
Luther zur Voraussetzung, ,was wiederum zwangsliufig die Melanchthonisierung
Luthers nach sich zieht. Die. .. initiierte und programmatisch geforderte Anerkennung
der CA wird. .. nicht nur zu einer Okumene auf Kosten Luthers fithren, sondern der
damit beschrittene Weg wird mit einer Okumene ohne Luther enden!"44

Die CA vertuscht nicht allgemein rezipierte reformatorisch/lutherische Lehren. Nicht
vergessen darf auch werden, daf die reformatorisch/lutherischen®® Theologen und
Prediger, die in Augsburg zusammensaBen, sich besprachen und berieten und
schlielich die CA erstellten — mit Melanchthon als Hauptredaktor an der Spitze —
das Prinzip der ,sola scriptura’ im Sinne Luthers als ,norma normans’ sehr, sehr ernst

nahmen.

Strittige Punkte, Artikel, in denen sie selber uneins waren, lieB man weg. Es gab
auch in Augsburg unter den Theologen und Predigern im lutherischen Lager welche,
die noch andere Artikel‘¢ als die, die in der CA stehen, behandelt wissen wollten.
Deren Anfiihrer diirften die sichsischen Theologen Justus Jonas und Johann Agricola
gewesen sein'’. Maurer vermutet in Letzterem den Verfasser’® einer Artikelserie,
von der Melanchthon und mit ihm wohl auch Johannes Brenz und Urbanus Rhegius
meinten, es sei nicht zu raten, ,,da88 die gehissigen und unnothigen Artikel, davon man
in den Schulen zu disputieren pflegt, zu dieser Zeit geregt werden”%. Analoges darf
man wohl auch von dem Artikel annehmen, dessen Fehlen in der CA Luther am
meisten tadelt, dem Artikel nimlich, da der Papst der Antichrist sei®. Sicherlich
waren nicht alle Theologen und Prediger, die in Augsburg die CA mitkonzipierten,
schon zu dieser von Luther vehement vertretenen Uberzeugung gelangt. Man solle
sich deshalb davor hiiten, die CA oder Melanchthon oder den engeren Kreis um ihn
zu bezichtigen, sie hitten ganz bewuflt wesentliche' Punkte der reformatorisch/luthe-
rischen Lehre aus Verschleierungstaktik und Vertuschungsmanéver nicht in die CA
aufgenommen. Nein, Augsburg war nicht Schmalkalden, und bis Schmalkalden dauerte
es noch sieben Jahre. Selbst hier unterschrieb Melanchthon den ,Papst-Artikel” nur
mit Vorbehalts!.

42 Ebd,, 435. 4 Meyer, in: UkP,Nr.9,89. 4 Manns, ebd., 436 f.

4 Reformatorisch ist als Abgrenzung zu altglidubig, zu katholisch verstanden; lutherisch als
solche zu zwinglisch, schwiirmerisch und wiedertiuferisch.

40 Sjehe: CR, 2. Bd., Sp. 182 f.

47 Vgl. Maurer Wilhelm, Erwdgungen und Verhandlungen iiber die geistliche Jurisdiktion
der Bischtfe vor und wihrend des Augsburger Reichstages von 1530. In: ZSKG 55. Bd.
(1969) 343—394, bes. 376 und 391 f.

¥ Ebd. ¢ CR, ebd.

5% Da in der laufenden , Anerkennungsdiskussion” zu lesen ist: ,Wenn Melanchthon in der
CA nicht auf den Artikel vom ,Papst als Antichrist’ einging, so deshalb, weil er diesen
Punkt unter die ,gehdssigen’ Artikel zihlte, ,die mehr in die Schule als in die Predigten
in den Kirchen gehoren’” (Pfnilr, in: KNA/OKV/36/717), seien diese gehdssigen Artikel,
wie sie in CR, 2. Bd., Sp. 182 f zu finden sind, voll zitiert: ,,Ob alles also miie geschehen,
wie es geschiehet? Ob der freie Wille nichts seye? Ob Gott auch Béses thue? Ob die
Christen alle Priester sind? Ob der Papst aus gdttlichem Recht der oberste Bischoff sey?
Ob man das Ablaf zulassen mége? Ob ein jedes gute Werk eine Todsiinde sey? Ob
ein Laie das Sacrament consecriren kdnne? Ob die Ehesachen allein fiir die Bischoffe
gehdren? Ob mehr oder weniger als sieben Sacramente seyen? Ob die Bischéffe zugleich
das weltliche Schwert fiihren, und den Kirchen vorstehen kénnen? Ob der Papst aus
gottlichem Recht ein Herr aller Giiter sey? Ob die gbttliche Auserwihlung zum Theil in
unserm Verdienst Ursache habe oder nicht? Ob die Priesterweihe einen stets wihrenden
Characterem eindriicke? Ob ein Weib consecriren konne? Ob die Ohrenbeicht zur Selig-
keit nothig sey?” Keiner der von Luther ob seines Fehlens genannten Artikel scheint
in dieser Aufzihlung auf.

5t Vgl. BSLK, 463 f.

227



HI. Die rechte Interpretation des Augsburgischen Bekenntnisses

1. Erhebliche Unterschiede

Nachdem der Bischof von Augsburg, Christoph von Stadion, am 25. Juni 1530 die
Verlesung der CA angehort hatte, soll er iiber das Bekenntnis gesagt haben: ,Jene
Artikel, die vorgelesen wurden, sind wahr, sind die pure Wahrheit*2. Vom Bayern-
herzog Wilhelm wird gesagt, er habe verlauten lassen: ,Diese Artikel stimmen mit
der Wahrheit iiberein®®., Man sieht, auch damals war man im kath. Lager der
Uberzeugung, daB die CA gut katholisch sei und keine kirchentrennenden Lehren
vertrete. Andere im selben Lager urteilten allerdings anders, wofiir die am 3. August
1530 verlesene Confutatio ein beredtes Zeugnis gibt. Ohne auf die These, daf die
Confutatio ,nicht die Antwort der Kirche auf die CA, sondern nur ein theologisches
Gutachten, das im Auftrag des Kaisers und in seinem Namen abgefaBt'3¢ ist, niher
einzugehen, méchte ich mir die Frage erlauben, wollte und sollte die Confutatio nicht
doch mehr sein®? Entspringt eine solche Qualifikation nicht doch eher unserem
heutigen Kirche-Staat-Denken? Daf8 die Confutatio allerdings keine letztgiiltige unmo-
difizierbare amtliche Lehrentscheidung sein konnte und wollte, beweisen die anschlie-
Benden Einigungsverhandlungen in den Ausschiissen hinreichend.

Die Katholizitit der CA wurde gerade in unserem Jahrhundert wieder heraus-
gestrichen, man denke an Friedrich Heilers Abhandlung: ,Die Katholizitit der Con-
fessio Augustana”®®; erinnert sei auch an die in der heutigen Diskussion anscheinend
véllig vergessene 1959 in Graz erschienene Monographie von Max Lackmann: , Katho-
lische Einheit und Augsburger Konfession.” Geradezu beschwérend rief in diesem
Buch Lackmann den kath. Theologen zu, sich davor zu hiiten, ,,...da man kurz-
schliissig das umfangreiche Ja der CA zu katholischem Glaubensgut fiir wertlos oder
gar fiir unehrlich erklirt, weil es sich stellenweise so untraditionell darstellt...”57,
Damit traf er den neuralgischen Punkt der ,Anerkennungsdiskussion’ schlechthin,
nimlich das richtige Verstehen, die richtige Interpretation der CA. Wer versteht sie
richtig, was ist ihre richtige Interpretation, wer will dies entscheiden?

Wenn man den schon &fters zitierten Sammelband, Okumenische Perspektiven Nr. 9,
in dem namhafte Experten zu verschiedenen Aussagen der CA und zu Problemen
rund um die CA Stellung nehmen, aufmerksam durchgelesen hat, weiff man, daf es
noch erhebliche Interpretationsunterschiede gibt. Solange diese bestehen, wird man
eine kath. Anerkennung der CA bzw. ihre Anerkennung als katholisch wohl nur als
Fernziel ins Auge fassen kénnen.

Wihrend es W. Pannenberg fiir ,,schwer vorstellbar” findet, ,,dal die heutige katho-
lische Kirche” die Aussagen der CA iiber das BuBisakrament ,,als katholisch anerkennen
konnte” (33), meint H. Jorissen, hierin keine erheblichen Lehrunterschiede zu finden.
Entsprechend seinem Untersuchungsergebnis miifte wohl aber ,der Quellen-Apparat
im Denzinger bereinigt werden”. (150.) H. Schiitte selbst fiihrt einen stattlichen Katalog
von offenen Problemen an (39 ff). H. Dietzfelbinger, Landesbischof und Vorsitzender
des Okumeneausschusses des Lutherischen Weltbundes, gab seinem Beitrag den
Titel: ,,Schwierigkeiten einer katholischen Anerkennung des Augsburgischen Bekennt-

52 .. .illa, quae recitata sunt, vera sunt, sunt pura veritas . ..” WABTr, 5. Bd., Nr. 1618, 427.

53 ,,... hos articulos veritati consonos esse...” Ebd., Nr. 1630, 449.

5t H, Schiitte, Zur Mboglichkeit einer katholischen Anerkennung der Confessio Augustana
alsf einer legitimen Ausprigung dhristlicher Glaubenswahrheit. In: UkP, Nr. 9, 35—53;
49 f.

55 Man darf nicht vergessen, daf die Confutatio von den bekanntesten und anerkanntesten
kath. Reichstagstheologen unter Fiihrung des pipstlichen Legaten verfaBt wurde. Urban
H. ). spricht bezeichnender Weise und nicht zu unrecht von einer revidierten kath.
Stellungnahme, wo andere von Anerkennung reden. Siehe: Cath., 31. Jg. (1977) 169 £f.

86 In: Die Hochkirche, 12. Jg. (1930). 57 Lackmann, Katholische Einheit, 90.

228



nisses aus lutherischer Sicht.” Hierbei konstatiert er: ,JUns machen vor allem die in
den letzten 150 Jahren entstandenen Dogmen iiber das Papsttum und iiber Maria
Schmerzen” (56). Wenig spiter fihrt er nicht gerade ermutigend fort: ,,So entsteht
einer fiir uns anders gewordenen rémisch-katholischen Kirche gegeniiber die Frage,
ob wir selber auch in Ansehung all der Verinderung der letzten Jahrzehnte heute die
Meinung der Augsburgischen Konfession festhalten kénnen, daf8 es sich bei den auf-
gekommenen Streitigkeiten der Reformationszeit nicht um Grundlagen des Glaubens,
sondern nur um eine unterschiedliche Stellungnahme zu aufgekommenen MiBbriuchen
handle” (56). Dietzfelbinger fiihrt auch eine Schwierigkeit ins Treffen, an die jene
Theologen wohl kaum gedacht haben diirften, die die Anerkennung der CA aufs
Tapet brachten, nimlich: ,,Wenn 1980 nicht nur das 450jihrige Jubilium der Augsbur-
gischen Konfession, sondern auch die 400-Jahr-Feier des Konkordienbuches, dieser
Zusammenfassung aller lutherischer Bekenntnisschriften begangen wird, so ist fest-
zuhalten, daf auch dieses fiir die Gemeinschaft der lutherischen Kirchen wichtige
Dokument mit allen seinen Beitrigen einfach ,den rechten Verstand der Augsburgi-
schen Konfession’ zum Ausdruck bringen will ... Wenn die Augsburgische Konfession
um des 1530 noch zu erhoffenden Friedens willen die Auseinandersetzung um das
Papsttum vermieden hat, so hat Luther selbst dies in den auch den Bekenntnis-
schriften zuzurechnenden ,Schmalkaldischen Artikeln’ von 1537 kriftig nachgeholt”
(57 §).

Die genannten drei Dogmen stellen nach H. Déring keineswegs ,,das grofle Hindernis”
bei einer etwaigen Anerkennung der Katholizitit der CA dar, weil sie ,eine ,Frage der
Interpretation’ *“ seien (93). ,Der vielfiltiger Auslegung fihige Bekenntnistext der
CA kann“, interpretiert Déring auf seine Weise, ,zudem in Einheit mit dem alt-
kirchlichen Dogma und in Richtung seiner kirchlichen (sakramental konzipierten)
Grundstruktur verstanden und gelebt werden und so sogar die Basis fiir ein allmihlich
wachsendes Verstindnis der drei Dogmen abgeben” (94). Zur Untermauerung seiner
These fithrt Doring den bekannten Miinchner lutherischen Theologen Pannenberg an
und zitiert: ,,DaB ein hchstes Amt seine Vollmacht ,ex sese, non autem ex consensu
ecclesiae’ habe... ldBt sich im Sinn der Eigenstindigkeit des Verkiindigungsamtes
gegeniiber den Wiinschen der Gemeinde verstehen” (97).

H. Jorissen relativiert mit seinen Thesen nicht gerade wenig und 6ffnet damit zugleich
neue Perspektiven: ,Nun ist aber heute insofern eine neue theologische Situation
entstanden, als die Theologie auf beiden Seiten nicht mehr mit derselben apodiktischen
Sicherheit Kirche, Taufe, Schliisselgewalt, selbst auch das Herrenmahl auf eine unmit-
telbare Einsetzung durch den irdischen Jesus wird zuriickfithren konnen, wie das in
fritheren Zeiten der Fall war. Es gilt also in neuer Weise gemeinsam zu fragen nach
den Erkenntniskriterien fiir das ,ius divinum’ und die Einsetzung durch Jesus Christus”
(147).

War es doch gerade das lutherische Pochen auf die direkte Einsetzung und Anordnung
des Laienkelches durch Jesus Christus, das die offiziellen Einigungsverhandlungen in
den Ausschiissen im AnschluB an die Verlesung der Confutatio scheitern lie. Nicht
wegen der Unnachgiebigkeit katholischerseits, da die Protestanten den Laienkelch
spenden und verheiratete Priester ihren Dienst weiter versehen diirfen, gingen die
Verhandlungen in Briiche, sondern an der Frage, ob es ,ius divinum’ sei, den Laien-
kelch zu spenden, und die Kommunion mit einer Gestalt — von Ausnahmen abgesehen
— ein Mibrauch, ein Versto gegen dieses ,ius divinum’ sei. In der Priesterehenfrage
hatte sich auch eine L&sung abgezeichnet (natiirlich mit der einschrinkenden Klausel,
bis zum kommenden Konzil). In puncto Laienkelch war man auf katholischer Seite

229



zu weitgehenden Zugestiindnissen bereit, man verhandelte bereits iiber ganz spezielle
Details58,

Wenn es aber ohnehin ,ius divinum’ ist, den Laienkelch zu spenden, was soll da noch
verhandelt werden; kann man dann den Papst bzw. seinen Legaten iiberhaupt noch um
Duldung, um Dispens bemiihen? Als diese grundsitzlich ekklesiologische Frage im
Kreis der lutherischen Theologen in Augsburg auftauchte, schrieben sie Luther auf
die Koburg um seine Meinung. Luther antwortete klipp und klar: , Das geht nicht; der
Knecht kann nicht gefragt werden, ob er eine Sache erlauben méchte, die der Herr
schon vorher gestattet hat%®. Mit dieser Skizzierung der Einigungsverhandlung soll
natiirlich nichts iiber Schuld oder Unschuld der Verhandlungspartner ausgesagt werden.
Es prallten zwei Standpunkte aufeinander, die man damals nicht auf einen Nenner
bringen konnte.

In dieselbe Kerbe wie Landesbischof Dietzfelbinger schligt W. Kasper (wohl um eine
Nuance deutlicher) mit seiner Formulierung: ,, Auf lutherischer Seite kann man die CA
nicht von den iibrigen lutherischen Bekenntnisschriften, etwa den Schmalkaldischen
Artikeln, trennen.” (Hier wird bekanntlich der Papst ffentlich als Antichrist bekannt.)
,Diese schlieBen aber im Unterschied zur CA teilweise ausdriicklich definierte katho-
lische Glaubenswahrheiten aus und wurden tellwexse durch das Trienter Konzil unter
das Anathema gestellt” (153).

Dieser Katalog an offenen Fragen und divergierenden Meinungen (er lieSe sich wohl
noch um einiges anreichern), der von der ,Anerkennungsdiskussion’ zutage gefordert
wurde, moge geniigen, um zu zeigen, da das Jubiliumsjahr 1980 kaum das Jahres-
datum fiir eine etwaige kirchenamtliche Anerkennung der CA als ,Ausdruck katholi-
schen Glaubens’ abgeben wird kénnen.

Schiittes Optimismus, der in seiner selektierenden Zusammenfassung des bxshengen
Diskussionsverlaufes zum Ausdruck kommt, moge dem Projekt zugute kommen, fiir
das die Zeit tatsichlich reif zu sein scheint. Schiitte resiimierte: ,,Die Untersuchungen
von V. Pfniir, W. Pannenberg, H. Jorissen u. a. haben iiberzeugend aufgezeigt, da8 die
Augustana zumindest im Licht des Selbstverstindnisses heutiger katholischer Theologie
nach dem II. Vatikanischen Konzil grundsitzlich katholisch interpretiert und insofern
auch katholisch rezipiert werden kann. Das ist ein mehr als erfreuliches Ergebnis, das
zu grofler Hoffnung fiir den weiteren Verlauf der okumenischen Bemiihungen
berechtigt.” :

2. Gemeinsamer Kommentar

In die richtige Bahn diirfte H. Schutte die Anerkennungsdebatte mit seinem Vorschlag
gelenkt haben, einen gemeinsamen katholisch/lutherischen Kommentar zur CA zu
entwerfen. Er soll nach ihm ,,mit — moglichst kurzen — erklirenden, z. T. erginzenden,
z. T. richtigstellenden Aussagen” -versehen sein (52). Dieser Vorschlag Schiittes fand
prompte und spontane Zustimmung bei H. Meyer (89) und W. Kasper, der an diesen
projektierten Kommentar die Erwartung kniipft, er kénnte ,eine Voraussetzung fiir die
Anerkennung der CA schaffen” (154). -

Daf ,eine entsprechende Planung auf mternahonaler Ebene” berexts eingeleitet ist,

58 Vgl. zu diesem Fragenkomplex: Honeé Eugene, Die theologische Diskussion iiber den
Laienkelch auf dem Augsburger Reichstag 1530 In: NAKG, 53. Bd., 1972, 1—96; Liebmann,
Rhegius, 365 ff.

% ,Quod non. Servus non est interrogandus, an eam rem permittere velit, quam iam ante
permisit Dominus.” WABr, 5. Bd., Nr. 1695, 564. Auf die gleiche Frage antwortete Luther
Georg Spalatin: ,,Da8 uns der Papst und Legat wollten im Ars lecken!” Ebd., Nr. 1704,
583. Sechs Wochen zuvor, am 15. Juli 1530, lieB der Reformator bereits verlauten: »Ich
schisse dem Legaten und seinem Herrn in seine Dispensation.” Ebd., Nr. 1648, 480.

230



entnehmen wir einer Presseaussendung von H. Schiitte vom 17. August 1977%°, Wenn
ein solcher Kommentar von Historikern, Systematikern und Okumenikern gemeinsam
erarbeitet wiirde, wiren wir in der ,richtigen’ Interpretation der CA um ein gewaltiges
Stiick weiter und der Ukumene ebensoviel niher. Bei Interpretationsuneinigkeit sollte
man den Mut aufbringen, beide (alle) Standpunkte nebeneinander stehen zu lassen.
Nicht diirfte dieser Kommentar mit dem ersten Teil der CA enden und die Artikel
XXII—XXVIII als ,iiberholt’ beiseite schieben und iibergehen. Nicht zuletzt waren es
diese, die die Einigungsverhandlungen 1530 scheitern liefen; diese Artikel erwiesen
sich primdr als Zankapfel und nicht die lehrhaften I-XXI. Ist die Zélibatsverpflichtung,
ist die eingestaltige Kommunion im Sinne der CA ein Miflbrauch bzw. ein Miflstand?
Voll und uneingeschrankt zuzustimmen ist Schiitte, der auch ein Scheitern dieses
projektierten Kommentars nicht ausschlieft mit seiner Warnung: ,,Bevor ein solcher
gemeinsamer Kommentar vorliegt oder aber — was man ja nicht ausschliefen kann —
sich als unerreichbar erweist, sollte man mit Prognosen bzw. skeptischen Vorurteilen
vorsichtig sein . . .1,

Bevor aber die ,,amtliche Anerkennung durch die katholische Kirche, dafl die CA
katholisch interpretierbar und als Ausdruck des gemeinsamen Glaubens anerkennbar
ist”’®2, weiter angesteuert und betrieben wird, sollte man diesen Kommentar abwarten.
Seine Herausgeber und Autoren wiren gut beraten, ihn dem breiten Forum von
Theologen auf beiden Seiten zur Stellungnahme vorzulegen — der von J. Brosseder vor-
geschlagene , konziliare Vorgang” kénnte dieses Forum abgeben —; nur bei breitester
Zustimmung ist auch die angestrebte Rezeption zu erwarten. Dafiir kénnte sich das
Jubildumsjahr 1980 vorziiglich eignen.

80 KNA/OKU/33/644. ' Ebd. % Ebd., vgl. dazu W. Kasper, in: OkP, Nr. 9, 156.

4010 Linz \G ; 4010 Linz
HarrachstraBle 5, Tel. 26 5 01 Harrachstraf3e 10, Tel. 26 5 01

231



