
MAXIMILIA

Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses?
Gemeinsamer katholisch/lutherischer Kommentar und konziliarer Organg als Vorstufen?

Beginn der Diskussion und Stan: der Bemühungen
Beginn der Diskussion

Seit Pfnür (nunmehr Prof. Kirchengeschichte Münster) einem Referat
Rom (1974) den Gedanken einer Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses

die Welt setzte!, ist dieses Thema nach und nach 1} Thema Nr der
ökumenischen Diskussion 1 deutschen Sprachraum geworden. Den Höhepunkt
erreichte diese 1977 ın der kath Nachrichtenagentur Okumenische Nachrichten (KN.
OKI) 1974 sprach Pfnür noch recht unbekümmert vom „ers konkreten Schritt““,
der „katholischerseits” für die Kircheneinheit Zzu ware, nämlich „die Aner-
kennung des Augsburgischen Bekenntnisses (verstanden auf dem Hintergrund des
historischen Kontextes Vomn als Zeugnis kirchlichen Glaubens’* vollziehen.
Die Cikumenische Bistumskommission von Münster der Pfnür auch angehört) griff
ese ematik eın halbes Jahr später auf und empfahl auf ihrer Sitzung vom

Juni 1974, Ild  jJe Deutsche Bischofskonferenz H die Möglichkeit einer ÄAner-
kennung der Confessio Augustana Von seıten der katholischen Kirche prüfen. Mit
einer derartigen Anerkennung soll erstens die Augsburgische Konfession ihrer
historischen und gegenwärtigen Bedeutung als Ausdruck evangelisch-lutherischen
Glaubens ernstgenommen und gleichzeitig eın katholisches Bild des Luthertums abge-
aut werden, das VOT allem durch polemisch überspitzte reformatorische AÄußerungen

der bewegten Umbruchzeit V( 520/21 bestimmt ist, die Sammlungen
ketzerischer reformatorischer GCätze konserviert wurde, auch wenn SI In der Zwischen-
zeıit 1n der Confessio ÄAugustana bereits korrigiert W Zweitens coll damit um
sı gebracht werden, die Augsburgische Kontession keine kirchentrennenden
Lehren vertritt und als Zeugnis gemeinkirchlichen Glaubens Vonmn atholischer Ceite
bejaht werden ann”’3. Inzwischen hat dieser Anerkennungsgedanke auch auf Iuthe-
rischer Geite gezündet und eine ruppe dieser Kirche sprach November 1975

Einheitssekretariat ın Rom VOT. Diesem Gespräch, 1n dem VC lutherischer Seite
die rage aufgeworfen wurde, „ob 5 G-  r für die Sökumenische Situation von eroßer
Wichtigkeit ‚  ware, wenrl die Äugustana als eın katholisches Bekenntnis deutlich
herausgestellt werde  ”41 verlieh der Präsident des Einheitssekretariates Johann Kardinal
Willebrands durch seine Gesprächsbeteiligung besonderes Gewicht® Die weitere Dis-
kussion iber diese Thematik schwoll alchald orkanartig AIl, wWas nicht ILLUT E  >

großen Interesse Zeugnis gab, sondern auch neben vielem Pro auch gewichtiges Contra
zutage Öörderte.

1 Vgl Pfnür Vinzenz, Das Problem des Amtes in heutiger lutherisch/katho.  cher Begeg-
nun In Cath., Jg. (1974) 114—134

® Ebd. 126. Pfnür äußerte 1e5 im Rahmen eines Vortrages, „gehalten auf der zweiten
Sitzung (Kom, bis anner  - der VOII Lutherischen Weltbund und vom vatika-
nischen Einheitssekretariat PUu konstituierten gemeinsamen lutherisch/katholischen Arbeits-
gruppe”. Ebd 114, Anm. Ders., ın Internationale Zeitschrift ‚Communio’, jg. (1975)
07; 5, Jg (1976) 374—381, A 77 — A78
Pfnür, Anerkennung der Contessio Augustana durch die atholische Kirche? Katho-
lische Anerkennung des Augsburgischen Glaubensbekenntnisses? Hg. VvVon eyer HardingSchütte Heinz und Hans-Joachim. Okumenische Perspektiven P), Nr. 9, Fr
1977, Die zıt. Stelle sich
Meyer Harding Schütte Heinz, ebd., 12. Ebd.,

221

MAXIMILIAN LIEBMANN 

Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses? 

Gemeinsamer katholisch/lutherischer Kommentar und konziliarer Vorgang als Vorstufen? 

I. Beginn der Diskussion und Stand der Bemühungen 

1. Beginn der Diskussion 
Seit V. Pfnür (nunmehr Prof. für Kirchengeschichte in Münster) in einem Referat in 
Rom (1974) den Gedanken einer Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses 
( = CA) in die Welt setztet, ist dieses Thema nach und nach zum Thema Nr. 1 in der 
ökumenischen Diskussion im deutschen Sprachraum geworden. Den Höhepunkt 
erreichte diese 1977 in der kath. Nachrichtenagentur Ökumenische Nachrichten (KNA/ 
ÖKI). 1974 sprach Pfnür noch recht unbekümmert vom „ersten konkreten Schritt", 
der „katholischerseits" für die Kircheneinheit zu tun wäre, nämlich „die Aner­
kennung des Augsburgischen Bekenntnisses (verstanden auf dem Hintergrund des 
historischen Kontextes von 1530) als Zeugnis kirchlichen Glaubens"2 zu vollziehen. 

Die ökumenische Bistumskommission von Münster (der Pfnür auch angehört) griff 
diese Thematik ein halbes Jahr später auf und empfahl auf ihrer Sitzung vom 
19. Juni 1974, ,,die Deutsche Bischofskonferenz möge die Möglichkeit einer Aner­
kennung der Confessio Augustana von seiten der katholischen Kirche prüfen. Mit 
einer derartigen Anerkennung soll erstens die Augsburgische Konfession in ihrer 
historischen und gegenwärtigen Bedeutung als Ausdruck evangelisch-lutherischen 
Glaubens ernstgenommen und gleichzeitig ein katholisches Bild des Luthertums abge­
baut werden, das vor allem durch polemisch überspitzte reformatorische Äußerungen 
aus der bewegten Umbruchzeit von 1520/21 bestimmt ist, die in Sammlungen 
ketzerischer reformatorischer Sätze konserviert wurde, auch wenn sie in der Zwischen­
zeit in der Confessio Augustana bereits korrigiert waren. Zweitens soll damit zum 
Ausdruck gebracht werden, daß die Augsburgische Konfession keine kirchentrennenden 
Lehren vertritt und als Zeugnis gemeinkirchlichen Glaubens von katholischer Seite 
bejaht werden kann"3• Inzwischen hat dieser Anerkennungsgedanke auch auf luthe­
rischer Seite gezündet und eine Gruppe dieser Kirche sprach im November 1975 
im Einheitssekretariat in Rom vor. Diesem Gespräch, in dem von lutherischer Seite 
die Frage aufgeworfen wurde, ,,ob es nicht für die ökumenische Situation von großer 
Wichtigkeit wäre, wenn die Augustana als ein katholisches Bekenntnis deutlich 
herausgestellt werde"4, verlieh der Präsident des Einheitssekretariates Johann Kardinal 
Willebrands durch seine Gesprächsbeteiligung besonderes Gewicht5• Die weitere Dis­
kussion über diese Thematik schwoll alsbald orkanartig an, was nicht nur vom 
großen Interesse Zeugnis gab, sondern auch neben vielem Pro auch gewichtiges Contra 
zutage förderte. 

1 Vgl. Pfnür Vinzenz, Das Problem des Amtes in heutiger lutherisch/katholischer Begeg­
nung. In: Cath., 28. Jg. (1974) 114-134. 

2 Ebd. 126. Pfnür äußerte dies im Rahmen eines Vortrages, ,,gehalten auf der zweiten 
Sitzung (Rom, 8. bis 12. Jänner 1974) der vom Lutherischen Weltbund und vom vatika­
nischen Einheitssekretariat neu konstituierten gemeinsamen lutherisch/katholischen Arbeits­
gruppe". Ebd. 114, Anm. 1. Ders., in: Internationale Zeitschrift ,Communio', 4. Jg. (1975) 
298-307; s. Jg. (1976) 374-381, 477-478. 

3 Pfnür, Anerkennung der Confessio Augustana durch die katholische Kirche? In: Katho­
lische Anerkennung des Augsburgischen Glaubensbekenntnisses? Hg. von Meyer Harding / 
Schütte Heinz I Mund Hans-]oachim. ökumenische Perspektiven (ÖkP), Nr. 9, Frankfurt:/M. 
1977, 60-81. Die zit. Stelle findet sich 63. 

• Meyer Harding I Schütte Heinz, ebd., 12. 11 Ebd., 11. 

221 



Stand der Bemühungen
Den Banzen Verlauf der Diskussion und ihr Ergebnis hier vollständig zZUu referieren®,
ist nicht Aufgabe dieser Abhandlung und würde den vorgegebenen Rahmen bei
weitem © Vier markante Stationen bzw. Meilensteine sej:en jedoch, un den
Stand der Bemühungen abzustecken, skizziert

a) Die Ratzinger-Erklärung
Katzinger, inzwischen ZU)I Erzbischof von München-Freising und ardinal

ernannt, außerte csich Jänner 1976 auf Grazer akademischem Boden bei seinem
ag anläßlich der Zehn-Jahr-Gedenkfeier nach Aufhebung der Exkommunikationen
zwischen Rom und Konstantinopel: „Die Forschungen der etzten Jahre konvergieren

C die Confessio Augustana grundlegende lutherische Bekenntnisschrift
nicht Aul aus diplomatischen Gründen abgefaßt wurde, laf S1e reichsrechtlich alc
katholisches Bekenntnis auslegbar SIN sollte; G1e wurde auch mıf ınnerer Überzeugung
als Suche nach evangelischer Katholizität konzipiert als e1n Mühen darum, das
brodelnde Gebilde der frühen reformatorischen Bewegung einer We  115e filtern,
die 7  e katholischer e2röorm gestalten konnte Demgemäß sind Bemühungen
Gang, e1ne katholische Anerkennung der Confessio Äugustana, oder richtiger: eine
Anerkennung der als katholisch erreichen und amit die Katholizität der rchen
Augsburgischen Bekenntnisses festzustellen, die eiıne korporative Vereinigung der
Unterschiedenheit möglich macht‘‘7
Nach Manns ist der ganzen Anerkennungsdiskussion erst durch Ratzingers
AÄußerungen auf Grazer Boden voller TInst zuzuerkennen?. Auch der lutherische
Theologe eyer und der kath. Theologieprofessor ın Bonn und Referent Finheits-
cekretariat die Beziehungen ZUr utherischen Kirche, Schütte, inessen Katzingers
Außerung besondere Bedeutung be

b) Engagierte Expertendiskussion
Die betont engagierte Diskussion von namhaften eologen katholischer wıe lutheri-
scher Provenienz er dieses Thema der KNA/OÖKI) abgelaufenen
örderte das ur  : und Wider den Tag, Auffallend dieser Diskussion ist der
Überhang von Systematikern und Ckumenikern. Noch fehlen die Stimmen der großen
Historiker der Reformationsepoche wWwIe Jedin, Iserloh, Bäumer, Zeeden
U. Brandenburg bescheinigt diesem bisher geführten Expertengespräch „Fried-
lichkeit“ und ..  scht 61 „etWas mehr Dynamik und Leidenschaftlichkeit‘10.
usfluß und gewisser Hinsicht als Zusammenfassung der wichtigsten Wortmeldun-
Sen dieser auf deutschem Boden abrollenden Diskussion kann der ammelband
angesehen werden, der als Nr “a der Ckumenischen Perspektiven Verlag Lembeck/
Knecht Frankfurt a erschien!!. Er enthält außer der Wortmeldung vVon -  p
weniger als namhaften Experten die Übersetzung des lateinischen Textes der
Veo  — Bornkamm. Vorangestellt ist das Vorwort Vomn Johann Kardinal Willebrands
und vVC Landesbischof Gerhard Heintze, dem Vorsitzenden der Arbeitsgemeinschaft

Vgl dazu: Manns Peter, Zum Vorhaben einer „katholischen Anerkennung der Confessio
Augustana” : Ckumene auf Kosten Martin Luthers? In Okumenische Rundschau R),

(1977) Liebmann, Katholische Anerkennung der Confessio AugustanafZ  In (Bumenisches OTum (OkP), Nr. 1, Graz 1977,
7 OKkF, Nr. 1, Graz 1977, 39 Katzingers Vortrag ist  a ZUr Gänze veröffentlicht, 31—41, eb|

und -  0n Bausteine, 17. Jg (1977) Heft, 6—14,
8 Vel. Manns, in ÖOKkR, ebd., bes. 437} ders., in KN. K1/28/536 und 29/537  } 13. und

20, Juli 1977
O  O 1e Einleitung ZUT OkP, Nr. 9, 10 KNA/OKI1/30/567: 27 1977.

11 Hg. von Meyer Harding Schütte einz / und Hans-Joachim,

222

2. Stand der Bemühungen 

Den ganzen Verlauf der Diskussion und ihr Ergebnis hier vollständig zu referieren6, 

ist nicht Aufgabe dieser Abhandlung und würde den vorgegebenen Rahmen bei 
weitem sprengen. Vier markante Stationen bzw. Meilensteine seien jedoch, um den 
Stand der Bemühungen abzustecken, skizziert. 

a) Die Ratzinger-Erklärung 
]. Ratzinger, inzwischen zum Erzbischof von München-Freising und zum Kardinal 
ernannt, äußerte sich im Jänner 1976 auf Grazer akademischem Boden bei seinem 
Vortrag anläßlich der Zehn-Jahr-Gedenkfeier nach Aufhebung der Exkommunikationen 
zwischen Rom und Konstantinopel: ,,Die Forschungen der letzten Jahre konvergieren 
dahin, daß die Confessio Augustana als grundlegende lutherische Bekenntnisschrift 
nicht nur aus diplomatischen Gründen so abgefaßt wurde, daß sie reichsrechtlich als 
katholisches Bekenntnis auslegbar sein sollte; sie wurde auch mit innerer Oberzeugung 
als Suche nach evangelischer Katholizität konzipiert - als ein Mühen darum, das 
brodelnde Gebilde der frühen reformatorischen Bewegung in einer Weise zu filtern, 
die es zu katholischer Reform gestalten konnte. Demgemäß sind Bemühungen im 
Gang, eine katholische Anerkennung der Confessio Augustana, oder richtiger: eine 
Anerkennung der CA als katholisch zu erreichen und damit die Katholizität der Kirchen 
Augsburgischen Bekenntnisses festzustellen, die eine korporative Vereinigung in der 
Unterschiedenheit möglich macht"7• 

Nach P. Manns ist der ganzen Anerkennungsdiskussion erst durch Ratzingers 
Äußerungen auf Grazer Boden voller Ernst zuzuerkennen8• Auch der lutherische 
Theologe H. Meyer und der kath. Theologieprofessor in Bonn und Referent im Einheits­
sekretariat für die Beziehungen zur lutherischen Kirche, H. Schütte, messen Ratzingers 
Äußerung besondere Bedeutung bei9• 

b) Engagierte Expertendiskussion 
Die betont engagierte Diskussion von namhaften Theologen katholischer wie lutheri­
scher Provenienz (über dieses Thema in der KNA/ÖKI) im abgelaufenen Jahr 
förderte das Für und Wider an den Tag. Auffallend an dieser Diskussion ist der 
Oberhang von Systematikern und ökumenikern. Noch fehlen die Stimmen der großen 
Historiker der Reformationsepoche wie H. ]edin, E. Iserloh, R. Bäumer, E. W. Zeeden 
u. a. A. Brandenburg bescheinigt diesem bisher geführten Expertengespräch „Fried­
lichkeit" und wünscht sich „etwas mehr Dynamik und Leidenschaftlichkeit"10• Als 
Ausfluß und in gewisser Hinsicht als Zusammenfassung der wichtigsten Wortmeldun­
gen dieser auf deutschem Boden abrollenden Diskussion kann der Sammelband 
angesehen werden, der als Nr. 9 der ökumenischen Perspektiven im Verlag Lembeck/ 
Knecht in Frankfurt a. M. erschien11• Er enthält außer der Wortmeldung von nicht 
weniger als 10 namhaften Experten die Obersetzung des lateinischen Textes der CA 
von H. Bornkamm. Vorangestellt ist das Vorwort von Johann Kardinal Willebrands 
und vom Landesbischof Gerhard Heintze, dem Vorsitzenden der Arbeitsgemeinschaft 

8 Vgl. dazu: Manns Peter, Zum Vorhaben einer „katholischen Anerkennung der Confessio 
Augustana": Ökumene auf Kosten Martin Luthers? In: ökumenische Rundschau (ÖkR), 
26. Jg. (1977) 426-450; Liebmann, Katholische Anerkennung der Confessio Augustana7 
In: ökumenisches Forum (ÖkF), Nr. 1, Graz 1977, 52-54. 

1 ÖkF, Nr. 1, Graz 1977, 39. Ratzingers Vortrag ist zur Gänze veröffentlicht, 31-41, ebd. 
und in: Bausteine, 17. Jg. (1977) 65. Heft, 6-14. 

8 Vgl. Manns, in: ÖkR, ebd., bes. 437; ders., in: KNA/ÖKI/28/536 und 29/537; 13. und 
20. Juli 1977. 

0 Siehe Einleitung zur ÖkP, Nr. 9, 12 f. 1° KNA/ÖKI/30/567; 27. Juli 1977. 
11 Hg. von Meyer Harding I Schütte Heinz/ Mund Hans-]oadzim, a. a. 0. 

222 



Christlicher Kirchen der BRD und ın West-Berlin. Die laufende Diskussion wurde
der OkR, Jg. (1978) durch weıtere Wortmeldungen von Schütte und Pfnür
ortgeführt und erreichte l  .  hren vorläufigen Höhepunkt 1n einer von der Kath und Evang,
Akademie ayerns München ge  am veranstalteten Fachtagung (April
C} Beschluß des Lutherischen Welthbundes
Manns’ These mag richtig sein, das gesamte Projekt der Anerkennung der
durch die kath Kirche „primär auf katholische Initiativen zurückgeht und darum ohne
Übertreibung als eiINne ‚katholisch-öS5kumenische Gabe’ zum bevorstehenden Augustana-
Jubiläum (1530—1980) bezeichnet werden darf“/12 doch ist cdie Reaktion, die dieses
Projekt auf lutherischer Seite gefunden hat, icht übersehen. Auf der Voll-
versammlung des Lutherischen Weltbundes (Daressalam, bis Juni wurde
AIl 24, Juni beschlossen: T3  Je Vollversammlung nahm von der Tatsache Kenntnis,
daß edeutende römisch-katholische Theologen s für möglich halten, daß 1|  e  hre Kirche
die Confessio Augustana als eıinen besonderen Ausdruck des gemeinsamen christlichen
Glaubens anerkennt. Gie hoffen, daß diese Anerkennung die Entwicklung hin auf eine
Form der Gemeinschaft zwischen der römisch-katholischen und der lutherischen
Kirche fördern .  de, der beide Kirchen, ohne ihre Besonderheit und Identit.  aät
aufzugeben, volle che Gemeinschaft als Schwesterkirchen eintreten.

Bewußtsein der Bedeutung dieser Initiative begrüßt die Vollversammlung emu-  4
hungen, die eine katholische Anerkennung der Confessio Augustana ZUmn Ziel haben;

drückt clie Bereitschaft des Lutherischen Weltbundes quS, mıit der römisch-katho-
lischen Kirche einen Dialog über d  1ese Frage einzutreten und fordert das Exekutiv-
komitee auf, alle en über diese Thematik, hre Möglichkeiten, l.  hre Probleme
und ihre weıteren ökumenischen Implikationen sorgfältig begleiten und zu
fördern‘3. Es ist Schütte vollinhaltlich zuzustimmen, Jenn feststellt, mit
diesem Beschluß des utherischen Weltbundes „die Diskussion um eıne Anerkennung
der Confessio Augustana e1ıne meue Phase eingetreten 15  +//1

Projekt eines katholisch/lutherischen ( A-Kommentars und konziliaren Vorganges
Angesichts des eroßen Echos und der engagierten Debatte, die die ZUr Diskussion
gestellte Anerkennung der durch die kath Kirche hervorgerufen hat einerse1ts
und wohl auch ob der vielen Bedenken und der divergierenden Diskussionsergebnisse
anderseits, wurde das Projekt gemeinsamen katholisch-Iutherischen Kommentars
ZUur die Debatte geworfen, cseine Planungen csind bereits ın Angriff
worden!®. Das weıtere Schicksal der skizzierten Anerkennungsbestrebungen dürfte
S  > Gelingen dieses projektierten Kommentars abhängen.
Analoges 1äßt sich ohl auch ber den „konziliaren Vorgan Sagen, den der Bonner
COkumeniker Johannes Brosseder anregte. Nach ihm soll der 450 Jahrestag 111 Anlaß
CNOMMNEIN werden, L11 einer Form „amtlich-verbindlicher Beratung und Beschlufßfas-
SuNng zwischen der katholischen und lutherischen Kirche“” das 1530 gescheiterte Gespräch
wieder aufzunehmen, tortzusetzen und zZzu einem Ergebnis zZz.u führen!sa,

— S ugsburgische ekenn und sein historischer Konnex
Was ıs6$ das Augsburgische Bekenntnis?

Der Gedanke, das Augsburgische Bekenntnis, das Samstag, dem Juni 1530,
nachmittags V sächsischen Kanzler Christian Bayer deutsch SO laut und deutlich

Manns, OKkR, Nr. 26, 427 KNA/OKI/33/644; 17,. August 1977. Ebd.
Vgl Schütte H. OkP, Nr. 0, 52, und in KNA/OK1/33/644 und 4/660: und 24, AÄAu-

ust 1977.  Vgl. Koch Hans Georg HerKorr Jg (1978) 198

223

Christlicher Kirchen in der BRD und in West-Berlin. Die laufende Diskussion wurde in 
der ökR, 27. Jg. {1978) durch weitere Wortmeldungen von H. Schütte und V. Pfnür 
fortgeführt und erreichte ihren vorläufigen Höhepunkt in einer von der Kath. und Evang. 
Akademie Bayerns in München gemeinsam veranstalteten Fachtagung (April 1978). 

c) Beschluß des Lutherischen Weltbundes 
Manns' These mag richtig sein, daß das gesamte Projekt der Anerkennung der CA 
durch die kath. Kirche „primär auf katholische Initiativen zurückgeht und darum ohne 
Obertreibung als eine ,katholisch-ökumenische Gabe' zum bevorstehenden Augustana­
Jubiläum {1530-1980) bezeichnet werden darf"12, doch ist die Reaktion, die dieses 
Projekt auf lutherischer Seite gefunden hat, nicht zu übersehen. Auf der VI. Voll­
versammlung des Lutherischen Weltbundes (Daressalam, 13. bis 26. Juni 1977) wurde 
am 24. Juni beschlossen: ,,Die Vollversammlung nahm von der Tatsache Kenntnis, 
daß bedeutende römisch-katholische Theologen es für möglich halten, daß ihre Kirche 
die Confessio Augustana als einen besonderen Ausdruck des gemeinsamen christlichen 
Glaubens anerkennt. Sie hoffen, daß diese Anerkennung die Entwicklung hin auf eine 
Form der Gemeinschaft zwischen der römisch-katholischen und der lutherischen 
Kirche fördern würde, in der beide Kirchen, ohne ihre Besonderheit und Identität 
aufzugeben, in volle kirchliche Gemeinschaft als Schwesterkirchen eintreten. 
Im Bewußtsein der Bedeutung dieser Initiative begrüßt die Vollversammlung Bemü­
hungen, die eine katholische Anerkennung der Confessio Augustana zum Ziel haben; 
sie drückt die Bereitschaft des Lutherischen Weltbundes aus, mit der römisch-katho­
lischen Kirche in einen Dialog über diese Frage einzutreten und fordert das Exekutiv­
komitee auf, alle Studien über diese Thematik, ihre Möglichkeiten, ihre Probleme 
und ihre weiteren ökumenischen Implikationen sorgfältig zu begleiten und zu 
fördern"18• Es ist H. Schütte vollinhaltlich zuzustimmen, wenn er feststellt, daß mit 
diesem Beschluß des Lutherischen Weltbundes „die Diskussion um eine Anerkennung 
der Confessio Augustana in eine neue Phase eingetreten ist"14• 

d) Projekt eines katholisch/lutherischen CA-Kommentars und konziliaren Vorganges 
Angesichts des großen Echos und der engagierten Debatte, die die zur Diskussion 
gestellte Anerkennung der CA durch die kath. Kirche hervorgerufen hat einerseits 
und wohl auch ob der vielen Bedenken und der divergierenden Diskussionsergebnisse 
anderseits, wurde das Projekt eines gemeinsamen katholisch-lutherischen Kommentars 
zur CA in die Debatte geworfen, seine Planungen sind bereits in Angriff genommen 
worden15• Das weitere Schicksal der skizzierten Anerkennungsbestrebungen dürfte 
vom Gelingen dieses projektierten Kommentars abhängen. 
Analoges läßt sich wohl auch über den „konziliaren Vorgang" sagen, den der Bonner 
ökumeniker Johannes Brosseder anregte. Nach ihm soll der 450. Jahrestag zum Anlaß 
genommen werden, um in einer Form „amtlich-verbindlicher Beratung und Beschlußfas­
sung zwischen der katholischen und lutherischen Kirche" das 1530 gescheiterte Gespräch 
wieder aufzunehmen, fortzusetzen und zu einem Ergebnis zu führen15a. 

D. Das Augsburgisdte Bekenntnis und sein historisdter Konnex 

1. Was ist das Augsburgische Bekenntnis? 
Der Gedanke, daß das Augsburgische Bekenntnis, das am Samstag, dem 25. Juni 1530, 
nachmittags vom sächsischen Kanzler Christian Bayer deutsch so laut und deutlich 

12 Manns, in: ökR, Nr. 26,427. 13 KNA/ÖKl/33/644; 17. August 1977. "Ebd. 
15 Vgl. Schütte H. in: ökP, Nr. 9, 52, und in: KNA/ÖKI/33/644 und 34/660; 17. und 24. Au­

gust 1977. 
t5a Vgl. Koch Hans Georg in HerKorr 32. Jg. (1978) 198. 

223 



verlesen wurde, daß C nicht 1Ur 117 Versammlungssaal gehört hat, sondern auch
ıntien Bischofshofe!®, ein kath Bekenntnis ist und nicht von der althergebrachten
kath. Lehre abweicht, wWar feste Überzeugung der Konfessoren wIıie der das Bekenntnis
erstellenden Theologen. Abgewichen wird VvVon der kath Kirche (SOo meinten diese und
SO steht der nachzulesen) der DPraxis des kirchlichen Lebens D  125e Abwei-
chungen werden amıt begründet, sich 1 Mittelalter In die Kirche Mißbräuche
eingeschlichen hätten, die den reformatorischen/lutherischen Gemeinden eben
wieder abgestellt worden sejen. usammengefaß SiN!  d die Abweichungen der lutheri-
schen Gemeinden bzw. diese Mißbräuche der alten Kirche ım I1 Teil der 1n den

XMALI-AXXVI. Ihr Teil, Artikel 1—XAXI, umtafß die Lehre
VWas die seın und Was 612e auch tatsächlich ist, WIFT:  d ihrer vom sächsischen
anzler Brück verfaßten Einleitung csehr gesagt „Hierumb und uer Kaiser-
lichen Majestat untertänigster Gehorsamung uberreichen und ubergeben WILr  ‚I4
(so steht verlesenen deutschen ext geschrieben) „UunNnSeITer Pfarrner, Prediger und
ihrer ehren, atıch C Glaubens Bekenntnus, und welchergestalt s1e, au
Grund gottlicher heiligen Schrift uUNnseren Landen, Furstentumben, Herrschaften,
G+ädten und Gebieten predigen, lehren, halten und Unterricht Die ist
ihrer eigenen Aussage nach SOMU!' der Durchschnitt (oder anders ausgedrückt die
Konvergenz) der von den utherisch Orientierten Predigern, arrern und Landesherrn
rezipierten reformatorischen eologie, deren Glaube und deren darauf basierendes
Leben D  hese These, die e müßig erscheinen Jläßt, die Luther und umgekehrt
auszuspielen, S{} ob die die artikulierte eologie Melanchthons n oder
Ur sSeine Privatschrift, läß8t sich auch von der Entstehungsgeschichte der her gut
ıuntermauern.

Zur Entstehung der
der sächsische Johann Maı 1530 mıiıt Theologen (an der

D Melanchthon) Augsburg einzog!®, WAaäar dort Johann Ecks 404 ike
fassende Sammlung ketzerischer Gätze aller unde!? Melanchthon ging ZUSsSammen
mıit den Theologen und Predigern lutherischer Provenienz“* sogleich daran,
„bösartige Anschlagschrift“, wıe einer der gründlichsten historischen Forscher der CA-
Entstehungsgeschichte, Gußmann, schreibt“!, erwidern. AÄAus cdieser Erwide-
rungsschrift („Adversus has ;ol; remedium opponere“, Melanchthon
Luther*®?2) wurde cCie Wenn auch Melanchthon Hauptredaktor** ist, ( ist c1e
keinesfalls alc „Privatschrift Melanchthons‘24 qualifizieren. Wie sehr die die
Konvergenz der reformatorisch/lutherischen Predigt, Lehre und des Gemeindelebens
und nicht bloß Niederschlag melanchthonischer Theologie seın will, geht außer 15

Vgl dazıu Liebmann M., Urbanus Rhegius und die Anfänge der Reformation,
Taz 19  N (Habilitationsschrift ması 329,
BSLK, Göttingenj 45
Die Chronik von Clemens Sender. In Die Chroniken der deutschen GStädte. Leip-
zZ1g 1894, 253
Vel. Liebmann, Rhegius, O., 200.,
Der Augsburger Reformator Urbanus Rhegius informiert Mart  ın Luther E Mai 1530
„Quotidie, peTI negocla licet, colloquia misceo S pectore il Philippo, JIona,
Islebio Spalatino WABr, 334

21 Gußmann Wilhelm, n 404 Artikel. Quellen und Forschungen Geschichte des Augs-
burgischen Bekenntnisses. Il Kassel 1930, 22.,

Mai 1530, CR, Sp. 45,
Ür Vgl Maurer Wilhelm, Studien über Melan:  ONSs nteil n der Entstehung der Con-

fe25sio Augustana. In ARG, (1960)} 158—207; Liebmann, Rhegius, 3A24
eyer Harding, Augustana Romae recepta? Was Intherische und katholische Theologendazu beitragen k  Oonnen.,  zr In Nr. O, 82—92. Die zıt.

224

verlesen wurde, daß man es nicht nur im Versammlungssaal gehört hat, sondern auch 
unten im Bischofshofe16, ein kath. Bekenntnis ist und nicht von der althergebrachten 
kath. Lehre abweicht, war feste Oberzeugung der Konfessoren wie der das Bekenntnis 
erstellenden Theologen. Abgewichen wird von der kath. Kirche (so meinten diese und 
so steht in der CA nachzulesen) in der Praxis des kirchlichen Lebens. Diese Abwei­
chungen werden damit begründet, daß sich im Mittelalter in die Kirche Mißbräuche 
eingeschlichen hätten, die in den reformatorischen/lutherischen Gemeinden eben 
wieder abgestellt worden seien. Zusammengefaßt sind die Abweichungen der lutheri­
schen Gemeinden bzw. diese Mißbräuche der alten Kirche im II. Teil der CA in den 
Artikeln XXII-XXVIII. Ihr I. Teil, Artikel 1-XXI, umfaßt die Lehre. 

Was die CA sein will und was sie auch tatsächlich ist, wird in ihrer vom sächsischen 
Kanzler Brück verfaßten Einleitung sehr genau gesagt: ,,Hierumb und Euer Kaiser­
lichen Majestat zu untertänigster Gehorsamung uberreichen und ubergeben wir" 
(so steht im verlesenen deutschen Text geschrieben) ,,unserer Pfarrner, Prediger und 
ihrer Lehren, auch unseres Glaubens Bekenntnus, was und welchergestalt sie, auf 
Grund gottlicher heiligen Schrift in unseren landen, Furstentumben, Herrschaften, 
Städten und Gebieten predigen, lehren, halten und Unterricht tun"17• Die CA ist 
ihrer eigenen Aussage nach somit der Durchschnitt ( oder anders ausgedrückt die 
Konvergenz) der von den lutherisch orientierten Predigern, Pfarrern und Landesherrn 
rezipierten reformatorischen Theologie, deren Glaube und deren darauf basierendes 
Leben. Diese These, die es müßig erscheinen läßt, die CA gegen Luther und umgekehrt 
auszuspielen, so als ob die CA die artikulierte Theologie Melanchthons wäre oder gar 
nur seine Privatschrift, läßt sich auch von der Entstehungsgeschichte der CA her gut 
untermauern. 

2. Zur Entstehung der CA 
Als der sächsische Kurfürst Johann am 2. Mai 1530 mit seinen Theologen (an der 
Spitze Melanchthon) in Augsburg einzog18, war dort Johann Ecks 404 Artikel um­
fassende Sammlung ketzerischer Sätze in aller Munde18• Melanchthon ging zusammen 
mit den Theologen und Predigern lutherischer Provenienz20 sogleich daran, Ecks 
,,bösartige Anschlagschrift", wie einer der gründlichsten historischen Forscher der CA­
Entstehungsgeschichte, W. Gußmann, schreibt21, zu erwidern. Aus dieser Erwide­
rungsschrift (,,Adversus has volui remedium opponere", schreibt Melanchthon an 
Luther22) wurde die CA. Wenn auch Melanchthon ihr Hauptredaktor23 ist, so ist sie 
keinesfalls als „Privatschrift Melanchthons"24 zu qualifizieren. Wie sehr die CA die 
Konvergenz der reformatorisch/lutherischen Predigt, Lehre und des Gemeindelebens 
und nicht bloß Niederschlag melanchthonischer Theologie sein will, geht außer aus 

18 Vgl. dazu Liebmann M., Urbanus Rhegius und die Anfänge der Reformation, I. Bd., 
Graz 1977 (Habilitationsschrift masch.) 329. 

17 BSLK, Göttingen 61967, 45 f. 
18 Die Chronik von Clemens Sender. In: Die Chroniken der deutschen Städte. 23. Bd., Leip­

zig 1894, 253 f. 
19 Vgl. Liebmann, Rhegius, a. a. 0., 300. 
20 Der Augsburger Reformator Urbanus Rhegius informiert Martin Luther am 21. Mai 1530: 

,,Quotidie, cum per negocia licet, colloquia misceo cum ore et pectore tuo Philippo, lona, 
lslebio et Spalatino ••• " WABr, 5. Bd., 334. 

21 Gußmann Wilhelm, Ecks 404 Artikel. Quellen und Forschungen zur Geschichte des Augs­
burgischen Bekenntnisses. II. Bd., Kassel 1930, 22. 

22 11. Mai 1530, CR, 2. Bd., Sp. 45. 
23 Vgl. Maurer Wilhelm, Studien über Melanchthons Anteil an der Entstehung der Con­

fessio Augustana. In: ARG, 51. Bd. (1960) 158-207; Liebmann, Rhegius, 324 ff. 
24 Meyer Harding, Augustana Romae recepta? Was lutherische und katholische Theologen 

dazu beitragen können. In: ökP, Nr. 9, 82-92. Die zit. Stelle: 89. 

224 



dem schon esagten aus der bisher ın der Diskussion überhaupt nicht beachteten
historischen Tatsache hervor, ese der endgültige exX Donnerstag,
dem 1530, alc9 ZWwWEel Tage ihrer feierlichen erlesung, mit den Unter-
zeichnern der CA, hren Räten und Theologen, zwölf der atz für Satz und
Punkt für Punkt durchgegangen wurde und die Zustimmung aller AÄAnwesenden fand
Nach dieser endgültigen Zustimmung standen die Konfessoren auf, angefangen Vom
Kurfürsten V{< scen bis den Gesandten Reutlingen, und unterschrieben
7  @55 Ne:  1n, die ist keine Privatschrift Melanchthons, S1e 15t der rchschnitt des
Glaubens, des Lebens und der Predigt der Gemeinden und der Prediger lutherisch/
reformatorischer Überzeugung, S1€e ist SCHNauU as, 661e seıin will2e

Luther und das Augsburgische Bekenntnis
War nicht Luther eın scharter Kritiker der CA, hat ET SI! -  Pr ausdrücklich und
deutlich Voan distanziert, sprach über sjıe nich  er das abaualifizierende Urteil der
Leisetreterei? Sind anderseits Luthers überschwenglich positive Äußerungen iber G1e
atcächlich mit: J; gelegentlich auch obender Erwähnung der CAUZT7 vVL. isch zZzu
wischen?
Pastor William Nagel, der seine historische Untersuchung über „Luthers Anteil

der Confessio Augustana”%8 Druck herausgab, ommt ZUU Ergebnis: „Wenn
WwIir zZu erkennen suchen, wıe Luther das abgeschlossene Werk beurteilt habe,
können AÄußerungen eın Doppeltes feststellen: auf der einen Ceite hohe
und höchste Anerkennung, andererseits auch Tadel und Ablehnung. Verfolgt e
zunächst die Linie, dann wird £reili deutlich, wıe 61© unbedingt die gewichtigere
15  4720 Der herben Kritik Luthers steht eine Identifikation gegenüber, die Luther S5Ogar
von ‚unserem'’, Ja mehr noch VO  S ‚seinem‘ Bekenntnis sprechen läßt

knappes Monat nach der Verlesung, also 271 (nicht J  unl, vıer Tage
VorTrT der Verlesung, wWwıe Brandenburg meint®), schreibt Luther: „Der Teufel ebt
noch und hat wohl gemerkt, wıe FEure Apologie eise trıtt und die Artikel vom

Fegfeuer, VO  g Anrufung der gen und vornehmlich 'aps als Antichrist
ausgelassen hat/’31 dies P1INe echte und harte Kritik der ist, daran ıst
Q-  en rütteln, dem können auch noch gut ge  te Interpretationsversuche®?*
den Boden nicht entziehen. Voll z7uzustimmen ist Pfnür und anderen perten, die
Luthers erste Außerung iber elanchthons „Jeise treten‘  LA In puncto als „sanft
auftreten“ interpretieren und diese Qualifizierung „nicht sehr auf den Inhalt

. Vgl Nürnberger Gesandtschaftsbericht, Juni 1530, CR, 5Sp. 127); Ulmer Gesandt-
schaftsbericht, Juni 1530. Dieser leider N:  cht ediert ..  ava Stuttgart Hauptstaatsarchiv,
Staatsarchiv Ludwigsburg B 207, B SO, fol 128; Liebmann, Rhegius, 322 ff; Maurer
Wilhelm, Zum gesch  ; Verständnis der endmahlsar'  el der Confessio
Augustana. In er, Tübingen 1960, 161—209, bes. 20

O A; das Verhältnis der zZu den sogenannten JTorgauer und wabacher Artikeln,
die Vorarbeiten der sind, hrer Entstehung und hrer Autoren 6@e1 1er nicht naher
eingegangen. Das Gelbstverständnis der CA, w1ıe in der Einleitung definiert wird, erfährt
durch s1e weitere Unterstützung, während die These, die cei Melanchthons Pr:  ivat-
schrift, selben Ausmaß Boden verliert.

vA Manns, .  50 ÖOKkR, Nr. 26, 439, Güterslich 1930. Ebd., 174,
{} Confessio Augustana katholisch? Der Versuch einer ersten Zwischenbilanz In KNA/

OK1/30/567; 27 Juli 1977,
Martin Luther Justus onas, 1530, WABr, 5, Nr. 1657, 496 * „Scilicet Satan
acdhuc vV1E, et bene sensit Apologiam vestram leise et dissimulasse articulos de
purgatori0, de sanctorum cultu, et maxime de antichristo Papa  s Man beachte, daß Luthe.
nı  cht Bekenntnis Melanchthons, sondern von „Eurem“” Bekenntnis bzw. Apologie)
spricht.

2> Vgl Pfnür DD  .. KNA/OKI/36/717; 7 September 1977; dazu Manns in OKkR, Nr. 2 'g 433

dem sdton Gesagten aus der bisher in der Diskussion überhaupt nidtt beamteten 
historisdten Tatsache hervor, daß diese CA (der endgültige Text) am Donnerstag, 
dem 23. Juni 1530, also zwei Tage vor ihrer feierlidten Verlesung, mit den Unter­
zeichnern der CA, ihren Räten und Theologen, zwölf an der Zahl, Satz für Satz und 
Punkt für Punkt durdtgegangen wurde und die Zustimmung aller Anwesende1;1 fand. 
Nach dieser endgültigen Zustimmung standen die Konfessoren auf, angefangen vom 
Kurfürsten von Sadtsen bis zu den Gesandten von Reutlingen, und unterschrieben 
sie25• Nein, die CA ist keine Privatsdtrift Melandtthons, sie ist der Durdtschnitt des 
Glaubens, des Lebens und der Predigt der Gemeinden und der Prediger lutherisdt/ 
reformatorisdter Oberzeugung, sie ist genau das, was sie sein will26• 

3. Luther und das Augsburgische Bekenntnis 
War nidtt Luther ein sdtarfer Kritiker der CA, hat er sich nicht ausdrücklich und 
deutlich von ihr distanziert, sprach er über sie nidtt das abqualifizierende Urteil der 
Leisetreterei? Sind anderseits Luthers überschwenglidt positive Äußerungen über sie 
tatsächlich mit: ,, ... gelegentlidt auch lobender Erwähnung der CN'27 vom Tisdt zu 
wisdten? 
Pastor William Nagel, der seine historische Untersuchung über „Luthers Anteil 
an der Confessio Augustana"28 im Druck herausgab, kommt zum Ergebnis: ,,Wenn 
wir zu erkennen suchen, wie Luther das abgeschlossene Werk beurteilt habe, so 
können wir in seinen Äußerungen ein Doppeltes feststellen: auf der einen Seite hohe 
und höchste Anerkennung, andererseits auch Tadel und Ablehnung. Verfolgt man 
zunächst die erste Linie, dann wird &eilich deutlich, wie sie unbedingt die gewichtigere 
ist'129• Der herben Kritik Luthers steht eine Identifikation gegenüber, die Luther sogar 
von ,unserem', ja mehr noch von ,seinem' Bekenntnis sprechen läßt. 

Ein knappes Monat nach der Verlesung, also am 21. Juli (nicht am 21. Juni, vier Tage 
vor der Verlesung, wie A. Brandenburg meint3°), schreibt Luther: ,,Der Teufel lebt 
noch und hat gar wohl gemerkt, wie Eure Apologie leise tritt und die Artikel vom 
Fegfeuer, von Anrufung der Heiligen und vornehmlich vom Papst als Antichrist 
ausgelassen hat"31• Daß dies eine echte und harte Kritik an der CA ist, daran ist 
nicht zu rütteln, dem können auch noch so gut gemeinte Interpretationsversuche32 

den Boden nicht entziehen. Voll zuzustimmen ist Pfnür und anderen Experten, die 
Luthers erste Äußerung über Melandtthons „leise treten" in puncto CA als „sanft 
auftreten" interpretieren und diese Qualifizierung „nicht so sehr auf den Inhalt als 

25 Vgl. Nürnberger Gesandtschaftsbericht, 25. Juni 1530, CR, 2. Bd., Sp. 127; Ulmer Gesandt­
schaftsbericht, 24. Juni 1530. Dieser leider nicht ediert in: Stuttgart Hauptstaatsarchiv, 
Staatsarchiv Ludwigsburg B 207, Bü 80, fol. 128; Liebmann, Rhegius, 322 ff; Maurer 
Wilhelm, Zum geschichtlichen Verständnis der Abendmahlsartikel in der Confessio 
Augustana. In: FS. f. G. Ritter, Tübingen 1960, 161-209, bes. 208 f. 

26 Auf das Verhältnis der CA zu den sogenannten Torgauer und Schwabacher Artikeln, 
die Vorarbeiten der CA sind, ihrer Entstehung und ihrer Autoren sei hier nicht näher 
eingegangen. Das Selbstverständnis der CA, wie es in der Einleitung de.Aniert wird, erfährt 
durch sie weitere Unterstützung, während die These, die CA sei Melanchthons Privat­
schrift, im selben Ausmaß an Boden verliert. 

:27 Manns, in: ÖkR, Nr. 26, 439. :29 Gütersloh 1930. 11 Ebd., 174. 
3° Confessio Augustana - katholisch? Der Versuch einer ersten Zwischenbilanz. In: KNA/ 

ÖKI/30/567; 27. Juli 1977. 
31 Martin Luther an Justus Jonas, 21. Juli 1530, WABr, 5. Bd., Nr. 1657, 496: ,,Scilicet Satan 

adhuc vivit, et bene sensit Apologiam vestram leise treten et dissimulasse articulos de 
purgatorio, de sanctorum cultu, et maxime de antichristo Papa". Man beachte, daß Luthe„ 
nicht vom Bekenntnis Melanchthons, sondern von „Eurem" Bekenntnis (bzw. Apologie) 
spricht. 

3! Vgl. Pfnür in: KNA/ÖKI/36/717; 7. September 1977; dazu Manns in: ÖkR, Nr. 26, 433. 

225 



vielmehr auf die Form““33 beziehen. Nach Hermann en ese Außerung Luthers
‚„‚mindestens SO viel Anerkennung wıe tlk”"
Der herben Luthers vom 21. Juli 1530 a der stehen Äußerungen und
Qualifikationen des Reformators gegenüber wıie  e
L. xr° die gefället fast sehr) wohl und weiß nichts dran Zzu bessern, noch
ändern a uther Johann von achsen, Mai

„Di  eine Bekenntnisschrift habe ich gestern nochmals mıit Fleif V{ Anfang his
Ende gelesen. gefäll mir cehr‘“38 Melanchthon, 1530

IT} freuet sehr, d  al ich dieser Zeit lebe, Christus von SO werten
Bekennern einer  S: solchen Versammlung SÖffentlich ist verkündigt worden
diese herrliche Konfession‘37. ONra| Cordatus, 1530
-  L Fr Denn die Widersacher cehen aber dagegen nicht g durch das schritft-
liche Bekenntnis überantwortet mehr gepredigt ist, denn vielleicht zehn Prediger
ätten —  mM} tun . Christus schweigt ja nicht auf dem Reichstag, und sollten s1e

sein, 0 .  sen 661e mehr S dem Bekenntnis hören, denn s1e in einem
von den Predigern gehört hätten.“‘ Kurfürst Johann, Q, 153093

„Denn erstlich das Größte ıst doch Christus 1st durch eiıne Öffentliche und herrliche
Konfession verkündigt bei hellem Licht ihnen Gesicht bezeugt also, laß si1e
nicht rühmen ...  nnen, selen geflohen, hätten uns gefürchtet und uns Glauben
verschwiegen. Nur beneide iıch Euch ese Gnade, da ich bei diesem - sch  onen  ..
Bekenntnis G-  x bin f Justus Jonas, 0, 1530
6. Immer wieder wWas einzelnen aufzuzählen müßig WAar:  D spri Luther von
‚unserem‘ Bekenn:! und das SOgar auch keinem anderen dem Hauptredaktor
Melanchthon gegenüber, September 15308 Angesichts 25e5 Lobes die

und der Identifikation Luthers miıt ihr „AUMNE S  S, nicht wunder  r  j wIe Pastor agel
treffend formuliert, „WEeNNn e! gemeint Luther) „schließlich einer Tischrede SOgat

vVon einer‘ C., der Konfession Ausdruck seiner Lehre gesprochen haben
coll’/40
assen sich angesichts I] dieser angeführten historischen Gegebeflheiten nachstehende
Thesen noch vollinhaltlich aufrechterhalten?

„Nach Vorlage der katholischen Confutatio” (dies geschah och, dem
ugus ‚„‚andern sich übrigen die Verhältnisse Luther und die Lutheraner

beginnen nunmehr Loblied auf die CA!/%41

Ebd. und ders. Nr. 9, 6}
Hermann Rudolf, Zur theologischen Würdigung der Augustana. In Luther-Jahrbuch
(AXIL Jg.) München, 162—214; 163
WAÄABr Nr. 1568, 319,
„Relegi heri ILl  an Apologiam genter totam, placet vehementer.“ Ebd. Nr. 1621,

der Übersetzung wıe bei der Normalisierung des eutschen Textes 1€e. ich mich
Luther, Des Glaubens Trost und rutz. riefe von der este Coburg Sommer

1530. Ausgewählt und ' hg. von opf riedrich Wilhelm, München 1930.
a7 vehementer placet V1iXisse in hanc horam, Christus DeTr GUO$S tantoas confessores

ın tanto publice est praedicatus confessione plane pulcherrima”. Ebd. Nr. 1626,
442,
Ebd. Nr. 1633, pP

IIP  rımum enim, quod mMmaxXximum est, Christus ublica et gloriosa confessione declamatus
est Iucem atque Y  $  in faciem affirmatus, ut nNon possint actare, gisse,
formidasse aut elasse nostram fidem. N quod invideo vobis hanc gratiam, ı scilicet
Non adesse hac Pu.: confessione Ebd. Nr. 1635, 458,
IC Diabolus undique nostrae Conftessioni insidiatur Ebd. Nr. 1716, 617,.

“ Nagel, Luthers Anteil..., 176 Die Passage ıIn der apostrophierten 1schrede Luthers
lautet: „Neque catis est, quod ipse > excusat, qui non m! ced Crucigerum et Magistrum
Georgium perstrinxit; catechismus, tabulae, contfessio Augustana etc. mea, non TUCI-

erı 1 Koereri sunt,““ 271. Dezember 1537 Wälr, Nr. Ü C, W
Manns, --  un ÖOKkR, Nr. 26, 441.

226

vielmehr auf die Form"38 beziehen. Nach R. Hermann enthält diese Äußerung Luthers 
,,mindestens so viel Anerkennung wie Kritik"34• 

Der herben Kritik Luthers vom 21. Juli 1530 an der CA stehen Äußerungen und 
Qualifikationen des Reformators gegenüber wie: 
1. ,, ... die gefället mir fast ( = sehr) wohl · und weiß nichts dran zu bessern, nom 
ändern ••• " Luther an Kurfürst Johann von Sachsen, 15. Mai 153085• 

2. ,,Deine Bekenntnisschrift habe ich gestern nochmals mit Fleiß von Anfang bis zu 
Ende gelesen. Sie gefällt mir sehr"86• An Melanchthon, 3. Juli 1530. 
3. ,,Mich freuet gar sehr, daß ich zu dieser Zeit lebe, da Christus von so werten 
Bekennern in einer solchen Versammlung öffentlich ist verkündigt worden durch 
diese herrliche Konfession"87• An Konrad Cordatus, 6. Juli 1530. 
4. ,, .•• Denn die Widersacher ... sehen aber dagegen nicht ... , daß durch das schrift­
liche Bekenntnis überantwortet mehr gepredigt ist, denn vielleicht sonst zehn Prediger 
hätten mögen tun • • • Christus schweigt ja nicht auf dem Reichstag, und sollten sie 
toll sein, so müssen sie mehr aus dem Bekenntnis hören, denn sie in einem Jahr 
von den Predigern gehört hätten." An Kurfürst Johann, 9. Juli 153037a. 

5. ,,Denn erstlich das Größte ist doch: Christus ist durch eine öffentliche und herrliche 
Konfession verkündigt und bei hellem Licht ihnen ins Gesicht bezeugt also~ daß sie 
nicht rühmen können, wir seien geflohen, hätten uns gefürchtet und unseren Glauben 
verschwiegen. Nur beneide ich Euch um diese Gnade, · da ich bei diesem. schönen 
Bekenntnis nicht zugegen bin"88• An Justus Jonas, 9. Juli 1530. 
6. Immer wieder - was im einzelnen aufzuzählen mü.8ig wäre - spricht Luther von 
,unserem' Bekenntnis und das sogar auch keinem anderen als dem Hauptredaktor 
Melanchthon gegenüber, so am 11. September 153039• Angesichts dieses Lobes für die 
CA und der Identifikation Luthers mit ihr „nimmt's nicht wunder", wie Pastor Nagel 
treffend formuliert, ,,wenn er" (gemeint Luther) ,,schließlich in einer Tischrede sogar 
einmal von ,seiner' A. C., der Konfession als Ausdruck seiner Lehre gesprochen haben 
soll"40• 

Lassen sich angesichts all dieser angeführten historischen Gegebenheiten nachstehende 
Thesen noch vollinhaltlich aufrechterhalten? 
1. ,,Nach Vorlage der katholischen Confutatio" (dies geschah am Mittwoch, dem 
3. August 1530) ,,ändern sich im übrigen die Verhältnisse ... Luther und die Lutheraner 
beginnen nunmehr ein Loblied auf die CA !°41 

33 Ebd. und ders. in: ÖkP, Nr. 9, 68. 
34 Hermann Rudolf, Zur theologischen Würdigung der Augustana. In: Luther-Jahrbuch 1930 

(XII. Jg.) München, 162-214; 163. 
35 WABr s. Bd. Nr.1568, 319. 
38 „Relegi heri tuam Apologiam diligenter totam, et placet vehementer." Ebd. Nr. 1621, 435. 

Bei der Obersetzung wie bei der Normalisierung des deutschen Textes hielt ich mich an: 
Martin Luther, Des Glaubens Trost und Trutz. Briefe von der Veste Coburg Sommer 
1530. Ausgewählt und-hg. von Hopf Friedrich Wilhelm, München 1930. 

37 ,,Mihi vehementer placet vixisse in hanc horam, qua Christus per suos tantos confessores 
in tanto consessu publice est praedicatus confessione plane pulcherrima". Ebd. Nr. 1626, 
442. 

37a Ebd. Nr. 1633, 453 f. 
38 „Primum enim, quod maximum est, Christus publica et gloriosa confessione declamatus 

est et in lucem atque in fadem ipsorum affirmatus, ut non possint iactare, nos fugisse, 
formidasse aut celasse nostram ßdem. Nisi quod invideo vobis hanc gratiam, me scilicet 
non adesse in hac pulchra confessione ..• " Ebd. Nr. 1635, 458. 

39 „Sie Diabolus undique nostrae Confessioni insidiatur .•• " Ebd. Nr. 1716, 617. 
,o Nagel, Luthers Anteil ... , 176. Die Passage in der apostrophierten Tischrede Luthers 

lautet: ,,Neque satis est, quod ipse se excusat, qui non me, sed Crucigerum et Magistrum 
Georgium perstrinxit; catechismus, tabulae, confessio Augustana etc. mea, non Cruci­
geri nec Roereri sunt." 21. Dezember 1537. WATr, 3. Bd., Nr. 3650 c, 483. 

' 1 Manns, in: ökR, Nr. 26,441. 

226 



Die ıst Melanchthons Bekenntnisschrift4® bzw. Privatschrift43
&. Das Vorhaben einer kath Anerkennung der die Preisgabe des frühen
Luther Voraussetzung, „WaS wiederum zwangsläufig die Melanchthonisierung
Luthers nach sich zieht. Die inıtznerte und rogrammatisch geforderte Anerkennung
der wird - nich  er jalthn einer Okumene auf Kosten Luthers führen, sondern der
damit beschrittene Weg wird mi1t Ökumene ohne Luther enden!‘/44
Die vertuscht nicht allgemein rezipilerte reformatorisch/lutherische Lehren. icht

darf auch werden, die reformatorisch/lutherischen4® Theologen und
Prediger, die Augsburg zusam.mensaßen, sich besprachen und berieten und
schließlich die erstellten mıit Melanchthon als Hauptredaktor der D
das Prinzip der ‚sola scriptura‘ Sinne Luthers als ‚NOrTma normans‘ sehr, cehr ernst
nahmen.
trittige Punkte, Artikel, ın denen c1ie celber uUne1ns wWarcn, ® WCB. ] gab
auch Augsburg unter den eologen und Predigern lutherischen ager welche,
die noch andere Artikelt0 als die, die der stehen, behandelt WIissen wolliten.
Deren Anführer dürften die sächsischen Theologen Justus Jonas und Johann Agricola
BEWESEN Se1in  s  47 Maurer vermutet Letzterem den Verfasser48 einer Artikelserie,
von der Melanchthon und mit wohl auch Johannes Brenz und Urbanus Rhegius
einten, sei nich  en raten, FTA die gehässigen und unnöthigen Artikel, davon

den Schulen zZu disputieren pflegt, zZzu dieser Zeit werden“”“ %, Analoges
wohl auch Vo  — dem rtikel annehmen, dessen Fehlen der Luther anı

eısten tadelt, dem Artikel nämlich, der aps der Antichrist cei5° Sicherlich
S nicht alle Theologen und Prediger, die in Augsburg die mitkonzipierten,
schon zu dieser VO  - Luther vehement VEe!  en Überzeugung gelangt. Man solle
61 deshalb davor hüten, die oder Melanchthon oder den eNSCICN Kreis Uum

zZzu bezichtigen, cI1e hätten bewußt wesentliche: Punkte der reformatorisch/luthe-
rischen Lehre A Verschleierungstaktik und Vertuschungsmanöver nicht die
aufgenommen. Ne:  1n, Augsburg War cht chmalkalden, und bis Schmalkalden dauerte
©5 noch cieben Jahre. Gelbst hier unterschrieb Melanchthon den „Papst-Artikel”
mıit Vorbehalt>1.

44 Manns, ebd., 436Ebd,, 435, Meyer, 171° OkP, Nr 9,
45 Reformatorisch ist als Abgrenzung zu altgläubig, zZu katholisch verstanden; utNeris als

solche zwinglisch, cchwärmerisch und wiedertäuferisch.
Siehe CR, 2. 5Sp 182

47 Vgl Maurer Wilhelm, Erwägungen und Verhandlungen über die geistliche Jurisdiktion
der Bischöfe VOor und während des Augsburger Reichstages VO:  »3 1530. In SKG
(1969) 343—394, bes. 376 und
Ebd. CR, eb
Da in der laufenden „Anerkennungsdiskussion” zZu lesen ist „Wenn Melanchthon der

nicht auf den Artikel B  > ‚Papst als Antichrist‘ einging, eshalb, weil diesen
Punkt unter die ‚gehässigen‘ Artikel zählte, die mehr in die Schule als 1ın die Predigten
in den en gehören‘ ” (Pfnür, in KNA/OK1/36/717), ceien diese gehässigen Artikel,
wie c1e iın CR, 2. B 5D 182 f en S]  nd, voll zıitiert „Ob alles Iso mu  zr  e geschehen,
wiıe geschiehet? Ob der freie Wille ni:  chts seye? Ob ott auch Böses thue? Ob die
Christen alle Priester sind? der Papst göttlichem echt der oberste Bischoff sey?
Ob das Ablaß@ zulassen möge? Ob eın jedes gute Werk eiıne Todsünde sey?
21n Laie das Sacrament cConsecriren könne? Ob die Ehesachen „llein für die Bischöffe
gehören? Ob mehr oder weniger als sgieben Sacramente seyen? die Bischöffe el
das weltliche Schwert führen, und den Kirchen vorstehen können? der Papst
göttlichem echt e1n Herr aller Güter seyf die göttliche Auserwählung ZUM Theil

Verdienst Ursache habe oder nicht? die Priesterweihe einen währenden
Characterem eindrücke? Ob in Weib Consecriren könne? die Ohrenbeicht Selig-
keit nöthig sey Keiner der von Luther ob seines ehlens scheint
1n eser Aufzählung auf.
Vgl BSLEK, 463

227

2. Die CA ist Melanchthons Bekenntnisschrift'2 bzw. Privatschrift43• 

3. Das Vorhaben einer kath. Anerkennung der CA hazt die Preisgabe des frühen 
Luther zur Voraussetzung, ,, was wiederum zwangsläußg die Melanchthonisierung 
Luthers nach sich zieht. Die .•. initiierte und programmatisch geforderte Anerkennung 
der CA wird ... nicht nur zu einer Ökumene auf Kosten Luthers führen, sondern der 
damit beschrittene Weg wird mit einer Ökumene ohne Luther enden!"44 

Die CA vertuscht nicht allgemein rezipierte reformatorisch/lutherische Lehren. Nicht 
vergessen darf auch werden, daß die reformatorisch/lutherischen45 Theologen und 
Prediger, die in Augsburg zusammensaßen, sich besprachen und berieten und 
sdtließlich die CA erstellten - mit Melanchthon als Hauptredaktor an der Spitze -
das Prinzip der ,sola scriptura' im Sinne Luthers als ,norma normans' sehr, sehr ernst 
nahmen. 

Strittige Punkte, Artikel, in denen sie selber uneins waren, ließ man weg. Es gab 
auch in Augsburg unter den Theologen und Predigern im lutherischen Lager welche, 
die noch andere Artikel411 als die, die in der CA stehen, behandelt wissen wollten. 
Deren Anführer dürften die sächsisdten Theologen Justus ]onas und Johann Agricola 
gewesen sein47• Maurer vermutet in Letzterem den Verfasser'8 einer Artikelserie, 
von der Melanchthon und mit ihm wohl audt Johannes Brenz und Urbanus Rhegius 
meinten, es sei nicht zu raten, ,,daß die gehässigen und unnöthigen Artikel, davon man 
in den Schulen zu disputieren pflegt, zu dieser Zeit geregt werden"49• Analoges darf 
man wohl auch von dem Artikel annehmen, dessen Fehlen in der CA Luther am 
meisten tadelt, dem Artikel nämlidt, daß der Papst der Antichrist sei50• Sicherlich 
waren nicht alle Theologen und Prediger, die in Augsburg die CA mitkonzipierten, 
schon zu dieser von Luther vehement vertretenen Oberzeugung gelangt. Man solle 
sich deshalb davor hüten, die CA oder Melanchthon oder den engeren Kreis um ihn 
zu bezidttigen, sie hätten ganz bewußt wesentliche· Punkte der reformatorisch/luthe­
risdten Lehre aus Versdtleierungstaktik und Vertuschungsmanöver nidtt in die CA 
aufgenommen. Nein, Augsburg war nidtt Schmalkalden, und bis Schmalkalden dauerte 
es nodt sieben Jahre. Selbst hier unterschrieb Melanchthon den „Papst-Artikel" nur 
mit Vorbehalt51• 

42 Ebd., 435. 43 Meyer, in: ökP, Nr. 9, 89. 44 Manns, ebd., 436 f. 
45 Reformatorisch ist als Abgrenzung zu altgläubig, zu katholisch verstanden; lutherisch als 

solche zu zwinglisch, schwärmerisch und wiedertäuferisch. 
46 Siehe: CR, 2. Bd., Sp. 182 f. 
47 Vgl. Maurer Wilhelm, Erwägungen und Verhandlungen über die geistliche Jurisdiktion 

der Bischöfe vor und während des Augsburger Reichstages von 1530. In: ZSKG 55. Bd. 
(1969) 343-394, bes. 376 und 391 f. 

48 Ebd. 49 CR, ebd. 
50 Da in der laufenden „Anerkennungsdiskussion" zu lesen ist: ,,Wenn Melanchthon in der 

CA nicht auf den Artikel vom ,Papst als Antichrist' einging, so deshalb, weil er diesen 
Punkt unter die ,gehässigen' Artikel zählte, ,die mehr in die Schule als in die Predigten 
in den Kirchen gehören' " (Pfnür, in: KNA/ÖKl/36/717), seien diese gehässigen Artikel, 
wie sie in CR, 2. Bd., Sp. 182 f zu finden sind, voll zitiert: ,,Ob alles also müße geschehen, 
wie es geschiehet7 Ob der freie Wille nichts seye7 Ob Gott auch Böses thue7 Ob die 
Christen alle Priester sind? Ob der Papst aus göttlichem Recht der oberste Bischoff sey? 
Ob man das Ablaß zulassen möge? Ob ein jedes gute Werk eine Todsünde sey7 Ob 
ein Laie das Sacrament consecriren könne? Ob die Ehesachen allein für die Bischöffe 
gehören? Ob mehr oder weniger als sieben Sacramente seyen7 Ob die Bischöffe zugleich 
das weltliche Schwert führen, und den Kirchen vorstehen können? Ob der Papst aus 
göttlichem Recht ein Herr aller Güter sey? Ob die göttliche Auserwählung zum Theil in 
unserm Verdienst Ursache habe oder nicht? Ob die Priesterweihe einen stets währenden 
Characterem eindrücke? Ob ein Weib consecriren könne? Ob die Ohrenbeicht zur Selig­
keit nöthig sey7" Keiner der von Luther ob seines Fehlens genannten Artikel scheint 
in dieser Aufzählung auf. 

51 Vgl. BSLK, 463 f. 

227 



Hl S rechte terpretation d Augsburgischen Bekenn:'  SSCS5
Erhebliche Unterschiede

Nachdem der Bischof VOoO Augsburg, Christoph von Stadion, I Juni 1530 clie
Verlesung der angehört hatte, soll er über das Bekenntnis gesagt haben „Jene
Artikel, die vorgelesen wurden, SIN wahr, sind die PUIC Wahrheit‘/>2 Vom ayern-
herzog Wilhelm wird gesagt, er habe verlauten lassen: „Diese Artikel stimmen mit
der Wahrheit überein“”®. Man sieht, auch damals s 1111 kath ager der
Überzeugung, die gut katholisch sel und eiıne kirchentrennenden Lehren
vertrete. Andere 6E ager urteilten erdings anders, wofür clie ugus
1530 verlesene Confutatio eın beredtes eugnis gibt Ohne auf die These, die
Conftutatio „nicht die Antwort der Kirche auf die CA, sondern eın theologisches
Gutachten, das Auftrag des Kaisers und 1n seinem amen abgefaßt‘®4 ist, näher
einzugehen, möchte ich die rage erlauben, wollte un: sollte die Confutatio -  p

mehr sein®? Entspringt eine solche Qualifikation nicht doch eher m
heutigen Kirche-Staat-Denken? die Conftutatio allerdings keine Jetztgültige Ö  E
ditizierbare amtliche Lehrentscheidung seıin konnte und wollte, beweisen die anschlie-
ßenden Einigungsverhandlungen iın den Ausschüssen hinreichend.
! Die Katholizität der wurde gerade ın uns ahrhundert wieder heraus-
gestrichen, m  Ö denke Friedrich Heilers Abhandlung: IID  e Katholizität der Con-
fessio Augustana”®%, erinner: sel auch S die der heutigen Diskussion anscheinend
völlig VETLTBESSECNE 1959 Graz erschienene Monographie VO Max Lackmann „Katho-
lische Einheit und Augsburger Konfession.“ Geradezu beschwörend rief In diesem
Buch Lackmann den kath eologen sich davor zu hüten, rr° T MNan Uurz-
schlüssig das umfangreiche Ja der katholischem Glaubensgut für wertlos oder

für unehrlich erklärt, weil sich stellenweise 6O untraditionell darstellt .llß1.
Damit traf RTr den neuralgischen 3 der ‚Anerkennungsdiskussion‘ schlechthin,

das richtige Verstehen, die richtige Interpretation der Wer versteht 61e
richtig, wWwWab ist ihre richtige Interpretation, wer dies entscheiden?
Wenn mMan den schon öfters zıiherten Sammelband, Ckumenische Perspe  ven Nr. 9,

dem namhafte Experten verschiedenen ussagen der und Zu Problemen
rund un die Stellung nehmen, aufmerksam durchgelesen hat, weiß m. C -
noch erhebliche Interpretationsunterschiede gibt Solange diese bestehen, wird S
eine kath Anerkennung der bzw. ihre Anerkennung als katholisch wohl 1U
Fernziel Auge faccen können.
Während P Pannenberg „schwer vorstellbar“ findet, P die heutige atho-
lische Kirche“” die ussagen der über das Bußsakrament „als katholisch anerkennen
könnte“ (33), meın Jorissen, hierin keine erheblichen Lehrunterschiede Zu tinden
Entsprechend Untersuchungsergebnis müßte wohl aber „der Quellen-Apparat

Denzinger bereinigt werden“‘. Schütte celbst einen ctattlichen Katalog
offenen Problemen (39 Dietzfelbinger, Landesbischof und Vorsitzender

des COkumeneausschusses des Lutherischen Weltbundes, gab seinem Beitrag den
Titel „Schwierigkeiten einer katholischen Anerkennung des Augsburgischen Bekennt-

illa, quac«t ecitata sunt, sunt, sunt PUuTra veritas + WAÄABr, Nr. 1618, 4A27
P hos articulos veritatiı €  PSSE®@ Ebd., Nr. 1630, 449,

a a  - Schütte, Zur Möglichkeit iner katholischen Anerkennung der Confessio Augustana
als ıner legitimen usprägung 115  er Glaubenswahrheit. in OKkP, Nr. , 353—53;

49 . darf -  er veErgessen, die den bekanntesten und anerkanntesten
kath. Reichstagstheologen untier Führung des äpstlichen Legaten erfaßt wurde. Urban

spricht bezeichnender Weise und nicht unrecht von einer revidierten kath.
Stellungnahme, andere von Aner ENNUNg reden. Cath., Jg. (1977) 69
In Die Hochkirche, Jg. (1930) Lackmann, Katholische Einheit, 90.

22

III. Die rechte Interpretation des Augsburgischen Bekenntnisses 

1. Erhebliche Unterschiede 
Nachdem der Bischof von Augsburg, Christoph von Stadion, am 25. Juni 1530 die 
Verlesung der CA angehört hatte, soll er über das Bekenntnis gesagt haben: ,,Jene 
Artikel, die vorgelesen wurden, sind wahr, sind die pure Wahrheit"52• Vom Bayern­
herzog Wilhelm wird gesagt, er habe verlauten lassen: ,,Diese Artikel stimmen mit 
der Wahrheit überein"58• Man sieht, auch damals war man im kath. Lager der 
Oberzeugung, daß die CA gut katholisch sei und keine kirchentrennenden Lehren 
vertrete. Andere im selben Lager urteilten allerdings anders, wofür die am 3. August 
1530 verlesene Confutatio ein beredtes Zeugnis gibt. Ohne auf die These, daß die 
Confutatio „nicht die Antwort der Kirche auf die CA, sondern nur ein theologisches 
Gutachten, das im Auftrag des Kaisers und in seinem Namen abgefaßt"5' ist, näher 
einzugehen, möchte ich mir die Frage erlauben, wollte und sollte die Confutatio nicht 
doch mehr sein1557 Entspringt eine solche Qualiflkation nicht doch eher unserem 
heutigen Kirche-Staat-Denken? Daß die Confutatio allerdings keine letztgültige unmo­
difizierbare amtliche Lehrentscheidung sein konnte und wollte, beweisen die anschlie­
ßenden Einigungsverhandlungen in den Ausschüssen hinreichend. 
Die Katholizität der CA wurde gerade in unserem Jahrhundert wieder heraus­
gestrichen, man denke an Friedrich Heilers Abhandlung: ,,Die Katholizität der Con­
fessio Augustana"56; erinnert sei auch an die in der heutigen Diskussion anscheinend 
völlig vergessene 1959 in Graz erschienene Monographie von Max Lackmann: ,,Katho­
lische Einheit und Augsburger Konfession." Geradezu beschwörend rief in diesem 
Buch Lackmann den kath. Theologen zu, sich davor zu hüten, ,, ... daß man kurz­
schlüssig das umfangreiche Ja der CA zu katholischem Glaubensgut für wertlos oder 
gar für unehrlich erklärt, weil es sich stellenweise so untraditionell darstellt .. . " 51• 

Damit traf er den neuralgischen Punkt der ,Anerkennungsdiskussion' schlechthin, 
nämlich das richtige Verstehen, die richtige Interpretation der CA. Wer versteht sie 
richtig, was ist ihre richtige Interpretation, wer will dies entscheiden? 
Wenn man den schon öfters zitierten Sammelband, ökumenische Perspektiven Nr. 9, 
in dem namhafte Experten zu verschiedenen Aussagen der CA und zu Problemen 
rund um die CA Stellung nehmen, aufmerksam durchgelesen hat, weiß man, daß es 
noch erhebliche Interpretationsunterschiede gibt. Solange diese bestehen, wird man 
eine kath. Anerkennung der CA bzw. ihre Anerkennung als katholisch wohl nur als 
Fernziel ins Auge fassen können. 
Während es W. Pannenberg für „schwer vorstellbar" findet, ,,daß die heutige katho­
lische Kirche" die Aussagen der CA über das Bußsakrament „als katholisch anerkennen 
könnte" (33), meint H. ]orissen, hierin keine erheblichen Lehrunterschiede zu finden. 
Entsprechend seinem Untersuchungsergebnis müßte wohl aber „der Quellen-Apparat 
im Denzinger bereinigt werden". (150.) H. Schütte selbst führt einen stattlichen Katalog 
von offenen Problemen an (39 ff). H. Dietzfelbinger, Landesbischof und Vorsitzender 
des ökumeneausschusses des Lutherischen Weltbundes, gab seinem Beitrag den 
Titel: ,,Schwierigkeiten einer katholischen Anerkennung des Augsburgischen Bekennt-

5z ,, ••• illa, quae recitata sunt, vera sunt, sunt pura veritas ... " WABr, 5. Bd., Nr. 1618, 427. 
53 ,, ••• hos articulos veritati consonos esse ... " Ebd., Nr. 1630, 449. 
54 H. Schütte, Zur Möglichkeit einer katholischen Anerkennung der Confessio Augustana 

als einer legitimen Ausprägung christlicher Glaubenswahrheit. In: ökP, Nr. 9, 35-53; 
49 f. 

55 Man darf nicht vergessen, daB die Confutatio von den bekanntesten und anerkanntesten 
kath. Reichstagstheologen unter Führung des päpstlichen Legaten verfaßt wurde. Urban 
H. J. spricht bezeichnender Weise und nicht zu unrecht von einer revidierten kath. 
Stellungnahme, wo andere von Anerkennung reden. Siehe: Cath., 31. Jg. (1977) 169 ff. 

56 In: Die Hochkirche, 12. Jg. (1930). 57 Lackmann, Katholische Einheit, 90. 

228 



nıSses aus Iutherischer Sicht.“ Hierbei konstatiert „Uns machen VOT allem die
den etzten Jahren entstandenen ogmen über das aps und über Maria
Schmerzen“ 56) Wenig spater fährt nicht gerade ermutigend fort: „50o entsteht
ner C anders gewordenen römisch-katholischen Kirche gegenüber die Frage,
ob celber auch Ansehung all der Veränderung der letzten Jahrzehnte heute die
einung der Augsburgischen Konfession esthalten .  nnen, sich bei den auyf-
gekommenen Streitigkeiten der Reformationszeit nicht unl Grundlagen des Glaubens,
sondern S eine unterschiedliche Stellungnahme ZUu aufgekommenen Mi£bräuchen
handle“ 56) Dietzfelbinger führt auch eine Schwierigkeit 15 Treffen, ql die jene
Theologen wohl kaum gedacht haben dürften, die die Anerkennung der aufs
ape! brachten, nämli: „Wenn D  —_ nich:  Pr NMUur das 450jährige Jubiläum der Augsbur-
gischen Konfession, csondern auch cdie O-Jahr-Feier des Konkordienbuches, dieser
usammenfassung aller Iutherischer Bekenntnisschriften begangen d, ist fest-
zuhalten, da{fß auch dieses für die Gemeinschaft der lutherischen Kirchen wichtige
Dokument mıit allen seiınen Beiträgen einfach ‚den rechten Verstand der Augsburgi-
schen Konfession‘ Ausdruck bringen Wenn die Augsburgische Konfession
un des 15 noch zu erhoffenden Friedens willen die Auseinandersetzung l das
aps vermieden hat, SO hat Luther selbst dies in den auch den Bekenntnis-
schriften zuzurechnenden ‚Schmalkaldischen Artikeln‘ Von 1537 kräftig nachgeholt”
(57
Die genannten drei Dogmen stellen nach Döring keineswegs „das große Hindernis”

etwaigen Anerkennung der Katholizität der dar, weil 611e „eine ‚Frage der
®Interpretation csejen 93) „Der vielfältiger Auslegung fähige Bekenntnistext der

kann  e  j interpretiert Öring auf se1ıne Weise, „zudem Einheit mit dem alt-
kirchlichen ogma und in Richtung seiner rchlichen (sakramental konzipierten)
Grundstruktur verstanden und gelebt werden und die Basis 21n allmählich
wachsendes Verständnis der drei Dogmen abgeben” 94) Zur Untermauerung SeiNnNer
These Döring den bekannten üunchner Ilutherischen Theologen Pannenberg
und zıtiert: ' eın höchstes Amt seine Vollmacht CX SCSC, NO  m autem
ecclesiae‘ habe 13 sich ım Sinn der Eigenständigkeit des Verkündigungsamtes
gegenüber den Wünschen der Gemeinde verstehen‘“‘ 97)

Jorissen relativiert mıit seinen Thesen nicht gerade wenig und öffnet damit zugleich
s Perspektiven: „Nun ist aber heute insofern eiıne NnNeue theologische Situation
entstanden, als die Theologie auf beiden Seiten cht mehr mit derselben apodiktischen
Sicherheit Kirche, Taufe, Schlüsselgewalt, selbst auch das Herrenmahl auf eine unmit-
telbare Einsetzung durch den irdischen Jesus wird zurückführen können, wıe das In
früheren Zeiten der Fall 1  W  “  Jar, gilt also NMeueTr Weise gemeinsam agen nach
den Erkenntniskriterien für das .JuUs divinum“ und die Einsetzung durch Jesus Christus“

War 25 gerade das lutherische Pochen auf die direkte Einsetzung und Anordnung
des Laienkelches durch Jesus Christus, das die offiziellen Einigungsverhandlungen
den Ausschüssen Anschl: die Verlesung der Confutatio scheitern icht

der Unnachgiebigkeit katholischerseits, laß die Protestanten den Laienkelch
spenden un! verheiratete Priester ihren Dienst weiter versehen dürfen, gingen die
Verhandlungen in Brüche, sondern der Frage, ob AuUS VINUM sel, den Laien-
keich ZU spenden, und die Kommunion mit einer Gestalt VO  - Ausnahmen abgesehen

Mißbrauch, eın Verstoß BCR dieses >  AUS vinum €e1.  ® In der Priesterehenfrage
hatte sich auch eine Ösung abgezeichnet (natürlich miıt der einschränkenden Klausel,
bis ZUum kommenden Konzil). In puncto Laienkelch INnNan auf katholischer Seite

229

nisses aus lutherischer Sicht." Hierbei konstatiert er: ,,Uns machen vor allem die in 
den letzten 150 Jahren entstandenen Dogmen über das Papsttum und über Maria 
Schmerzen" (56). Wenig später fährt er nicht gerade ermutigend fort: ,,So entsteht 
einer für uns anders gewordenen römisch-katholischen Kirche gegenüber die Frage, 
ob wir selber auch in Ansehung all der Veränderung der letzten Jahrzehnte heute die 
Meinung der Augsburgischen Konfession festhalten können, daß es sich bei den auf­
gekommenen Streitigkeiten der Reformationszeit nicht um Grundlagen des Glaubens, 
sondern nur um eine unterschiedliche Stellungnahme zu aufgekommenen Mißbräuchen 
handle" (56). Dietzfelbinger führt auch eine Schwierigkeit ins Treffen, an die jene 
Theologen wohl kaum gedacht haben dürften, die die Anerkennung der CA aufs 
Tapet brachten, nämlich: ,,Wenn 1980 nicht nur das 450jährige Jubiläum der Augsbur­
gischen Konfession, sondern auch die 400-Jahr-Feier des Konkordienbuches, dieser 
Zusammenfassung aller lutherischer Bekenntnisschriften begangen wird, so ist fest­
zuhalten, daß auch dieses für die Gemeinschaft der lutherischen Kirchen wichtige 
Dokument mit allen seinen Beiträgen einfach ,den rechten Verstand der Augsburgi­
schen Konfession' zum Ausdruck bringen will ... Wenn die Augsburgische Konfession 
um des 1530 noch zu erhoffenden Friedens willen die Auseinandersetzung um das 
Papsttum vermieden hat, so hat Luther selbst dies in den auch den Bekenntnis­
schriften zuzurechnenden ,Schmalkaldischen Artikeln' von 1537 kräftig nachgeholt" 
(57 f). 

Die genannten drei Dogmen stellen nach H. Döring keineswegs „das große Hindernis'' 
bei einer etwaigen Anerkennung der Katholizität der CA dar, weil sie „eine ,Frage der 
Interpretation'" seien (93). ,,Der vielfältiger Auslegung fähige Bekenntnistext der 
CA kann", interpretiert Döring auf seine Weise, ,,zudem in Einheit mit dem alt­
kirchlichen Dogma und in Richtung seiner kirchlichen (sakramental konzipierten) 
Grundstruktur verstanden und gelebt werden und so sogar die Basis für ein allmählich 
wachsendes Verständnis der drei Dogmen abgeben" (94). Zur Untermauerung seiner 
These führt Döring den bekannten Münchner lutherischen Theologen Pannenberg an 
und zitiert: ,,Daß ein höchstes Amt seine Vollmacht ,ex sese, non autem ex consensu 
ecclesiae' habe •.. läßt sich im Sinn der Eigenständigkeit des Verkündigungsamtes 
gegenüber den Wünschen der Gemeinde verstehen" (97). 

H. ]orissen relativiert mit seinen Thesen nicht gerade wenig und öffnet damit zugleich 
neue Perspektiven: ,,Nun ist aber heute insofern eine neue theologische Situation 
entstanden, als die Theologie auf beiden Seiten nicht mehr mit derselben apodiktischen 
Sicherheit Kirche, Taufe, Schlüsselgewalt, selbst auch das Herrenmahl auf eine unmit­
telbare Einsetzung durch den irdischen Jesus wird zurückführen können, wie das in 
früheren Zeiten der Fall war. Es gilt also in neuer Weise gemeinsam zu &agen nach 
den Erkenntniskriterien für das ,ius divinum' und die Einsetzung durch Jesus Christus" 
(147). 

War es doch gerade das lutherische Pochen auf die direkte Einsetzung und Anordnung 
des Laienkelches durch Jesus Christus, das die offiziellen Einigungsverhandlungen in 
den Ausschüssen im Anschluß an die Verlesung der Confutatio scheitern ließ. Nicht 
wegen der Unnachgiebigkeit katholischerseits, daß die Protestanten den Laienkelch 
spenden und verheiratete Priester ihren · Dienst weiter versehen dürfen, gingen die 
Verhandlungen in Brüche, sondern an der Frage, ob es ,ius divinum' sei, den Laien­
kelch zu spenden, und die Kommunion mit einer Gestalt - von Ausnahmen abgesehen 
- ein Mißbrauch, ein Verstoß gegen dieses ,ius divinum' sei. In der Priesterehenfrage 
hatte sich auch eine Lösung abgezeichnet (natürlich mit der einschränkenden Klausel, 
bis zum kommenden Konzil). In puncto Laienkelch war man auf katholischer Seite 

229 



ZU weitgehenden Zugeständnissen bereit inan verhandelte bereits über ganz spezielle
Details58
Wenn C aber AAUS divinum 1s£, den Laienkelch zu spenden, wWwai soll da noch
verhandelt werden: kann dann den aps! bzw Legaten überhaupt noch
Duldung, umm Dispens bemühen? Als diese grundsätzlich ekklesiologische rage i
Kre  15 der lutherischen Theologen iın Augsburg auftauchte, schrieben Luther auf
die Koburg B einung T uther antworteie klipp und klar „Das geht nich‘  er der
Knech  - kann nicht gefragt werden, ob Sache erlauben möchte, Cie der err
schon vorher hat’59 Mit dieser Skizzierung der Einigungsverhandlung soll
na chts über Schuld oder Unschuld der Verhandlungspartner werden

prallten Z  W  1 Standpunkte aufeinander, die } damals nicht auf E Nenner
bringen konnte
In dieselbe Kerbe wWIE Landesbischof Dietzfelbinger schlägt Kasper (wohl E €  Ne
Nuance deutlicher) mıit Formulierung J8' lutherischer eite kann die
nicht vVe  11 den übrigen lutherischen Bekenntnisschriften, etwa den chmalkaldischen
Artikeln {]  [111 (Hier WIT  d bekanntlich der aps Sffentlich als Antichrist bekannt.)
„Diese schließen aber Unterschied teilweise ausdrücklich definierte katho-
lische Glaubenswahrheiten und wurden teilweise durch das 1 rienter Konzil unter
das Anathema gestellt”
Dieser Katalog offenen Fragen und divergierenden Meinungen (er ließe sich wohl
noch CIM2CS anreichern), der von der ‚Anerkennungsdiskussion zutage gefördert
wurde, mMmOge gENUSECN, un zZzu ZCIBEN, Q das Jubiläumsjahr Ü kaum das Jahres-
datum @11 etwaıge kirchenamtliche Anerkennung der Ausdruck katholi-
schen Glaubens abgeben wird können
Schüttes Optimismus, der n : selektierenden Zusammenfassung des bisherigen
Diskussionsverlaufes zi usdruck kommt, MOgC dem Projekt zugute kommen, für

die Zeit tatsächlich reif k scheint Schütte resumierte 'Ti  he Untersuchungen
Pfnür, Pannenberg, Jorissen haben überzeugend aufgezeigt, daß die

ugus zumindest Licht des Gelbstverständnisses heutiger katholischer Theologie
nach dem Vatikani  en Konzil grundsätzlich olis interpretiert und insofern
auch katholisch reziplert werden Jas ist ehr erfreuliches Ergebnis,

oroßer Hoffnung für den weiteren Verlauf der ökumenischen Bemühungen
berechtigt.SI

Gemeinsamer Kommentar
In richtige dürfte Schütte die Anerkennungsdebatte mıit Vorschlag
gelenkt haben, P111@eI gemeinsamen katholisch/lutherischen Kommentar > zu
entwerfen Er soll nach ‚mut möglichst urzen erklärenden, ergänzenden,
Z richtigstellenden Aussagen versehen 52) Dieser Vorschlag Schüttes fand
prompte und spontane Zustimmung bei Meyer 89) und asper, der diesen
projektierten Kommentar die Erwartung knüpft, D  PTI könnte A EINC Voraussetzung für die
Anerkennung der schaffen“

„ECINE entsprechende Planung auf internationaler Ebene“‘ bereits eingeleitet ist  ,

Vgl. Zu diesem Fragenkomplex: Honee Eugene, Die theologische Diskussion über den
Laienkelch auf dem Augsburger Reichstag 1530. In NAKG, 53, 1972, 1—96; Liebmann,
Rhegius, S
„Quod nO ervus S  e est interrogandus, zn ermittere velit, quam 1am ante
permisit Dominus.” WABr, 5. Nr. 1695, 564., die gleiche rage Luther
Georg Spalatin: „Daß der 'aps und ega‘ wollten 1 ÄArs lecken Ebd., Nr. 1704,
58 Sechs Wochen ZUVOT, Juli 1530, ließ der Reformator bereits verlauten: III
schisse dem Legaten und seinem Herrn ın seine Dispensation.“ Ebd., Nr. 1648, 30.

230

zu weitgehenden Zugeständnissen bereit, man verhandelte bereits über ganz spezielle 
Details58• 

Wenn es aber ohnehin ,ius divinum' ist, den Laienkelch zu spenden, was soll da noch 
verhandelt werden; kann man dann den Papst bzw. seinen Legaten überhaupt noch um 
Duldung, um Dispens bemühen 7 Als diese grundsätzlich ekklesiologische Frage im 
Kreis der lutherischen Theologen in Augsburg auftauchte, schrieben sie Luther auf 
die Koburg um seine Meinung. Luther antwortete klipp und klar: ,,Das geht nicht; der 
Knecht kann nicht gefragt werden, ob er eine Sache erlauben möchte, die der Herr 
schon vorher gestattet hat"159• Mit dieser Skizzierung der Einigungsverhandlung soll 
natürlich nichts über Schuld oder Unschuld der Verhandlungspartner ausgesagt werden. 
Es prallten zwei Standpunkte aufeinander, die man damals nicht auf einen Nenner 
bringen konnte. 

In dieselbe Kerbe wie Landesbischof Dietzfelbinger schlägt W. Kasper (wohl um eine 
Nuance deutlicher) mit seiner Formulierung: ,,Auf lutherischer Seite kann man die CA 
nicht von den übrigen lutherischen Bekenntnisschriften, etwa den Schmalkaldischen 
Artikeln, trennen." (Hier wird bekanntlich der Papst öffentlich als Antichrist bekannt.) 
,,Diese schließen aber im Unterschied zur CA teilweise ausdrüd<lidt definierte katho­
lisdte Glaubenswahrheiten aus und wurden teilweise durch das Trienter Konzil unter 
das Anathema gestellt" (153). 

Dieser Katalog an offenen Fragen und divergierenden Meinungen ( er ließe sidt wohl 
nodt um einiges anreichern), der .von der ,Anerkennungsdiskussion~ zutage gefördert 
wurde, möge genügen, um zu zeigen, daß das Jubiläumsjahr 1980 kaum das Jahres­
datum für eine etwaige kirchenamtliche Anerkennung der CA als ,Ausdrudc katholi­
schen Glaubens' abgeben wird können. 
Schüttes Optimismus, der in seiner selektierenden Zusammenfassung des bisherigen 
Diskussionsverlaufes zum Ausdrudc kommt,. möge -dem Projekt zugute kommen, für 
das die Zeit tatsächlich reif zu sein scheint. Schütte resümierte: ,,Die Untersuchungen 
von V. Pfnür, W. Pannenberg, H. Jorissen u. a. haben überzeugend aufgezeigt, daß die 
Augustana zumindest im Licht des Selbstverständnisses heutiger katholischer Theologie 
nach dem II. Vatikanischen Konzil grundsätzlich katholisch interpretiert und insofern 
auch katholisch rezipiert werden kann. Das ist ein mehr als erfreuliches Ergebnis, das 
zu großer Hoffnung für den weiteren Verlauf der ökumenischen Bemühungen 
beredttigt." 

2. Gemeinsamer Kommentar 
In die richtige Bahn dürfte H. Schütte die Anerkennungsdebatte mit seinem Vorsdtlag 
gelenkt haben, einen gemeinsamen · katholisch/lutherischen Kommentar zur CA zu 
entwerfen. Er soll nach ihm „mit- möglichst kurten - erklärenden, z. T. ergänzenden, 
z. T. richtigstellenden Aussagen" ·versehen sein (52). Dieser Vorsdtlag Sdtüttes fand 
prompte und spontane Zustimmung bei H. Meyer (89) und W. Kasper, der an diesen 
projektierten Kommentar die Erwartung knüpft, er könnte „eine Voraussetzung für die 
Anerkennung der CA sdtaffen" (154). · 
Daß „eine entsprechende Planung auf internationaler Ebene" bereits eingeleitet ist, 

118 Vgl. zu diesem Fragenkomplex: Honee Eugene, Die theologische Diskussion über den 
Laienkelch auf dem Augsburger Reichstag 1530. In: NAKG, 53. Bd., 1972, 1--96; Liebmann, 
Rhegius, 365 ff. 

59 „Quod non. Servus non est interrogandus, an eam rem permittere velit, quam iam ante 
permisit Dominus." WABr, 5. Bd., Nr. 1695, 564. Auf die gleiche Frage antwortete Luther 
Georg Spalatin: ,,Daß uns der Papst und Legat wollten im Ars lecken I" Ebd., Nr. 1704, 
583. Sechs Wochen zuvor, am 15. Juli 1530, ließ der Reformator bereits verlauten: ,,Ich 
schisse dem Legaten und seinem Herrn in seine Dispensation/' ·Ebd., Nr. 1648, 480. 

230 



entnehmen WIT einer Presseaussendung VO.  - Schütte VO August 197760 Wenn
eın solcher Kommentar VO Historikern, Systematikern und Ckumenikern gemeinsam
erarbeitet würde, waren WIT 1n der ‚richtigen‘ Interpretation der eın gewaltiges
Stück weiter und der Okumene ebensoviel näher. Bei Interpretationsuneinigkeit sollte
Ila  - den Mut aufbringen, beide (alle) Standpunkte nebeneinander stehen lassen.
Nicht dürfte dieser Kommentar mıiıt dem ersten Teil der enden und die Artikel
MKALLEXKM als ‚überholt‘ beiseite chieben un! übergehen. icht zuletzt
diese, die die Einigungsverhandlungen 1530 scheitern ließen; diese Artikel erwiesen
sich prımar als Zankapftel und nicht die lehrhaften LT Ist die Zölibatsverpflichtung,
ist die eingestaltige Kommunion 1 Sinne der eın Mißbrauch bzw. eın Mißstand?
oll und uneingeschränkt zuzustimmen ıst Schütte, der auch e1n Scheitern dieses
projektierten Kommentars nicht ausschließt mit seiner Warnung: „Bevor eın solcher
gemeinsamer Kommentar vorliegt oder aber Was INa  j Ja icht ausschließen kann
sich als unerreichbar erweist, sollte I1la  - mit Prognosen bzw. skeptischen Vorurteilen
vorsichtig eın .II°1 ß
Bevor aber die ‚„‚amtliche Anerkennung durch die katholische Kirche, daß die
katholisch interpretierbar und als Ausdruck des gemeinsamen Glaubens anerkennbar
ıst76° weiıter a  It und betrieben wird, collte INa  j diesen Kommentar abwarten.
Seine Herausgeber und Autoren waren gut beraten, ih dem breiten Forum Vo  j

Theologen auf beiden Seiten ZUr Stellungnahme vorzulegen der VO Brosseder VOTI-

geschlagene „Konziliare Vorgang“ könnte dieses Forum abgeben Z LUr bei breitester
Zustimmung ıst auch die angestrebte Kezeption erwarten. afür könnte sich das
Jubiläumsjahr 1980 vorzüglich eignen.

NA/OK1/33/644 Ebd 62 Ebd., vgl azu Kasper, 1 : ÖOkP, Nr 9l 156

Gy0BS
Oriü LO UZ

Get  Ö A V}e\ Le
umScite:e0\ vng° u fstoyKQ T O1

ijn> ufld
15 1e1

Aaie>
a\-P\a‘‚7; DeSsM

NO1 Dersie n aus Aer
SIl wıt NeP

S 1TA91TP»9
4010 LANZ4010 1N7z

Harrachstralße J, Tel 01 Harrachstraße 1 'Tel 01

231

entnehmen wir einer Presseaussendung von H. Schütte vom 17. August 1977°0• Wenn 
ein solcher Kommentar von Historikern, Systematikern und Ökumenikern gemeinsam 
erarbeitet würde, wären wir in der ,richtigen' Interpretation der CA um ein gewaltiges 
Stück weiter und der Ökumene ebensoviel näher. Bei Interpretationsuneinigkeit sollte 
man den Mut aufbringen, beide (alle) Standpunkte nebeneinander stehen zu lassen. 
Nicht dürfte dieser Kommentar mit dem ersten Teil der CA enden und die Artikel 
XXII-XXVIII als ,überholt' beiseite schieben und übergehen. Nicht zuletzt waren es 
diese, die die Einigungsverhandlungen 1530 scheitern ließen; diese Artikel erwiesen 
sich primär als Zankapfel und nicht die lehrhaften !-XXI. Ist die Zölibatsverpflichtung, 
ist die eingestaltige Kommunion im Sinne der CA ein Mißbrauch bzw. ein Mißstand? 
Voll und uneingeschränkt zuzustimmen ist Schütte, der auch ein Scheitern dieses 
projektierten Kommentars nicht ausschließt mit seiner Warnung: ,,Bevor ein solcher 
gemeinsamer Kommentar vorliegt oder aber - was man ja nicht ausschließen kann -
sich als unerreichbar erweist, sollte man mit Prognosen bzw. skeptischen Vorurteilen 
vorsieh tig sein ... "61. 

Bevor aber die „amtliche Anerkennung durch die katholische Kirche, daß die CA 
katholisch interpretierbar und als Ausdruck des gemeinsamen Glaubens anerkennbar 
ist"62, weiter angesteuert und betrieben wird, sollte man diesen Kommentar abwarten. 
Seine Herausgeber und Autoren wären gut beraten, ihn dem breiten Forum von 
Theologen auf beiden Seiten zur Stellungnahme vorzulegen - der von ]. Brosseder vor­
geschlagene „konziliare Vorgang" könnte dieses Forum abgeben - ; nur bei breitester 
Zustimmung ist auch die angestrebte Rezeption zu erwarten. Dafür könnte sich das 
Jubiläumsjahr 1980 vorzüglich eignen. 

60 KNA/OKI/33/644. "' Ebd. 6~ Ebd., vgl. dazu W. Kasper, in: OkP, Nr. 9, 156. 

4010 Linz 
Harrachstraße 5, T e l. 26 5 01 

4010 Linz 
Harrachstraß e 10, T e l. 26 5 01 

231 


