JOHANNES H EMMINGHAUS

Anregungen und Hilfen beim Umgang mit dem Neuen MeBbuch

Die gegenwirtige Liturgiereform ist vom letzten Konzil nicht ausgelést, wohl aber kir-
chenoffiziell gemacht worden. Sie ist mindestens ein halbes Jahrhundert ilter, langsam
gegen manche Widerstinde gewachsen, getragen von charismatischen Persénlichkeiten
und von stark religits fundierten kirchlichen Gruppen und Kreisen. Den Bestrebungen
lag zunichst die Bemiithung zugrunde, eine offenbar vorhandene juridisch-rubrizistische
Starre der nachtridentinischen Liturgie aufzulockern, die Klerusliturgie zu einer Gottes-
volkliturgie, aus frommen Zuschauern Beteiligte und Mithandelnde zu machen, soweit
es nach den Rubriken damals méglich war. Heute erkennen wir zunehmend deutlicher,
daf Liturgiereform nicht nur Ausdruck lingst filliger, dem Gegenwartsmenschen ange-
messener Rituserneuerungen ist, sondern daf hinter solch liturgischer Aktivierung der
Gemeinde eine neu bedachte Theologie der Kirche als des mystischen Leibes Christi und
des Gottesvolkes steht. Liturgiereform ist mehr als nur Korrektur von Agenden der
Sakramentenspendung; sie ist der Versuch, die Liturgie theologisch mit einer neu gefa3-
ten Ekklesiologie in Einklang zu bringen, um sie so zur angemessenen Selbstdarstellung
des Gottesvolkes zu machen.

Gefahr der liturgischen Engfiihrung

Diesen , kirchlichen” Hintergrund gilt es bei aller liturgischen Bemiihung immer wieder
zu bedenken. Es geht nicht nur um eine lebendige Liturgie, sondern um die Kirche aus
Glauben, Hoffnung und Liebe, also um eine Kirche, die im HI. Geist lebt. Wollten wir
die Liturgie allein und isoliert fordern und reformieren und alles Heil von ihr erwarten,
so miifte die Arbeit mifllingen, da wir sie einfachhin iiberfordern. Liturgie kann eben
nicht alles in der Pastoral der Gemeinde leisten, sie muf dauernd im lebendigen Kontext
der Verkiindigung vielfiltigster Art und vor allem auch des Dienstes und der Gemein-
schaft stehen. Sie erklirt sich nicht aus sich selbst und ihrer Feier, auch nicht bei
Muttersprachlichkeit, gréBerer Lebensniihe und Durchschaubarkeit der Zeichen. Sie ver-
langt zu allen Zeiten vorhergehende und begleitende Mystagogie, kluge Einfiihrung
und Erhellung, wie auch Bewihrung im gliubigen Lebensvollzug. Der Gottesdienst
muf} eingebettet sein in gliubige Lebensfiithrung und in umfassende liturgische Spiri-
tualitit. Es wurde schon oft darauf hingewiesen, daf die Konstitution iiber die Liturgie
(die erste des Konzils) ohne die spitere Konstitution iiber die Kirche schlechthin in der
Luft hinge. Man kann nur beide ineinandersehen, was im Ansatz in den Artikeln 9 und
10,1 der Liturgiekonstitution auch schon geschieht. Doch iiberliest man das leicht, wenn
man nicht den breiten Kontext der Kirchenkonstitution im BewuBtsein hat. Im Uber-
schwang der Freude iiber die neuen liturgischen Méglichkeiten haben offenbar viele
liturgisch Begeisterte nur die erste Konzilskonstitution (iiber die Liturgie) zur Kenntnis
genommen und die anderen nahezu iiberhort, haben sich frisch-fréhlich an die Arbeit
gemacht und liturgisch reformiert (oder auch nur nach Gutdiinken gebastelt), das grofle
Ganze aber nicht im Auge behalten. Hier liegt ein grofer Nachholbedarf vor: Der
Stellenwert der Liturgie innerhalb des Lebens der Kirche ist neu zu bedenken. Nicht
Liturgie allein, sondern Liturgie im Kontext von Kerygma und Diakonia/Koinonia, die
alle drei eng miteinander (nach der Kirchenkonstitution) die Lebensiduflerungen der
Kirche ausmachen. In solcher Weise miissen wir die Liturgie erkliren und feiern.

Volkskirchliches Frémmigkeitsgefiille

AuBler dieser gelegentlichen Engfiihrung liturgischer Bemiithungen ist sicher noch ein
anderer methodischer Fehler gemacht worden bzw. sind konkrete raum-zeitliche Vor-
aussetzungen und Bedingungen unbeachtet geblieben, so vor allem das Frémmigkeits-
gefille innerhalb einer Volkskirche. Die Anfinge der liturgischen Bewegung lagen nim-

260



lich ausschlieflich bei ,elitiren Kreisen’!. Diese hatten die Liturgie zunichst fiir sich
selbst, aus dem uralten reichen kirchlichen Gebets- und Frommigkeitsschatz (meist im
Sprung vom schwiilstig empfundenen Barock iiber die liturgische Verwilderung des
Mittelalters in die Kirche der Friihzeit zuriick), als ihren Lebensausdruck entdeckt und
gestaltet. So konnte durchaus diese ,liturgische Frémmigkeit” als eine neben vielen
anderen, etwa der marianischen oder der Herz-Jesu-Verehrung usw. erscheinen und
bestehen?. Viele Rinnsale und Biche der damaligen Begeisterung von einzelnen und
Gruppen miindeten nach dem Konzil in den grofien Strom der nunmehr kirchen-
offiziellen , Liturgischen Erneuerung’. Aber ein Bergbach hat andere 6kologische und
auch mechanische Gesetze als ein breit und gemichlich hinflieBender Strom. Engagierte
Gruppen sind ganz anders motiviert als eine Volkskirche mit ihren eigenen psychologi-
schen und soziologischen Gegebenheiten, die man jedoch jederzeit schlicht anerkennen
muB, selbst wenn man sie anders haben méchte.

War z. B. damals die hiufigere oder gar tigliche Kommunion noch ein Desiderat der
vollen Mitfeier der Eucharistie (dazu von den Kommuniondekreten Pius’ X. absolut legi-
timiert), so wird man die heute iibliche Kommunionpraxis der Gemeinden nicht einfach-
hin gutheifen kénnen, wenn sonntags die ganze Gemeinde reihenweise zum Tisch des
Herrn geht, auch nach offenbar schuldhaftem Versiumnis der Sonntagsmesse, bei gro-
Ben Lieblosigkeiten des Alltags oder sexueller Ungeordnetheit des Lebens. Man hat
offenbar iibersehen, daf man eine Durchschnittsnorm der Volkskirche nicht allein
durch eine geiinderte liturgische Praxis in die Idealnorm umwandeln kann: ein besseres
Tun kann immer nur aus einem besseren Sein folgen. Sonst beliigt man sich selbst
mit dueren Fakten. Wie es in der Vergangenheit eine problematische BuBpraxis gab
(und heute gelegentlich gar keine mehr gibt), so ist die gegenwirtige Kommunion-
praxis sicher nicht weniger fragwiirdig. Mir erscheint der gegenwirtige reihenweise
Kommuniongang bei jeder Messe oft wie ein liturgischer Funktionszwang. Sicher sollen
wir den Kommunion-Empfang nicht rigoristisch und jansenistisch neu einschrinken oder
erschweren, aber wir miissen ihn sicher spirituell neu und besser fiillen mit angemessener
Vorbereitung wie Danksagung und auch wohl mit mehr Ehrfurcht, die ganz sicher nicht
allein in der Mundkommunion zum Ausdruck kdme. Es geht gar nicht um Hand oder
Mund, sondern ums Herz und um die Gesinnung. Auch hier zeigt sich deutlich die
dringliche Aufgabe einer verantworteten Mystagogie, sowohl bei der Erklirung der
Texte wie vor allem des Geistes, der dahinter steht. Eine Forderung, die der nunmehr
volkssprachlich besser verstindliche und unter die Haut gehende liturgische Text nahe-
legt! Man geniigt solcher Verpflichtung eben noch nicht, wenn der gereinigte und den
Erfordernissen unserer Zeit angepaflte Text in titiger Teilnahme von allen angemessen
gesprochen oder gesungen wird. Liturgie ist immer mehr als liturgischer Text, mehr als
bedrudktes Papier. Hier miissen die gesamte Pastoral und vor allem die liturgische
Mystagogie ansetzen. Die Messe ist ja nur insofern auch Opfer der Kirche, als die
Gemeinde sich jeweils neu hineingibt in das Opfer Christi, in seinen Gehorsam gegen-
iiber dem Vater in der Ganzhingabe des Lebens. Nicht schon die quantitative Vermeh-
rung von Messen und Kommunionen bewirkt das Heil, sondern die qualitativ bessere,

1 Z. B. Benediktinerkonvente, kleine liturgische Gemeinden wie St. Gertrud in Klosterneu-
burg (unter Pius Parsch), aber auch in Stidten im Ruhrgebiet, in Schlesien, in Leipzig
(bei den Oratorianern), in Wien und anderswo, besonders bei lebendigen Jugendgruppen.

2 Es ist nicht von ungefihr, daf die Anfinge der liturgischen Bewegung im 20. Jh. mit
anderen, z. T. neuromantischen Erscheinungen Hand in Hand gingen, etwa in der Jugend-
bewegung: die Entdeckung des ,alten Wahren” (Karl Thieme), die Volksliedbewegung,
die Schitzung des ,Natiirlichen” und ,Echten”, die Ablehnung des iiberlebten und leeren
Pathos usf. Ich erinnere mich noch lebhaft, wie in meiner Theologenzeit der Aufsatz
von Johannes Pinsk ,Im Namen der Liturgie gegen religiosen Infantilismus, Feminismus
und anderes” (Liturgisches Leben 2/1935, 45—55) mitsamt der anschlieBenden Diskus-
sion Furore machte.

261



d. h. gliubige Vollzug. Wenn heute das Verhiltnis von Kirche und sikularer Lebens-
welt so stark konfliktbesetzt ist (auch beim einzelnen Christen, der zur MeBfeier
kommt), miissen wir weiter ausholen als nur mit der Pflege der Liturgie allein. Unsere
Volkskirchlichkeit ist ja daraus entstanden, daB8 wir seit anderthalb Jahrtausenden Kin-
der taufen und nicht mehr wie in der alten Kirche einen Stand der Katechumenen
haben, die miindig und aus eigenem Entscheid Vollchristen werden wollen. Das ver-
gessen wir zu leicht. Man kann die Katechumenatsaufgaben heute nicht einfach aus-
lassen, sondern die ganze Gemeinde muf sie lebenslang realisieren. Hier ist der zweite
Ansatzpunkt einer dauernden liturgischen Bildung und Erziehung,.

Kontestationen gegen die Liturgiereform

Zu diesen zwei Schwierigkeiten der gegenwirtigen Liturgiereform (liturgizistisch-ideo-
logische Engfithrung der Liturgie und Verkennung der Rezeptionsfihigkeit und -bereit-
schaft der konkreten Gemeinde) kommt eine dritte: Es zeigen sich nicht nur gewisse
Ermiidungserscheinungen selbst bei den Gutwilligen, sondern es werden auch von meist
ultrakonservativen Kreisen lautstark grundsitzliche Bedenken gegen die Erneuerung
selbst vorgetragen, gelegentlich bis zum Vorwurf der Verfilschung der christlichen
Tradition und bis zur Drohung mit einem Schisma, um eben die Tradition und unver-
filschte Lehre zu retten und zu bewahren. Wir sollten diese Situation nicht blof als
irgerlich empfinden und leichthin abtun, sondern zum Anla8 nehmen nachzudenken, ob
auch alles richtig geschieht und geschehen ist, um notfalls Kurskorrekturen vorzu-
nehmen.

Dabei ist der Vorwurf einer eigentlichen Lehrabweichung in den neuen liturgischen
Biichern leicht zu entkriften. Er richtet sich vor allem gegen das Neue MeBbuch. Dort
trifft er aber am allerwenigsten zu. Die Anderungen sind dort, verglichen etwa mit
denen in anderen Sakramentsfeiern, tatsichlich die geringsten. Nur fallen sie bei der
Messe, dem vorziiglichsten und fiir viele fast alleinigem AnlaB zum Zusammenkom-
men des Gottesvolkes, am leichtesten ins Auge und ins BewuBtsein. Zuniichst einmal
dndert die Volkssprachlichkeit an sich noch nichts am Lehrgehalt. Wer das Schwinden
des Lateins als eines deutlich erlebbaren und lange bewahrten Bandes der Einheit der
Gesamtkirche beklagt (was man durchaus kann), braucht es nach der Instructio Gene-
ralis des Neuen Mefbuchs nicht zu missen; und man sollte sich durchaus (etwa in Ab-
sprache der Pfarren einer Stadt) durch die bewuBte Plege des gregorianischen Chorals
in unseren Stiften und Kléstern, durch gelegentliche Beriicksichtigung des Lateins auch
bei Radioiibertragungen, um das Fortbestehen der lateinischen Liturgieform ernster be-
mithen. Wenn auch pastoral die Volkssprache durchaus den Vorzug verdient bei uns
und besonders auch bei den von atheistischen Regierungen bedrdngten Kirchen, wo die
Liturgiefeier oftmals die einzige Form der noch eben geduldeten Form der Verkiindi-
gung ist3. Die neuen vermehrten Lektionare bringen nun allenthalben viel besser als
die fritheren (im Laufe der Jh. oft unsachgemif verkiirzten) das ganze wesentliche
Verkiindigungsgut der Kirche zur Sprache und inspirieren damit auch die Predigt zum
Wesentlichen hin. Ein &sthetischer Verlust wiegt zudem sicher im allgemeinen weniger
schwer als ein seelsorglicher, falls er iiberhaupt eintreten sollte; denn er muf es nicht,
wenn wir nur achtgeben und die Kontinuitit nicht aus den Augen verlieren. Tradition
ist bekanntlich immer ein wesentliches Element allen Kults, Innovationen kénnen nur
sehr langsam und schrittweise und wohliiberlegt durchgefithrt werden, soll nicht die
feiernde Gemeinde eines {iberkommenen Verhaltensmusters, in dem sie sich wieder er-
kennt und mit dem sie sich in langer Ubung identifiziert hat, beraubt werden.

31ch erlebte es und bekam es ausdriidlich von den polnischen Seelsorgern auf meiner
Reise bestitigt: sie sind gliidklich iiber die Liturgiereform und kennen keinen Wider-
stand dagegen.

262



Liturgie kann auch nicht pragmatisch gemacht werden; gelegentlich sind in den letzten
Jahren die sonst vielberufenen sozialpsychologischen und humanwissenschaftlichen Er-
fordernisse zu wenig oder nur sehr vordergriindig beachtet worden. Manche Experi-
mente wiren vielleicht besser nicht sogleich beim Zentrum des christlichen Kults, bei
der Messe, gemacht worden, sondern eher in peripheren Bezirken der Liturgie, so in
den verschiedenen Formen der Volksandachten oder selbstindiger Wortgottesdienste;
dort hiitte man mit mehr Erfolg z.B. die weitverbreiteten Motivmessen, besondere
Modelle von Jugendgottesdiensten mit unkanonischem Aufbau und neuartigen Gebets-
elementen ausprobieren koénnen, um dann dort Bewihrtes auch (oder doch wenigstens
gelegentlich) auf die MeBfeier zu iibertragen. Wahrscheinlich waren wir zu ungeduldig.
Demgegeniiber sind die eigentlichen Anderungen im Neuen Mefbuch eher gering-
fiigig, trotz lautstarker andersartiger Behauptungen.

Der Ordo Missae ist, wenn man genau hinschaut (bis auf einige Retuschen und not-
wendige Umstellungen), der iibersetzte alte nachtridentinische, so vor allem in der
Einleitung, beim Mischungsritus und den Friedensgebeten der Kommunionvorberei-
tung. Jeder wird zugeben miissen, da die dortigen Umstellungen nunmehr besser der
frommigkeitlichen Logik entsprechen. Die vielfach besonders vehement angegriffenen
Anderungen der Gabenbereitung, nimlich die Auswechslung des tatsichlich miver-
standlichen friiheren ,Kleinen Kanons” durch zwei theologisch eindeutigere friithchrist-
lich-jiidische berakot, die Gott als den Geber und zugleich als Adressaten dieser Selbst-
darbringung der Gemeinde in der sie symbolisierenden Opfermaterie preisen, gehen
mit der tridentinischen MeB- und Opfertheologie véllig konform; denn es werden ja
nicht etwa Brot und Wein unter der friiher so genannten ,,Opferung” von der Kirche
geopfert”, sondern in diesen Gestalten ist in der Wandlung der geopferte Christus
in seinem hingegebenen Leib und vergossenen Blut als Opfernder und Opfer real
gegenwirtig, und die feiernden Gliubigen begeben sich im ,memores offerimus” der
Kanonanamnese, also im Gedichtnis eben dieses Opfertodes (Lk 22,19d; 1 Kor 11,
24 c), im Realsymbol in die Opferbewegung Christi an den Vater hinein und kon-
stituieren so unter der Leitung ihres Presbyters, der in persona Christi fungiert, das
Opfer der Kirche. Die Opferrealitit ist sogar im neuen Kanon verstirkt zum Ausdruck
gekommen durch die ausdriickliche Zufiigung des Relativsatzes (Lk 22,19 c: ,der fiir
euch hingegeben wird”); diese Opferintention der Gemeinde ist bereits (gleichsam
riickgekoppelt) schon in der Gabenbereitung im doppelten gleichlautenden ,,offerimus”
der beiden Bereitungsgebete nach wie vor explizit zum Ausdruck gebracht. Der Vor-
wurf einer Anderung der Lehrtradition der Kirche im neuen Ordo ist also schlechthin
gegenstandslos und tatséichlich impertinente Rechthaberei von Gegnern jeder sinnvollen
Ritusreform!.

Die lautstarken Reaktionen kénnten aber immerhin bdse Folgen haben, die es deutlich
zu benennen gilt: gerade kirchenoffizielle Stellen kénnten sich einschiichtern lassen,
ja geradezu Furcht vor der eigenen Courage bekommen und alle notwendige Entwick-
lung abbremsen. Sie wiirden dabei unterstiitzt von dem weit verbreiteten Wunsch
groBerer Stille nach der notwendigen Unruhe des Aufbruchs, gemichlicherer Wohn-
lichkeit nach dem Bauplatzlirm durch Jahre hindurch. Man wire schlecht beraten, nun
von der guten Entwiddlung Abstriche zu machen, hinter das Erreichte zuriickzugehen
und eine bequemere ,Mitte” erneut rubrizistisch einzuzementieren. Das wire zu
billiger Pragmatismus und Verrat am Elan des Konzils. Man scheint aber vielfach
bereit zu sein, notwendige Desiderate der Zeit, die nun einmal artikuliert und nicht
mehr zu ignorieren sind, gleichsam auf dem Verwaltungsweg durch strikte Weisun-

¢ Papst Paul VI. selbst hat die Neufassung in seinem nachtriglichen Vorwort zur Instructio
Generalis des Mebuches verteidigt und gutgeheien. Wir sollten uns also nicht mit einer
Apologie des neuen, treu in der Uberlieferung stehenden MeB-Ordo aufhalten.

263



gen abzuwiirgen. Das wire schlimm. Wenn Reformen einmal als notwendig erkannt
sind, muf man sie weiterfijhren, auch gegen auftauchende Widerstinde und Schwie-
rigkeiten. Tradition ist nicht Stillstand, sondern (vom Wort her schon) dauernde Wei-
tergabe. In der Liturgie bedeutet das die bewufBite Pflege der Kontinuitit und des
Gebetsschatzes vieler Frommer und Heiliger der vergangenen Generationen und zu-
gleich die Riicksichtnahme auf all das, was die konkrete Gegenwart erfordert. Feuer
brennt nur, wenn ich es dauernd nihre und auch immer wieder Schlacken und Asche
ausrdume, die es sonst ersticken. Das hat sich in allen Zeiten gesunder und lebendiger
liturgischer Tradition gezeigt: Neues wuchs zu, zeitgeschichtlich Uberholtes wurde mit
grofter Selbstverstindlichkeit abgestoBen. Wir diirfen da auf den der Kirche verhei-
Benen Gottesgeist (Jo 14, 26) vertrauen.

Pastorale Erfordernisse

Was ist nun in der gegenwirtigen Situation vordringlich zu tun? Mir scheint ein
Doppeltes notwendig: einmal gesamipastoral alles zu unternehmen, um die neue
Liturgie selbst noch erlebbarer in den Alltag des heutigen Christen einzubauen und
zum anderen, die liturgische Bildungsarbeit in der ganzen Breite der Verkiindigungs-
moglichkeiten fortzufithren. Dabei méchte ich (von meinem Fach her) vor allem iiber
die zweite Notwendigkeit handeln und besondere Literaturhilfen angeben. Doch kann
man die erste an dieser Stelle nicht véllig iibergehen; denn durch die allgemeine Pasto-
ral muBl der heutige Mensch weitgehend erst fiir den Liturgievollzug bereitet werden.
Ihn einfach hineinzustoBen, hiee ihn wirklich zu iiberfordern. Er muf8 sich schon vor
der Feier der Liturgie erst selbst finden (in gewisser Weise wenigstens), mufl aus
seiner Orientierungslosigkeit und dem Zweifel an sich selbst und seiner Maf3- und
Ziellosigkeit heraus; aus der Unfihigkeit, mit seiner Schuld fertig zu werden, ohne sie
einfach zu verdringen; aus seiner Angst vor Manipulation und Ideologie, vor der
Zukunft und vor Krankheit und Tod. Er muB das Vertrauen gewinnen, daf8 er von
unserer Pastoral und letztlich von Gott ganz personlich angenommen ist, und daf8 er
den Uberstieg auf Hoffnung hin wagen kann. Das wird er nur, wenn er spiirt, dal
Liturgie ihn personal und individuell in seiner Situation anspricht und ernstnimmt,
wenn er glaubwiirdige Formen von Gemeinschaft und Hilfsbereitschaft in unseren
Pfarren auch schon vor der Kirchentiir erlebt. Erst dann kann er in der Liturgie selbst
erleben, daf Gottes Nihe erfahrbar wird und er zur eschatologischen Freude berufen
ist. Das bloBe Persolvieren liturgischer Texte wirkt das Heil noch nicht, auch wenn das
Gemeindemitglied sie aktiv mitrezitieren oder -singen soll. Eher kénnte er sie sonst
ganz im Gegenteil als Zumutung an seine charakterliche Redlichkeit empfinden. Denn
gerade die Muttersprachlichkeit der Liturgie und ihr Anspruch betrifft ihn ganz un-
mittelbar; ein polyphon lateinisch gesungenes Amt, eine nur emotional oder nostalgisch
aufgeladene Erstkommunion- oder Hochzeitsfeier liBt sich leichter ,konsumieren”!
Liturgie darf durchaus trésten und erbaulich sein, aber niemals zu billig und unter dem
Preis!

Hilfen aus der neueren Literatur

Fiir die liturgische Bildung (speziell in bezug auf die Messe) steht gegenwirtig eine
Reihe von Hilfsmitteln in der Literatur zur Verfiigung. Freilich in erster Linie fiir die
eher rationale Erkenntnis und das Begreifen der Texte. Eigentliche Mystagogie, d. h.
die fromme ErschlieBung zum Erwerb einer personlichen liturgischen Spiritualitit, wird
momentan eher noch zu wenig geboten. Es wire ein dringender Wunsch, solche Hilfen
bereitzustellen, ohne daB man wieder in billige Traktitchenliteratur vergangener Zeit
absidnke®. Wenn die , Liturgiewissenschafter” ihr Geschift getan haben, ist es hohe
Zeit fiir das ,geistliche Wort”. Doch gibt es das immerhin schon gelegentlich in den

5 Ich denke eher an gute Vorbilder, die uns Pius Parsch, Amiliana Léhr OSB, Romano Guar-
dini und viele andere in der Friihzeit der liturgischen Bewegung schenkten.

264



zahlreichen Kommentaren zu den Leseordnungen, freilich mehr fiir die Hand des Pre-
digers als fiir den schlichten Glidubigen. Aber am Verkiindiger lige es, die Anregun-
gen weiterzugeben und gewissenhaft auf ihnen aufzubauen. Man sollte in diesem
Zusammenhang auch die ,MeBbiicher”® nicht zu sehr als im Gottesdienst strend
und vom Héren und Tun ablenkend zuriickdringen. Man braucht sie im Gottes-
dienst selbst zwar kaum, wenn Liturgie recht und akustisch gut vernehmbar gefeiert
wird; aber fiir die Vor- und Nachbereitung der Messe (fiir Priester wie Gliubige) kon-
nen sie gute Dienste leisten.

Die Einleitung zum Neuen Mefbuch ist weit mehr als das alte nachtridentinische, juri-
dische Rubrikenkorpus. Sie erliutert und reglementiert nicht nur den Vollzug des Ritus,
sondern sie erklirt auch seinen Sinn theologisch und spirituell. Vor allem ist sie nicht
starr, sondern regt eher dazu an, Liturgie menschlich, d. h. nach den konkreten Situatio-
nen zu feiern. Leider haben unsere Seelsorger (von den Gliubigen ganz zu schweigen)
sie kaum zur Kenntnis genommen, sondern nur einfach (wie in den Reformschritten
vom Ordinariat befohlen und von den ad experimentum herausgebrachten Behelfen
nahegelegt) mehr oder weniger gehorsam das Neue getan, aber zu wenig bedacht.
Meist benutzt man den zweiten (blauen) Band des Missale, der andere (rote) ruht fast
das ganze Jahr im Sakristeischrank. Und gerade der enthilt diese wichtige Einleitung
zum MeBbuch! Wer Liturgie feiert, mufl diese Einfiihrung systematisch und gewissen-
haft lesen. Mir scheint das eine ganz wesentliche Hora meditationis, nicht minder
wichtig als die des Stundenbuches. Jeder weif, wie schidlich letzten Endes jede Praxis
ohne Theoria ist.

Es gibt schon seit Jahren einen vorziiglichen Kommentar dazu, der den Text auslegt,
die Zusammenhinge klirt, Leitlinien herausstellt und auch zur sinnvollen Praxis
helfen will. Er stammt von E. J. Lengeling’, der bei der Erstellung der liturgischen
Agenden selbst mitgearbeitet hat und die Reformintentionen griindlich kennt. Wer
dieses Werk griindlich studiert, ist gut geriistet fiir den liturgischen Dienst. Das Buch
ist auch didaktisch gut angelegt durch den Zweifarbendruck, der die Anweisungen der
Instructio (lateinisch und deutsch) deutlich abhebt vom Kommentar. Die Dokumen-
tation der Vorgeschichte und Entstehung des Meflbuches (auch an wichtigen Papst-
ansprachen erliutert) gibt wertvolle Einblicke und Erkenntnisse. Weiteste Verbreitung
und aufmerksame Lektiire verdient auch das Buch , Gemeinde im Herrenmahl“8, Ein
1. Teil bringt Beitrige zur Pastoral der MeBfeier (Feiercharakter, Bezug zur Gemeinde,
Mitverantwortung aller, Sinn des Sonntags, spezifische Mefformen fiir Kinder, Jugend-
liche, aber auch ohne Priester, Konzelebration und Bischofsmesse etc.), der 2. Teil
schlieft sich dem Gang der Gemeindemesse an und erliutert die einzelnen Teile. Der
umfangreiche Band ist eine kaum zu iiberschitzende Fundgrube fiir vielfiltigste Anre-

gungen.

Es ist ungewdhnlich und immer mifllich, wohl auch miiverstindlich, sich selbst zu
empfehlen. Doch nehme ich mir einmal den Mut, auf mein eigenes Buch iiber die

¢ Ich nenne den bewihrten ,Schott” bei Herder/Freiburg, das neue MeBbuch bei Pustet/
Regensburg, beide mit weiterhelfenden, guten Kommentaren.

7E. ]. Lengeling, Die neue Ordnung der Eucharistiefeier. Allgemeine Einfithrung in das
romische MeBbuch, endgiiltiger lateinischer und deutscher Text, Einleitung und Kommen-
tar (Lebendiger Gottesdienst 17/18) (492.) Miinster 1970.

8 Th. Maas-Ewerd / Kl. Richter (Hg.), Gemeinde im Herrenmahl. Zur Praxis der Mef-
feier. FS f. E. ]. Lengeling. (399.) Einsiedeln/Freiburg 1976.
Die Hg. (Schiiler Lengelings) waren gut beraten, nicht von Freunden des Geehrten Artikel
nach deren Gutdiinken zu erbitten, sondern das logische Geriist und die Systematik des
K\dlerkes selbst zu bestimmen. So entstand ein gutes Kompendium zur ErschlieBung der
esse.

18 265



Messe® hinzuweisen, weil ich mich dort nach besten Kriften bemiiht habe, Priestern
und Gemeinden zur verantwortbaren Feier der Messe zu helfen und auch Engfiihrungen
und méglichen MiBverstindnissen aufklirend entgegenzutreten. So habe ich versucht,
zunichst einmal das Wesen der MeBfeier nach den neuen Weisungen zeitgemifl auf-
zuzeigen. Sodann ging es mir darum, die Grundgestalt der Eucharistie zuerst aus den
ntl Quellen zu erschlieBen, und dann der Kontinuitit in zweitausendjihriger Tradition
nachzugehen. Die Geschichte kann immerhin Lehrerin fiir die Gegenwart sein, um das
Uberkommene gerechter zu sehen; keine Zeit fingt ganz neu an und darf es nicht
einmal. Der 2. Hauptteil versucht, den gemeindlichen und geistlichen Vollzug der Messe
zu erldutern und anzuregen. Alle, die die Geduld der Lektiire bis hierher aufgebracht
haben, werden leicht begreifen, worum es mir in diesem Buch geht. Man verzeihe
mir die Selbstempfehlung, aber sie dient (hoffentlich!) der Sache.

Eine knappe, sehr konzise Einleitung ins Neue Mebuch gibt der Limburger Weih-
bischof Walther Kampe!?, Sein schmales Bindchen bringt weit mehr, als man auf den
ersten Blick erwarten wiirde. Die Grundlinien der Feier der Messe sind gut heraus-
gearbeitet, die Zusammenhinge werden deutlich und einsichtig. Wer glaubt, wirklich
wenig Zeit zum Studium zu haben, sollte mit diesem Buch beginnen. Er hitte bereits
einen zuverlissigen Fiihrer bei der Hand. Vielleicht bekommt er dann um so mehr
Lust, sich weiter in die Materie zu vertiefen.

Eine letzte Hilfe sei noch angezeigt in dem weitverbreiteten Buch von Theodor
Schnitzler!1, der als Seminarprofessor und Konsultor der Gottesdienstkongregation wie
als Pfarrer (K6ln/HI. Apostel) reiche Einsichten und dazu praktische Erfahrungen be-
sitzt. Er ist bekannt geworden durch seine 2 Bd. ,,Die Messe in der Betrachtung” wie
auch durch seine Arbeiten iiber den romischen Kanon und die neuen Hochgebete. Das
Buch ist gut lesbar, gelegentlich auch kélnisch-humorig. Ich hitte den einen oder
anderen Einwand, doch wiegt das insgesamt nicht sonderlich schwer. Es ist ein gutes
und vor allem anregendes Buch, das man auch fiir die Verkiindigung heranziehen
kann, Das sei iiberhaupt am SchluB vermerkt: Man sollte den Gegenstand der Predigt
nicht nur aus den Lesungen des Festes oder Tages nehmen, sondern auch aus dem
Ordinarium der Messe, besonders dann, wenn man einen leichten und ungekiinstelten
Zusammenhang mit den Heilswahrheiten des Wortgottesdienstes herstellen und sie
konkretisieren kann.

»

Uns allen ist das Neue MeBbuch nicht nur gegeben, sondern auch aufgegeben. Wir
miissen in der Gegenwart alle pastorale Klugheit und alles Geschick in der Verkiindi-
gung aufbieten, daf die neuen liturgischen Biicher nicht nur Papier bleiben, sondern
zur geistlichen Erneuerung der Kirche beitragen. Mit den neuen Texten und der
dahinterstehenden, noch keineswegs ausreichend begriffenen Theologie der Pfarre
und des Gottesvolkes ist uns der Weg dazu gewiesen.

9 J. H. Emminghaus, Die Messe. Wesen - Gestalt - Vollzug. (Schriften des P.-Parsch-Insti-
tuts 1) (303.) Klosterneuburg 21976.

10 W, Kampe, Einfithrung in das neue MeBbuch. (80.) Frankfurt 1976.

1t Th, Schnitzler, Was Messe bedeutet. Hilfen zur Mitfeier. (223.) Freiburg 1976.

266



