
EMMINCGHA

Anregungen uncdl Hılfen eım Umgang mıt dem Neuen Meßbuch
Die gegenwärtige Liturgiereform ıst etzten Konzil nicht ausgelöst, ohl aber kir-
chenoffiziell gema worden. Gie ist mindestens eın halbes Jahrhundert älter, langsam
SCH manche Widerstände gewachsen, getragen On charismatischen Persönlichkeiten
und Von ct+ark religiös fundierten kirchlichen und Kreisen. Den Bestrebungen
lag zunächst die Bemühung zugrunde, eine offenbar vorhandene juridisch-rubrizistische
Gtarre der nachtridentinischen Liturgie aufzulockern, die Klerusliturgie eiıner Gottes-
volkliturgie, 5 frommen uschauern Beteiligte und Mithandelnde machen, sOweıt

nach den Rubriken möglich Heute erkennen WIT zunehmend eu  er,
Liturgiereform nicht ZUur us! längst fälliger, dem Gegenwartsmenschen an  —-

mMessener Rituserneuerungen ist, sondern hinter solch liturgischer Aktivierung der
Gemeinde e1ıne Nneu bedachte Theologie der Kirche des mystischen Leibes Christi und
des Gottesvolkes steht. Liturgiereform ist mehr LUr Korrektur von Agenden der
Sakramentenspendung; 612e ist der Versuch, die 1}  gıe eologis mit einer neu gefaß-
ten Ekklesiologie Einklang ZU bringen, s1e SO ang!  en Selbstdarstellung
des Gottesvolkes zZUu machen.
Gefahr der liturgischen Engführung
Diesen „kirchlichen” Hintergrund bei aller liturgischen Bemühung immer wieder
zZzu bedenken. Es geht nicht NUur um eine ebendige Liturgie, sondern die Kirche a
Glauben, 0  ung und Liebe, also eine Kirche, die Geist ebt. ollten WIT
die Liturgie allein und isoliert fördern und reformieren und alles Heil ihr erwarten,

miüßte die Arbeit lingen, da WIr 61e€ einfachhin überfordern. Liturgie eben
nicht alles der Pastoral der Gemeinde leisten, GcI1e muß dauernd lebendigen Kontext
der Verkündigung vielfältigster Art und VOT allem auch des Dienstes und der Gemein-
schaft stehen. Sie erklärt sich nich  en sich selbst und ihrer Feier, auch nicht bei
Muttersprachlichkeit, größerer Lebensnähe und Durchschaubarkeit der Zeichen 1e VOT-

langt Zu allen Zeiten vorhergehende begleitende Mystagogie, uge Einführung
und Erhellung, wıie auch Bewährung gläubigen Lebensvollzug Der Gottesdienst
muß eingebettet seıin gläubige Lebensführung und umfassende liturgische Spiri-
tualität. wurde schon oft darauf hingewiesen, die Konstitution ber die Liturgie
(die erste des Konzils) ohne die spätere Konstitution ıber die Kirche chlechthin ın der
Luft hinge Man kann NUur beide ineinandersehen, WAas 1mM Ansatz den Artikeln \\ und
10,1 der Liturgiekonstitution auch schon geschieht. Doch überliest das leicht, v  [111
N nicht den breiten Kontext der Kirchenkonstitution 1mM Bewußtsein hat. Im Über-
schwang der Freude über die neuen liturgischen Möglichkeiten haben offenbar viele
liturgisch Begeisterte NUuL die Konzilskonstitution er die iturgie Kenntnis

und die anderen nahezu überhört, haben sich £frisch-Fröhlich die Arbeit
gemacht und gisch reformiert Oder auch ILT nach Gutdünken gebastelt), das egroße
(‚anze aber nicht Auge behalten. Hier liegt eın großer Nachholbedar VOT Der
Gtellenwert der Liturgie innerhalb des Lebens der Kirche ist 1 bedenken. icht
Liturgie alle;  1n, sondern 1  'gie 1mM Kontext von erygma und Diakonia/Koinonia, die
alle drei eng miteinander nach der Kirchenkonstitution) die Lebensäußerungen der
Kirche ausmachen. In solcher Weise mussen  .. WIT jJe Liturgie erklären und fe  Jern.
Volkskirchliches Frömmigkeitsgefälle
ußer dieser gelegentlichen Engführung liturgischer Bemühungen ist sicher noch eın
anderer methodischer Fehler gemacht worden bzw. sind konkrete raum-zeitliche Vor-
aussetzungen und Bedingungen unbeachtet geblieben, VOTFr lem das Frömmigkeits-
gefälle innerhalb einer Volkskirche. Die änge der liturgischen ewegung lagen nam.-  +

260

JOHANNES H. EMMINGHAUS 

Anregungen und Hilfen beim Umgang mit dem Neuen Meßbuch 

Die gegenwärtige Liturgiereform ist vom letzten Konzil nicht ausgelöst, wohl aber kir­
chenoffiziell gemacht worden. Sie ist mindestens ein halbes Jahrhundert älter, langsam 
gegen manche Widerstände gewachsen, getragen von charismatischen Persönlichkeiten 
und von stark religiös fundierten kirchlichen Gruppen und Kreisen. Den Bestrebungen 
lag zunächst die Bemühung zugrunde, eine offenbar vorhandene juridisch-rubrizistische 
Starre der nachtridentinischen Liturgie aufzulockern, die Klerusliturgie zu einer Gottes­
volkliturgie, aus frommen Zuschauern Beteiligte und Mithandelnde zu machen, soweit 
es nach den Rubriken damals möglich war. Heute erkennen wir zunehmend deutlicher, 
daß Liturgiereform nicht nur Ausdruck längst fälliger, dem Gegenwartsmenschen ange­
messener Rituserneuerungen ist, sondern daß hinter solch liturgischer Aktivierung der 
Gemeinde eine neu bedachte Theologie der Kirche als des mystischen Leibes Christi und 
des Gottesvolkes steht. Liturgiereform ist mehr als nur Korrektur von Agenden der 
Sakramentenspendung; sie ist der Versuch, die Liturgie theologisch mit einer neu gefaß­
ten Ekklesiologie in Einklang zu bringen, um sie so zur angemessenen Selbstdarstellung 
des Gottesvolkes zu machen. 

Gefahr der liturgischen Engführung 
Diesen „kirchlichen" Hintergrund gilt es bei aller liturgischen Bemühung immer wieder 
zu bedenken. Es geht nicht nur um eine lebendige Liturgie, sondern um die Kirche aus 
Glauben, Hoffnung und Liebe, also um eine Kirche, die im HI. Geist lebt. Wollten wir 
die Liturgie allein und isoliert fördern und reformieren und alles Heil von ihr erwarten, 
so müßte die Arbeit mißlingen, da wir sie einfachhin überfordern. Liturgie kann eben 
nicht alles in der Pastoral der Gemeinde leisten, sie muß dauernd im lebendigen Kontext 
der Verkündigung vielfältigster Art und vor allem auch des Dienstes und der Gemein­
schaft stehen. Sie erklärt sich nicht aus sich selbst und ihrer Feier, auch nicht bei 
Muttersprachlichkeit, größerer Lebensnähe und Durchschaubarkeit der Zeichen. Sie ver­
langt zu allen Zeiten vorhergehende und begleitende Mystagogie, kluge Einführung 
und Erhellung, wie auch Bewährung im gläubigen Lebensvollzug. Der Gottesdienst 
muß eingebettet sein in gläubige Lebensführung und in umfassende liturgische Spiri­
tualität. Es wurde schon oft darauf hingewiesen, daß die Konstitution über die Liturgie 
( die erste des Konzils) ohne die spätere Konstitution über die Kirche schlechthin in der 
Luft hinge. Man kann nur beide ineinandersehen, was im Ansatz in den Artikeln 9 und 
10,1 der Liturgiekonstitution auch schon geschieht. Doch überliest man das leicht, wenn 
man nicht den breiten Kontext der Kirchenkonstitution im Bewußtsein hat. Im Ober­
schwang der Freude über die neuen liturgischen Möglichkeiten haben offenbar viele 
liturgisch Begeisterte nur die erste Konzilskonstitution (über die Liturgie) zur Kenntnis 
genommen und die anderen nahezu überhört, haben sich frisch-fröhlich an die Arbeit 
gemacht und liturgisch reformiert (oder auch nur nach Gutdünken gebastelt), das große 
Ganze aber nicht im Auge behalten. Hier liegt ein großer Nachholbedarf vor: Der 
Stellenwert der Liturgie innerhalb des Lebens der Kirche ist neu zu bedenken. Nicht 
Liturgie allein, sondern Liturgie im Kontext von Kerygma und Diakonia/Koinonia, die 
alle drei eng miteinander (nach der Kirchenkonstitution) die Lebensäußerungen der 
Kirche ausmachen. In solcher Weise müssen wir die Liturgie erklären und feiern. 

Volkskirchliches Frömmigkeitsgefälle 
Außer dieser gelegentlichen Engführung liturgischer Bemühungen ist sicher noch ein 
anderer methodischer Fehler gemacht worden bzw. sind konkrete raum-zeitliche Vor­
aussetzungen und Bedingungen unbeachtet geblieben, so vor allem das Frömmigkeits­
gefälle innerhalb einer Volkskirche. Die Anfänge der liturgischen Bewegung lagen näm-

260 



ausschließlich bei „elitären Kreisen“‘‘!. D  hese hatten die Liturgie zunächst für sich
elbst, ZQUS dem uralten reichen kirchlichen Gebets- und Frömmigkeitsschatz (meist 1m
Sprung schwülstig empfundenen Barock iber die liturgische Verwilderung des
Mittelalters die Kirche der Frühzeit zurück), als hren Lebensausdruck entdeckt und
gestaltet. 50 konnte durchaus diese „Jliturgische Frömmigkeit“ als e1ne neben vielen
anderen, etwa der marianischen oder der Herz-Jesu-Verehrung W, erscheinen un
bestehen?. Viele Rinnsale und Bäche der damaligen Begeisterung von einzelnen und
Gruppen mündeten nach dem Konzil ın den großen Strom der nunmehr kirchen-
offiziellen „Liturgischen Erneuerung“, ber eın Bergbach hat andere ökologische un!:
auch mechanische Gesetze als eın breit und gemächlich hinfließender Strom Engagierte
Gruppen sind anders mot: als eine Volkskirche mıiıt ihren eigenen psychologi-
schen und soziologischen Gegebenheiten, die inan jedoch jederzeit schlicht anerkennen
muß, celbst wWeNn 1a 61e anders en möchte
War D, damals die häufigere oder ga tägliche Kommunion noch eın Desiderat der
vollen Mitftfeier der Eucharistie dazu Voan den Kommuniondekreten 105 bsolut egi-
timiert), wird 1a die heute übliche Kommunionpraxis der Gemeinden icht einfach-
hin gutheißen können, \a die ganze Gemeinde reihenweise zZzu Tisch des
Herrn geht, auch nach offenbar chuldhaftem Versäumnis der Sonntagsmesse, bei BTO-
ßen Lieblosigkeiten des Alltags oder sexueller Ungeordnetheit des Lebens. Man hat
offenbar übersehen, n eine Durchschnittsnorm der Volkskirche nicht allein
durch eine eänderte liturgische Praxis ıIn die Idealnorm umwandeln kannn eın besseres
1un kann immer LUr D einem besseren Sein folgen. Sonst belügt AIl sich selbst
mıiıt äußeren Fakten. Wie &5 der Vergangenheit e11ne problematische Bußpraxis gab
(und heute gelegentlich al keine mehr gibt), ist die gegenwartige Kommunion-
praxis sicher nicht weniger fragwürdig. Mir erscheint der gegenwärtige reihenweise
Kommuniongang bei jeder Messe oft wıe eın liturgischer Funktionszwang. Sicher sollen
WIr den Kommunion-Empfang nicht rigoristisch und jansenistisch neu einschränken oder
erschweren, aber WIT mussen  b ihn S:  cher spirituell el  U und besser £üllen mıit aNnNgeEMESSENECT
Vorbereitung wıe Danksagung und auch wohl mı+t mehr Ehrfurcht, die g sicher nich  er
allein 1ın der Mundkommunion ZUum Ausdruck käme. Es geht gar icht and oder
Mund, sondern umnls Herz und die Gesinnung, Auch ler zeigt sich deutlich die
dringliche Aufgabe einer verantworteten Mystagogie, csowohl bei der Erklärung der
Texte wıe VO allem des Geistes, der dahinter csteht E  1Ne Forderung, die der nunmehr
volkssprachlich besser verständliche und unter die Hauft gehende liturgische ext nahe-
legt! Man genuügt solcher Verpflichtung eben noch nicht, z  R1 der gereinigte und den
Erfordernissen UNSeTeTr eit angepaßte Text tätiger Teilnahme vVon Ten aNnNgCINECSSEN
gesprochen oder SCSUNHSEN wird Liturgie ist ımmer mehr als liturgischer Text, mehr als
edTU!  es Papier. Hier mussen die gesamte Pastoral und VOT allem die liturgische
Mystagogie ansetzen. Die Messe ist Ja 1NiUur insofern auch Opfer der Kirche, als die
Gemeinde sich jeweils u hineingibt das Opfer Christi, ın seinen Gehorsam SCN-
iber dem Vater der Ganzhingabe des Lebens. icht schon die quantıtative Vermeh-

Messen und Kommunionen bewirkt das Heil, sondern die qualitativ bessere,

Benediktinerkonvente, kleine liturgische Gemeinden wıe St Gertrud in Klosterneu-
burg (unter 1U5 Parsch), ber auch ın Städten Ruhrgebiet, in Schlesien, Leipzig
bei den Oratorianern), In 1en und anderswo, besonders bei lebendigen Jugendgruppen.O Es ist nicht von unge Q Anfänge der liturgischen Bewegung 1m mıiıt
anderen, neuromantischen Erscheinungen s  nd in 5‘  nd gingen, etw. in der Jugend-
bewegung: die Entdeckung des „alten ahren arl Thieme), die Volksliedbewegung,
die Schätzung des „Natürlichen“ und „Echten”, die Ablehnung des überlebten und leeren
Pathos usf. erinnere IN noch ebhaft, wıe meıiner Theologenzeit der Aufsatz

Johannes Pinsk „AIm Namen der Liturgie BeNn religiösen Infantilismus, Feminismus
und anderes” (Liturgisches Leben mitsamt der anschließenden Diskus-
S1072 Furore machte.

261

lieh ausschließlich bei „elitären Kreisen"1• Diese hatten die Liturgie zunächst für sich 
selbst, aus dem uralten reichen kirchlichen Gebets- und Frömmigkeitsschatz (meist im 
Sprung vom schwülstig empfundenen Barock über die liturgische Verwilderung des 
Mittelalters in die Kirche der Frühzeit zurück), als ihren Lebensausdruck entdeckt und 
gestaltet. So konnte durchaus diese „liturgische Frömmigkeit" als eine neben vielen 
anderen, etwa der marianischen oder der Herz-Jesu-Verehrung usw. erscheinen und 
bestehen2• Viele Rinnsale und Bäche der damaligen Begeisterung von einzelnen und 
Gruppen mündeten nach dem Konzil in den großen Strom der nunmehr kirchen­
offiziellen „Liturgischen Erneuerung". Aber ein Bergbach hat andere ökologische und 
auch mechanische Gesetze als ein breit und gemächlich hinfließender Strom. Engagierte 
Gruppen sind ganz anders motiviert als eine Volkskirche mit ihren eigenen psychologi­
schen und soziologischen Gegebenheiten, die man jedoch jederzeit schlicht anerkennen 
muß, selbst wenn man sie anders haben möchte. 
War z.B. damals die häufigere oder gar tägliche Kommunion noch ein Desiderat der 
vollen Mitfeier der Eucharistie (dazu von den Kommuniondekreten Pius' X. absolut legi­
timiert), so wird man die heute übliche Kommunionpraxis der Gemeinden nicht einfach­
hin gutheißen können, wenn sonntags die ganze Gemeinde reihenweise zum Tisch des 
Herrn geht, auch nach offenbar schuldhaftem Versäumnis der Sonntagsmesse, bei gro­
ßen Lieblosigkeiten des Alltags oder sexueller Ungeordnetheit des Lebens. Man hat 
offenbar übersehen, daß man eine Durchschnittsnorm der Volkskirche nicht allein 
durch eine geänderte liturgische Praxis in die Idealnorm umwandeln kann: ein besseres 
Tun kann immer nur aus einem besseren Sein folgen. Sonst belügt man sich selbst 
mit äußeren Fakten. Wie es in der Vergangenheit eine problematische Bußpraxis gab 
(und heute gelegentlich gar keine mehr gibt), so ist die gegenwärtige Kommunion­
praxis sicher nicht weniger fragwürdig. Mir erscheint der gegenwärtige reihenweise 
Kommuniongang bei jeder Messe oft wie ein liturgischer Funktionszwang. Sicher sollen 
wir den Kommunion-Empfang nicht rigoristisch und jansenistisch neu einschränken oder 
erschweren, aber wir müssen ihn sicher spirituell neu und besser füllen mit angemessener 
Vorbereitung wie Danksagung und auch wohl mit mehr Ehrfurcht, die ganz sicher nicht 
allein in der Mundkommunion zum Ausdruck käme. Es geht gar nicht um Hand oder 
Mund, sondern ums Herz und um die Gesinnung. Auch hier zeigt sich deutlich die 
dringliche Aufgabe einer verantworteten Mystagogie, sowohl bei der Erklärung der 
Texte wie vor allem des Geistes, der dahinter steht. Eine Forderung, die der nunmehr 
volkssprachlich besser verständliche und unter die Haut gehende liturgische Text nahe­
legt! Man genügt solcher Verpflichtung eben noch nicht, wenn der gereinigte und den 
Erfordernissen unserer Zeit angepaßte Text in tätiger Teilnahme von allen angemessen 
gesprochen oder gesungen wird. Liturgie ist immer mehr als liturgischer Text, mehr als 
bedrucktes Papier. Hier müssen die gesamte Pastoral und vor allem die liturgische 
Mystagogie ansetzen. Die Messe ist ja nur insofern auch Opfer der Kirche, als die 
Gemeinde sich jeweils neu hineingibt in das Opfer Christi, in seinen Gehorsam gegen­
über dem Vater in der Ganzhingabe des Lebens. Nicht schon die quantitative Vermeh­
rung von Messen und_ Kommunionen bewirkt das Heil, sondern die qualitativ bessere, 

1 Z. B. Benediktinerkonvente, kleine liturgisme Gemeinden wie St. Gertrud in Klosterneu­
burg (unter Pius Parsm), aber aum in Städten im Ruhrgebiet, in Schlesien, in Leipzig 
(bei den Oratorianern), in Wien und anderswo, besonders bei lebendigen Jugendgruppen. 

! Es ist nimt von ungefähr, daß die Anfänge der liturgismen Bewegung im 20. Jh. mit 
anderen, z. T. neuromantismen Ersmeinungen Hand in Hand gingen, etwa in der Jugend­
bewegung: die Entdeckung des „alten Wahren" (Karl Thieme), die Volksliedbewegung, 
die Schätzung des „Natürlimen" und „Echten", die Ablehnung des überlebten und leeren 
Pathos usf. Ich erinnere mim nom lebhaft, wie in meiner Theologenzeit der Aufsatz 
von Johannes Pinsk „Im Namen der Liturgie gegen religiösen Infantilismus, Feminismus 
und anderes" (Liturgismes Leben 2/1935, 45-55) mitsamt der anschließenden Diskus­
sion Furore madtte. 

261 



gläubige ollzug, Wenn heute das Verhältnis von Kirch:  A und cäkularer ens-
welt 5(0() ct+ark konfliktbesetzt ist (auch beim einzelnen Christen, der ZUrFr Meßtfeier
kommt), mussen  .. weiter ausholen muit der ege der1 allein. Unsere
Volkskirchlichkeit ist Ja daraus entstanden, ceıt anderthalb Jahrtausenden Kin-
der taufen und nicht mehr wıe der alten Kirche eiınen Stand der Katechumenen
haben, die mündig und aus eigenem Entscheid Vollchristen werden wollen. Das VeTr-

WIr zZu leicht. Man die Katechumenatsaufgaben heute nich:  n einfach U5-

lassen, sondern die SANZE Gemeinde muß sie Jebenslang realisieren. Hier ıst der zweiıt:
Ansatzpunkt einer dauernden liturgischen ung und Erziehung.
Kontestationen die Liturziereform
Zu diesen 7WEel Schwierigkeiten der gegenwärtigen Liturgiereform (liturgizistisch-ideo-
logische Engführung der Liturgie und Verkennung der Rezeptionsfähigkeit und „bereit-
schaft der konkreten Gemeinde) kommt eine dritte zeigen S1! B  Pn Au gewlsse
Ermüdungserscheinungen bei den Gutwilligen, sondern 05 werden auch V{ meist
ultrakonservativen Kreisen autstark grundsätzliche Bedenken Begen die euerung
celbst vorgetragen, gelegentlich bis orwurf der Verfälschung der christlichen
Tradition bis 3 Drohung mıiıt einem Schisma, eben die Tradition und un ver-
fälschte zZu und zu bewahren. Wir collten ese Situation 9-  . bloß als
ärgerlich empfinden und leichthin abtun, sondern nehmen nachzudenken, ob
auch alles richtig geschieht und geschehen ist, Uum notfalls Kurskorrekturen VOTZU-
nehmen.
Dabei 1st der orwurf einer eigentlichen Lehrabweichung den liturgischen
Büchern leicht entkräften Er richtet allem gCcg Neue Meßbuch Dort
a r  PT aber allerwenigsten Die Anderungen sind ort, verglichen PeW.: mıit
denen anderen Sakramentsfeiern, tatsächlich die geringsten. Nur E S1e bei der
Messe, dem vorzüglichsten und für viele fast einigem zZum Zusammenkom-

des Gottesvolkes, am leichtesten Auge und Bewußtsein. Zunächst einmal
andert die Volkssprachlichkeit sich noch chts Lehrgehalt Wer Schwinden
des Lateins eines deutlich erlebbaren und Jange bhewährten andes der Finheit der
Gesamtkirche beklagt (was durchaus kann), braucht nach der Instructio Gene-
ralis des euen Meßbuchs nich:  pr zZu missen; undi collte sich durchaus Ab-
sprache der Pfarren einer Stadt) die bewußte Pflege des gregorianischen Chorals

unseren Otiften und Klöstern, gelegentliche Berücksichtigung des Latı  e211s5 auch
bei Radioübertragungen, das Fortbestehen der lateinischen Liturgieform ernster be-
miühen. Wenn auch pastoral die Volkssprache durchaus den Vorzug verdient
und besonders auch bei den von atheistischen Regierungen drängten Kirchen, wWOo die
Liturgiefeier oftmals die einzıge Form der noch eben geduldeten Form der Verkündi-

15  3 Die neuen vermehrten Lektionare bringen ]  5 allenthalben viel besser
früheren (im Laufe der Jh oft unsachgemäß verkürzten) Banie wesentliche

Verkündigungsgut der Kirche Sprache und inspirleren damit auch die Predigt
esentlichen ästhetischer Verlust wiegt zudem sicher allgemeinen weniger
schwer als eın seelsorglicher, falls überhaupt eintreten sollte; denn er muß @s nicht,
wenn WIT ]  UT achtgeben und die Kontinuität nicht den ugen verlieren. Tradition
ist bekanntlich immer wesentliches Element allen Kults, Innovationen können IUr
cchr angsam und schrittweise und wohlüberlegt durchgeführt werden, soll B-  z . die
feiernde Gemeinde eines überkommenen Verhaltensmusters, dem G1E sich wieder ©1 -

ennt und mit dem 61e sich in langer Übung identifiziert hat, beraubt werden.

rlebte 65 und bekam aAuscdrücklich VvVon den polnischen Seelsorgern auf meiner
|\‘3“-1 bestätigt cie sind über die turgiereform und kennen keinen Wider-
cstand dagegen.

262

d. h. gläubige Vollzug. Wenn heute das Verhältnis von Kirche und säkularer Lebens­
welt so stark konßiktbesetzt ist (auch beim einzelnen Christen, der zur Meßfeier 
kommt), müssen wir weiter ausholen als nur mit der Pßege der Liturgie allein. Unsere 
Volkskirchlichkeit ist ja daraus entstanden, daß wir seit anderthalb Jahrtausenden Kin­
der taufen und nicht mehr wie in der alten Kirche einen Stand der Katechumenen 
haben, die mündig und aus eigenem Entscheid Vollchristen werden wollen. Das ver­
gessen wir zu leicht. Man kann die Katechumenatsaufgaben heute nicht einfach aus­
lassen, sondern die ganze Gemeinde muß sie lebenslang realisieren. Hier ist der zweite 
Ansatzpunkt einer dauernden liturgischen Bildung und Erziehung. 

Kontestationen gegen die Liturgiereform 
Zu diesen zwei Schwierigkeiten der gegenwärtigen Liturgiereform (liturgizistisch-ideo­
logische Engführung der Liturgie und Verkennung der Rezeptionsfähigkeit und -bereit­
schaft der konkreten Gemeinde) kommt eine dritte: Es zeigen sich nicht nur gewisse 
Ermüdungserscheinungen selbst bei den Gutwilligen, sondern es werden auch von meist 
ultrakonservativen Kreisen lautstark grundsätzliche Bedenken gegen die Erneuerung 
selbst vorgetragen, gelegentlich bis zum Vorwurf der Verfälschung der christlichen 
Tradition und bis zur Drohung mit einem Schisma, um eben die Tradition und unver­
fälschte Lehre zu retten und zu bewahren. Wir sollten diese Situation nicht bloß als 
ärgerlich emp&nden und leichthin abtun, sondern zum Anlaß nehmen nachzudenken, ob 
auch alles richtig geschieht und geschehen ist, um notfalls Kurskorrekturen vorzu­
nehmen. 

Dabei ist der Vorwurf einer eigentlichen Lehrabweichung in den neuen liturgischen 
Büchern leicht zu entkräften. Er richtet sich vor allem gegen das Neue Meßbuch. Dort 
trifft er aber am allerwenigsten zu. Die Änderungen sind dort, verglichen etwa mit 
denen in anderen Sakramentsfeiern, tatsächlich die geringsten. Nur fallen sie bei der 
Messe, dem vorzüglichsten und für viele fast alleinigem Anlaß zum Zusammenkom­
men des Gottesvolkes, am leichtesten ins Auge und ins Bewußtsein. Zunächst einmal 
ändert die Volkssprachlichkeit an sich noch nichts am Lehrgehalt. Wer das Schwinden 
des Lateins als eines deutlich erlebbaren und lange bewährten Bandes der Einheit der 
Gesamtkirche beklagt (was man durchaus kann), braucht es nach der Instructio Gene­
ralis des Neuen Meßbuchs nicht zu missen; und man sollte sich durchaus (etwa in Ab­
sprache der Pfarren einer Stadt) durch die bewußte Pflege des gregorianischen Chorals 
in unseren Stiften und Klöstern, durch gelegentliche Berücksichtigung des Lateins auch 
bei Radioübertragungen, um das Fortbestehen der lateinischen Liturgieform ernster be­
mühen. Wenn auch pastoral die Volkssprache durchaus den Vorzug verdient bei uns 
und besonders auch bei den von atheistischen Regierungen bedrängten Kirchen, wo die 
Liturgiefeier oftmals die einzige Form der noch eben geduldeten Form der Verkündi­
gung ist3. Die neuen vermehrten Lektionare bringen nun allenthalben viel besser als 
die früheren (im Laufe der Jh. oft unsachgemäß verkürzten) das ganze wesentliche 
Verkündigungsgut der Kirche zur Sprache und inspirieren damit auch die Predigt zum 
Wesentlichen hin. Ein ästhetisdter Verlust wiegt zudem sidter im allgemeinen weniger 
sdtwer als ein seelsorglidter, falls er überhaupt eintreten sollte; denn er muß es nidtt, 
wenn wir nur adttgeben und die Kontinuität nicht aus den Augen verlieren. Tradition 
ist bekanntlidt immer ein wesentliches Element allen Kults, Innovationen können nur 
sehr langsam und schrittweise und wohlüberlegt durdtgeführt werden, soll nicht die 
feiernde Gemeinde eines überkommenen Verhaltensmusters, in dem sie sidt wieder er­
kennt und mit dem sie sich in langer Obung identifiziert hat, beraubt werden. 

3 Idt erlebte es und bekam es ausdrüd<lidt von den polnischen Seelsorgern auf meiner 
Reise bestätigt: sie sind glild<lidt ilber die Liturgiereform und kennen keinen Wider­
stand dagegen. 

262 



Liturgie auch cht pragmatisch gemacht werden: gelegentlich csind 1n den etzten
Jahren die vielberufenen sozialpsychologischen und humanwissenschaftlichen Er-
fordernisse Zu wenı: oder sehr vordergründig beachtet worden. Manche ‚xperi-
mente waren vielleicht besser Q  . sogleich be: Zentrum des christlichen Kults, bei
der Messe, gemacht worden, sondern eher peripheren Bezirken der iturgle,
den verschiedenen Formen der Volksandachten oder selbständiger Wortgottesdienste;
dort ätte mit mehr Erfolg z B cie weitverbreiteten Motivmessen, besondere
Modelle Von Jugendgottesdiensten mıiıt unkanonischem ufbau und neuartigen Gebets-
elementen ausprobieren können, dann dort Bewährtes auch (oder doch tens
gelegentlich) auf cie MeßFfeier übertragen. Wahrscheinlich W  JaTtTen ungeduldig
Demgegenüber sind die eigentlichen Änderungen 11 Neuen Meßbuch eher gering-
fügig, trotz lautstarker andersartiger Behauptungen.
Der rdo Missae ist, v gendu hinschaut (bis auf -,  einige Retuschen und NOt-
wendige Umstellungen), der übersetzte alte nachtridentinische, SO allem der
Einleitung, Mischungsritus und den Friedensgebeten der Kommunionvorberei-

Jeder zugeben mussen,  ... laß die dortigen mstellungen unmehr besser der
frömmigkeitlichen Logik entsprechen. Die vielfach besonders vehement angegriffenen
AÄnderungen der Gabenbereitung, N die Auswechslung des tatsächlich mißver-
ständlichen früheren „Kleinen Kanons“ durch Zwel theologisch eindeutigere £rühchrist-
lich-jüdische berakot, die Gott als den Geber und zugleich als Adressaten dieser GCelbst-
darbringung der Gemeinde der G1e symbolisierenden Opfermaterie preisen, gehen
mit der +ridentinischen und Opfertheologie völlig konform; denn P werden ja
icht etw. rot und Wein unter der £früher 5( genannten „Opferung VvV.«d der Kirche
„geoptert”, sondern diesen Gestalten ist der Wandlung der geopferte Christus
in seinem hingegebenen Leib und vergossSCchNecN Blut als Opfernder und Opter real
gegenwärtig, und die feiernden Gläubigen begeben sich im ‚MEMOIECS offerimus“” der
Kanonanamnese, alco Gedächtnis eben dieses Opfertodes (Lk 22, 19 d; 1 Kor Il,

C), Realsymbol die Opferbewegung Christi den Vater hinein und kon-
tHitueren unter der eitung ihres Presbyters, der T5 TI5 giert, das
Opfer der Kirche Die Opferrealität ist SOgaTr im Kanon verstärkt Ausdruck
gekommen durch cdie usdrückliche Zufügung des Relativsatzes 22,19 „der
euch hingegeben wird”); diese Opferintention der Gemeinde ist bereits (gleichsam
rückgekoppelt) schon der Gabenbereitung doppelten gleichlautenden ‚offerimus”
der beiden Bereitungsgebete nach WIe VOrTr exXp. usdruck gebracht. Der Vor-
wurf Piner Anderung der Lehrtradition der Kirche neuen rdo ıst also cschlechthin
gegenstandslos und +atsächlich ımpertinente Rechthaberei egnern jeder sinnvollen
Ritusretorm®.
Die lautstarken Reaktionen könnten aber immerhin böse Folgen haben, die deutlich

benennen gilt gerade kirchenoffizielle SGtellen könnten sich einschüchtern lassen,
Ja geradezu Furcht Vor der eigenen Courage bekommen und alle notwendige Entwick-
lung abbremsen. Sie würden dabei unterstützt von dem weiıt verbreiteten Wunsch
größerer „&  o nach der notwendigen Unruhe des Aufbruchs, gemächlicherer Wohn-
lichkeit nach dem Bauplatzlärm durch Jahre hindurch Man ware schlecht beraten,
von der guten ‚ung Abstriche machen, hinter das Erreichte zurückzugehen
und eine bequemere „Mitte“ rubrizistisch einzuzementieren.  e Das WAaTr!  P
billiger Pragmatismus und Verrat Elan des Konzils. Man scheint aber vielfach
bereit zZ.Uu Sse1in, notwendige Desiderate der Zeit, die 1U einmal artikuliert und nich:  .
mehr lgnorleren Sn  d, gleichsam auf dem Verwaltungsweg durch setrikte We  1SUN-

4 Papst Paul VI. celbst hat die Neufassung seinem nachträglichen orwort ZUTF nstructio
Generalis des eisßbuches verteidigt und gutgeheißen. Wir collten ul also nicht mit einer
Apologie des uecNnN, reu in der Überlieferung stehenden Meß8-Ordo ufhalten

263

Liturgie kann auch nicht pragmatisch gemacht werden; gelegentlich sind in den letzten 
Jahren die sonst vielberufenen sozialpsychologischen und humanwissenschaftlichen Er­
fordernisse zu wenig oder nur sehr vordergrii_ndig beachtet worden. Manche Experi­
mente wären vielleicht besser nicht sogleich beim Zentrum des christlichen Kults, bei 
der Messe, gemacht worden, sondern eher in peripheren Bezirken der Liturgie, so in 
den verschiedenen Formen der Volksandachten oder selbständiger Wortgottesdienste; 
dort hätte man mit mehr Erfolg z.B. die weitverbreiteten Motivmessen, besondere 
Modelle von Jugendgottesdiensten mit unkanonischem Aufbau und neuartigen Gebets­
elementen ausprobieren können, um dann dort Bewährtes auch ( oder doch wenigstens 
gelegentlich) auf die Meßfeier zu übertragen. Wahrscheinlich waren wir zu ungeduldig. 
Demgegenüber sind die eigentlichen Änderungen im Neuen Meßbuch eher gering­
fügig, trotz lautstarker andersartiger Behauptungen. 
Der Ordo Missae ist, wenn man genau hinschaut {bis auf einige Retuschen und not­
wendige Umstellungen), der übersetzte alte nachtridentinische, so vor allem in der 
Einleitung, beim Mischungsritus und den Friedensgebeten der Kommunionvorberei­
tung. Jeder wird zugeben müssen, da.8 die dortigen Umstellungen nunmehr besser der 
frömmigkeitlichen Logik entsprechen. Die vielfach besonders vehement angegriffenen 
-Änderungen der Gabenbereitung, nämlich die Auswechslung des tatsächlich mißver­
ständlichen früheren „Kleinen Kanons" durch zwei theologisch eindeutigere frühchrist­
lich-jüdische berakot, die Gott als den Geber und zugleich als Adressaten dieser Selbst­
darbringung der Gemeinde in der sie symbolisierenden Opfermaterie preisen, gehen 
mit der tridentinischen Meß- und Opfertheologie völlig konform; denn es werden ja 
nicht etwa Brot und Wein unter der früher so genannten „Opferung" von der Kirche 
„geopfert", sondern in diesen Gestalten ist in der Wandlung der geopferte Christus 
in seinem hingegebenen Leib und vergossenen Blut als Opfernder und Opfer real 
gegenwärtig, und die feiernden Gläubigen begeben sich im „memores offerimus" der 
Kanonanamnese, also im Gedächtnis eben dieses Opfertodes (Lk 22, 19 d; 1 Kor 11, 
24 c), im Realsymbol in die Opferbewegung Christi an den Vater hinein und kon­
stituieren so unter der Leitung ihres Presbyters, der in persona Christi fungiert, das 
Opfer der Kirche. Die Opferrealität ist sogar im neuen Kanon verstärkt zum Ausdruck 
gekommen durch die ausdrückliche Zufügung des Relativsatzes (Lk 22, 19 c: ,,der für 
euch hingegeben wird"); diese Opferintention der Gemeinde ist bereits (gleichsam 
rückgekoppelt) schon in der Gabenbereitung im doppelten gleichlautenden „offerimus" 
der beiden Bereitungsgebete nach wie vor explizit zum Ausdruck gebracht. Der Vor­
wurf einer Änderung der Lehrtradition der Kirche im neuen Ordo ist also schlechthin 
gegenstandslos und tatsächlich impertinente Rechthaberei von Gegnern jeder sinnvollen 
Ritusreform'. 
Die lautstarken Reaktionen könnten aber immerhin böse Folgen haben, die es deutlich 
zu benennen gilt: gerade kirchenofßzielle Stellen könnten sich einschüchtern lassen, 
ja geradezu Furcht vor der eigenen Courage bekommen und alle notwendige Entwick­
lung abbremsen. Sie würden dabei unterstützt von dem weit verbreiteten Wunsch 
größerer Stille nach der notwendigen Unruhe des Aufbruchs, gemächlicherer Wohn­
lichkeit nach dem Bauplatzlärm durch Jahre hindurch. Man wäre schlecht beraten, nun 
von der guten Entwicklung Abstriche zu machen, hinter das Erreichte zurückzugehen 
und eine bequemere „Mitte" erneut rubrizistisch einzuzementieren. Das wäre zu 
billiger Pragmatismus und Verrat am Elan des Konzils. Man scheint aber vielfach 
bereit zu sein, notwendige Desiderate der Zeit, die nun einmal artikuliert und nicht 
mehr zu ignorieren sind, gleichsam auf dem Verwaltungsweg durch strikte Weisun-

'Papst Paul VI. selbst hat die Neufassung in seinem nachträglichen Vorwort zur Instructio 
Generalis des Meßbuches verteidigt und gutgeheißen. Wir sollten uns also nicht mit einer 
Apologie des neuen, treu in der Oberlieferung stehenden MeB-Ordo aufhalten. 

263 



BenNn abzuwürgen. Das wWware Wenn Reformen einmal alc notwendig erkannt
SIN  d, muß c1e weiterführen, auch auftauchende Widerstände und Schwie-
rigkeiten. Tradition ist nich:  P Stillstand, sondern (vom Wort her schon) dauernde Wei-
tergabe. In der Liturgie bedeutet das die bewußte ege der Kontinuijtät und des
Gebetsschatzes vieler Frommer und Heiliger der vergangenen CGenerationen und
gleich die Rücksichtnahme auf das, Vas die konkrete Gegenwart erfordert. Feuer
rennt M} ich dauernd ähre und auch immer wieder Schlacken und sche
ausräume, die ersticken. Das hat sich allen Zeiten gesunder und Jebendiger
liturgischer Tradition ezeigt Neues wuchs ZU, zeitgeschichtlich Überholtes wurde mıit
210 Gelbstverständlichkeit abgestoßen. Wir dürfen da auf den der Kirche verhei-
enen Gottesgeist (Jo 14, 26) vertrauen.

Pastorale Erfordernisse
Was ist nun der gegenwärtigen Situation vordringlich tunf Mir scheint eın
Doppeltes notwendig: einmal gesamtpastoral alles ZU unternehmen, die }
Liturgie selbst noch erlebbarer in den Alltag des heutigen Christen einzubauen und
ZUIN anderen, die iturgische Bildungsarbeit 1n der gaNZ Breite der Verkündigungs-
möglichkeiten fortzuführen Dabei möchte ich (von Fach her) VO allem ber
die Notwendigkeit handeln und besondere Literaturhilfen angeben.

die erste eser Gtelle nich  rn völlig übergehen; denn durch die allgemeine Pasto-
ral muß der heutige Mensch weitgehend erst für den Liturgievollzug bereitet werden.

einfach hineinzustoßen, eße wirklich überfordern. FEr muß sich schon V{
der Feier der A  'gıe erst celbst finden gewisser We  156e wenigstens), muß uSs

Orientierungslosigkeit und dem Zweifßel cich celbst und und
Ziellosigkeit heraus; der Unfähigkeit, mıit SEeIN! Schuld fertig werden, ohne Sie
einfach z.u verdrängen; z  AUS  I sSeiner Ängst VOLr anipulation und Ideologie, OT der
Zuk: und Krankheit und Tod Er muß das Vertrauen gewinnen, von
uUNSte Pastoral und letztlich Von Gott 4 persönlich anl  n ist, und £.  I
den Überstieg auf °  ung hin wagen kann. Das wird er NUuL, spürt, da
.1  gie personal und individuell Situation anspricht und ernstnimmt,
wenn &xr glaubwürdige Formen von Gemeinschaft und Hilftsbereitschaft en

Pfarren auch schon VOT der Kirchentür erlebt. rst dann kann er der Liturgie celbst
erleben, e Gottes Nähe erfahrbar wird und er eschatologischen Freude berufen
ist. Das bloße Persolvieren liturgischer Texte wirkt das Heil noch nicht, auch 008 das
Gemeindemitglied S1e aktiv mitrezitieren oder -singen coll Eher könnte 61e

Gegenteil als ‚UMU! seine charakter! Redlichkeit mpfinden Denn
gerade die Muttersprachlichkeit der Liturgie und Anspruch betrifft ihn un-

mittelbar; e1ın polyphon lateinisch BEeSUNgENES Amt, eiıne IUr emotional oder nostalgisch
aufgeladene Erstkommunion- oder Hochzeitsfeier Jäßt sich eichter „konsumierenII'
Liturgie darf durchaus sten und erbaulich sein, aber niemals ZU billig und dem
Pre  15
Hilfen u der nNeueren Literatur
Für die liturgische Bildung (speziell in bezug auf die Messe) steht gegenwäartig e1Ne
eihe VO:  3 Hilfsmitteln in der Literatur Verfügung. Freilich erster Li  Nnıe für die
eher rationale Erkenntnis und das Begreifen der Texte Eigentliche Mystagogie,
die fromme Erschließung Erwerb einer persönlichen liturgischen Spiritualität, wird
momentan eher noch wenig geboten. ] ware  D4 en dringender unsch, solche Hilten
bereitzustellen, ohne 1INan wieder 1n billige Traktätchenliteratur vergangener eit

Wenn die „Liturgiewissenschafter“ .  hr Geschäft getan haben, ıst es5 hohe
eit für das „geistliche Wort” Doch Zibt das immerhin schon gelegentlich ın den
5 denke eher gute Vorbilder, die uns 1US Parsch, Amiliana OSB, Romano Guar-

dini und viele andere ın der Frühzeit der liturgischen Bewegung schenkten.

2564

gen abzuwürgen. Das wäre schlimm. Wenn Reformen einmal als notwendig erkannt 
sind, muß man sie weiterführen, auch gegen auftauchende Widerstände und Schwie­
rigkeiten. Tradition ist nicht Stillstand, sondern (vom Wort her schon) dauernde Wei­
tergabe. In der Liturgie bedeutet das die bewußte Pflege der Kontinuität und des 
Gebetsschatzes vieler Frommer und Heiliger der vergangenen Generationen und zu­
gleich die Rücksichtnahme auf all das, was die konkrete Gegenwart erfordert. Feuer 
brennt nur, wenn ich es dauernd nähre und auch immer wieder Schlacken und Asche 
ausräume, die es sonst ersticken. Das hat sich in allen Zeiten gesunder und lebendiger 
liturgischer Tradition gezeigt: Neues wuchs zu, zeitgeschichtlich überholtes wurde mit 
größter Selbstverständlichkeit abgestoßen. Wir dürfen da auf den der Kirche verhei­
ßenen Gottesgeist (Jo 14, 26) vertrauen. 

Pastorale Erfordernisse 
Was ist nun in der gegenwärtigen Situation vordringlich zu tun? Mir scheint ein 
Doppeltes notwendig: einmal gesamtpastoral alles zu unternehmen, um die neue 
Liturgie selbst noch erlebbarer in den Alltag des heutigen Christen einzubauen und 
zum anderen, die liturgische Bildungsarbeit in der ganzen Breite der Verkündigungs­
möglichkeiten fortzuführen. Dabei möchte ich (von meinem Fach her) vor allem über 
die zweite Notwendigkeit handeln und besondere Literaturhilfen angeben. Doch kann 
man die erste an dieser Stelle nicht völlig übergehen; denn durch die allgemeine Pasto­
ral muß der heutige Mensch weitgehend erst für den Liturgievollzug bereitet werden. 
Ihn einfach hineinzustoßen, hieße ihn wirklich zu überfordern. Er muß sich schon vor 
der Feier der Liturgie erst selbst .finden (in gewisser Weise wenigstens), muß aus 
seiner Orientierungslosigkeit und dem Zweifel an sich selbst und seiner Maß- und 
Ziellosigkeit heraus; aus der Unfähigkeit, mit seiner Schuld fertig zu werden, ohne sie 
einfach zu verdrängen; aus seiner Angst vor Manipulation und Ideologie, vor der 
Zukunft und vor Krankheit und Tod. Er muß das Vertrauen gewinnen, daß er von 
unserer Pastoral und letztlich von Gott ganz persönlich angenommen ist, und daß er 
den überstieg auf Hoffnung hin wagen kann. Das wird er nur, wenn er spürt, daß 
Liturgie ihn personal und individuell in seiner Situation anspricht und ernstnimmt, 
wenn er glaubwürdige Formen von Gemeinschaft und Hilfsbereitschaft in unseren 
Pfarren auch schon vor der Kirchentür erlebt. Erst dann kann er in der Liturgie selbst 
erleben, daß Gottes Nähe erfahrbar wird und er zur eschatologischen Freude berufen 
ist. Das bloße Persolvieren liturgischer Texte wirkt das Heil noch nicht, auch wenn das 
Gemeindemitglied sie aktiv mitrezitieren oder -singen soll. Eher könnte er sie sonst 
ganz im Gegenteil als Zumutung an seine charakterliche Redlichkeit empfinden. Denn 
gerade die Muttersprachlichkeit der Liturgie und ihr Anspruch betrifft ihn ganz un­
mittelbar; ein polyphon lateinisch gesungenes Amt, eine nur emotional oder nostalgisch 
aufgeladene Erstkommunion- oder Hochzeitsfeier läßt sich leichter „konsumieren"! 
Liturgie darf durchaus trösten und erbaulich sein, aber niemals zu billig und unter dem 
Preis! 

Hilfen aus der neueren Literatur 
Für die liturgische Bildung (speziell in bezug auf die Messe) steht gegenwärtig eine 
Reihe von Hilfsmitteln in der Literatur zur Verfügung. Freilich in erster Linie für die 
eher rationale Erkenntnis und das Begreifen der Texte. Eigentliche Mystagogie, d. h. 
die fromme Erschließung zum Erwerb einer persönlichen liturgischen Spiritualität, wird 
momentan eher noch zu wenig geboten. Es wäre ein dringender Wunsch, solche Hilfen 
bereitzustellen, ohne daß man wieder in billige Traktätchenliteratur vergangener Zeit 
absänke5• Wenn die „Liturgiewissenschafter" ihr Geschäft getan haben, ist es hohe 
Zeit für das „geistliche Wort". Doch gibt es das immerhin schon gelegentlich in den 

5 Ich denke eher an gute Vorbilder, die uns Pius Parsch, Ämiliana Löhr 05B, Romano Guar-
dini und viele andere in der Frühzeit der liturgischen Bewegung schenkten. 

264 



zahlreichen Kommentaren ZU den Leseordnungen, Freilich mehr die Hand des Pre-
digers als £ür den schlichten Gläubigen. ber Verkündiger läge c5, die nregun-
gen weiterzugeben und gewissenhaft auf ihnen aufzubauen. Man sollte diesem
Zusammenhang auch die „Meßbücher“® -  er zZu sehr als 1m Gottesdienst störend
und B  S Oren  .. und TIun ablenkend zurückdrängen. Man braucht 661e im Gottes-
dienst selbst ZWAarTr kaum, wenn Liturgie recht und akustisch gut vernehmbar gefeiert
wird aber die Vor- und Nachbereitung der Messe Priester wIıe Gläubige) kön-

G1€e gute Dienste leisten.
Die Einleitung ZUumnn Neuen Me£buch ist weit mehr das alte nachtridentinische, JUrI-
dische Rubrikenkorpus. S5ie erläutert und reglementiert nicht 1Ur den Vollzug des Kitus,
sondern s1ie erklärt auch seinen Sinn theologisch und spirituell, Vor allem ıst 61e nicht
Start, sondern regt eher dazu d Liturgie menschlich, nach den konkreten Situatio-

feiern. Leider haben 15e7®e Seelsorger (von den Gläubigen ganz schweigen)
s1e kaum Kenntnis SCHONUNEN, sondern L1LULr einfach (wie in den Retformschritten
vom Ordinariat befohlen und VvVon den al experimentum herausgebrachten Behelfen
nahegelegt) mehr oder weniger gehorsam das Neue getan, aber ZuUu wenig bedacht
Meist benutzt den zweiten (blauen) Banı des ssale, der andere (rote) fast
das ganz! Jahr 1m Sakristeischrank. Und gerade der enthält ese wichtige Einleitung

Meßbuch! Wer Liturgie feiert, mu($ diese Einführung systematisch und gewlssen-
haft lesen. Mir scheint das eine wesentliche Hora meditationis, nich  rn minder
wichtig die des Stundenbuches. er weiß, wıe schädlich etzten Endes jede Praxis
ohne Theoria ist.

Es gibt schon ce1if Jahren e1inen vorzüglichen Kommentar dazu, der den JText auslegt,
die Zusammenhänge klärt, Leitlinien herausstellt und a1ıch sinnvollen Praxis
helfen Fr stammt von Lengeling‘, der bei der rstellung der liturgischen
genden selbst mitgearbeitet hat und die Reformintentionen gründlich kennt. Wer
dieses Werk gründlich studiert, ist gut gerüstet für den liturgischen Dienst. Das Buch
ist auch didaktisch gut angelegt den Zweifarbendruck, der die ÄAnweisungen der
Instructio (lateinisch und deutsch) deutlich abhebt V«e Kommentar. Die Dokumen-
tatıon der Vorgeschichte und Entstehung des Me£buches (auch wichtigen apst-
ansprachen erläutert) gibt wertvolle Finblicke und Erkenntnisse. Weiteste Verbreitung
Unı aufmerksame Lektüre verdient auch das Buch ‚„Gemeinde 1mm Herrenmahl/8. Ein

Teil bringt Beiträge Pastoral der Meßfeier (Feiercharakter, Bezug ZU[r Gemeinde,
Mitverantwortung aller, Sinn des Sonntags, spezifische Meßlformen für Kinder, Jugend-
liche, aber auych ohne Priester, Konzelebration und Bischofsmesse etc.), der Teil
schließt sich dem Gang der Gemeindemesse un!:! erläutert die einzelnen Teile Der
umfangreiche Band ist eine aum zu überschätzende Fundgrube für vielfältigste ÄAnre-
gungen.
Es ist ungewöhnlich und immer mißlich, wohl auch mißverständlich, sich celbst
empfehlen. Doch ehme ich mMır einmal den Mut, auf meın eigenes Buch ber die

6 I NEeMNNe den bewährten „Schott“ bei Herder/Freiburg, das Meßbuch bei Pustet/
Regensburg, beide mit weiterhelfenden, guten Kommentaren.

Lengeling, Die Neu Ordnung der Eucharistieteier. Allgemeine Einführung in das
römische Meßbuch, endgültiger lateinischer und eutscher Text, Einleitung und Kommen-
tar (Lebendiger Gottesdienst 17/18) Münster 1970.

Maas-Ewerd / Kl. Richter (Hg.), Gemeinde 1m Herrenmahl. Zur Praxis der Meis-
feier. Lengeling. Einsiedeln/Freiburg 1976
Die Hg Schüler Lengelings) w  RIl guf beraten, nicht von Freunden des Geehrten Artikel
nach deren Gutdünken zZu erbitten, sondern das logische Gerüst und die Systematik des
Werkes selbst bestimmen. 50 entstand e1n gutes Kompendium ZUur Erschließung der

556,

265

zahlreichen Kommentaren zu den Leseordnungen, freilich mehr für die Hand des Pre­
digers als für den schlichten Gläubigen. Aber am Verkündiger läge es, die Anregun­
gen weiterzugeben und gewissenhaft auf ihnen aufzubauen. Man sollte in diesem 
Zusammenhang auch die „Meßbücher"6 nicht zu sehr als im Gottesdienst störend 
und vom Hören und Tun ablenkend zurückdrängen. Man braucht sie im Gottes­
dienst selbst zwar kaum, wenn Liturgie recht und akustisch gut vernehmbar gefeiert 
wird; aber für die Vor- und Nachbereitung der Messe (für Priester wie Gläubige) kön­
nen sie gute Dienste leisten. 

Die Einleitung zum Neuen Meßbuch ist weit mehr als das alte nachtridentinische, juri­
dische Rubrikenkorpus. Sie erläutert und reglementiert nicht nur den Vollzug des Ritus, 
sondern sie erklärt auch seinen Sinn theologisch und spirituell. Vor allem ist sie nicht 
starr, sondern regt eher dazu an, Liturgie menschlich, d. h. nach den konkreten Situatio­
nen zu feiern. Leider haben unsere Seelsorger (von den Gläubigen ganz zu schweigen) 
sie kaum zur Kenntnis genommen, sondern nur einfach (wie in den Reformschritten 
vom Ordinariat befohlen und von den ad experimentum herausgebrachten Behelfen 
nahegelegt) mehr oder weniger gehorsam das Neue getan, aber zu wenig bedacht. 
Meist benutzt man den zweiten (blauen) Band des Missale, der andere (rote) ruht fast 
das ganze Jahr im Sakristeischrank. Und gerade der enthält diese wichtige Einleitung 
zum Meßbuch! Wer Liturgie feiert, muß diese Einführung systematisch und gewissen­
haft lesen. Mir scheint das eine ganz wesentliche Hora meditationis, nicht minder 
wichtig als die des Stundenbuches. Jeder weiß, wie schädlich letzten Endes jede Praxis 
ohne Theoria ist. 

Es gibt schon seit Jahren einen vorzüglichen Kommentar dazu, der den Text auslegt, 
die Zusammenhänge klärt, Leitlinien herausstellt und auch zur sinnvollen Praxis 
helfen will. Er stammt von E. J. Lengeling7, der bei der Erstellung der liturgischen 
Agenden selbst mitgearbeitet hat und die Reformintentionen gründlich kennt. Wer 
dieses Werk gründlich studiert, ist gut gerüstet für den liturgischen Dienst. Das Buch 
ist auch didaktisch gut angelegt durch den Zweifarbendruck, der die Anweisungen der 
Instructio (lateinisch und deutsch) deutlich abhebt vom Kommentar. Die Dokumen­
tation der Vorgeschichte und Entstehung des Meßbuches (auch an wichtigen Papst­
ansprachen erläutert) gibt wertvolle Einblicke und Erkenntnisse. Weiteste Verbreitung 
und aufmerksame Lektüre verdient auch das Buch „Gemeinde im Herrenmahl"8• Ein 
1. Teil bringt Beiträge zur Pastoral der Meßfeier (Feiercharakter, Bezug zur Gemeinde, 
Mitverantwortung aller, Sinn des Sonntags, spezifische Meßformen für Kinder, Jugend­
liche, aber auch ohne Priester, Konzelebration und Bischofsmesse etc.), der 2. Teil 
schließt sich dem Gang der Gemeindemesse an und erläutert die einzelnen Teile. Der 
umfangreiche Band ist eine kaum zu überschätzende Fundgrube für vielfältigste Anre­
gungen. 

Es ist ungewöhnlich und immer mißlich, wohl auch mißverständlich, sich selbst zu 
empfehlen. Doch nehme ich mir einmal den Mut, auf mein eigenes Buch über die 

0 Ich nenne den bewährten ,,Schott" bei Herder/Freiburg, das neue Meßbmh bei Pustet/ 
Regensburg, beide mit weiterhelfenden, guten Kommentaren. 

7 E. ]. Lengeling, Die neue Ordnung der Eucharistiefeier. Allgemeine Einführung in das 
römische Meßbuch, endgültiger lateinischer und deutscher Text, Einleitung und Kommen­
tar (Lebendiger Gottesdienst 17/18) (492.) Münster 1970. 

8 Th. Maas-Ewerd I Kl. Richter (Hg.), Gemeinde im Herrenmahl. Zur Praxis der Meß­
feier. FS f. E. J. Lengeling. (399.) Einsiedeln/Freiburg 1976. 

18 

Die Hg. (Schüler Lengelings) waren gut beraten, nicht von Freunden des Geehrten Artikel 
nach deren Gutdünken zu erbitten, sondern das logische Gerüst und die Systematik des 
Werkes selbst zu bestimmen. So entstand ein gutes Kompendium zur Erschließung der 
Messe. 

265 



esse? hinzuweisen, weil ich mich dort nach besten Kräften bemüht habe, Priestern
uncd Gemeinden verantwortbaren eler der Messe Z helfen und auch Engführungen
und möglichen Mißverständnissen aufklärend entgegenzutretien. 50 habe ich versucht,
zunächst einm: das Wesen der MeßfFfeier nach den neuen Weisungen zeitgemäß auf-
zuzelgen. Sodann ging IIr darum, die rundges der Eucharistie R2rs' 1U5 den
n+] Quellen Zı erschließen, und dann der Kontinuität zweitausendjähriger Tradition
nachzugehen. Die Geschichte immerhin Lehrerin für die egenwa: sein, ım das
UÜberkommene gerechter sehen: keine Zeit fängt und darf nich!  er
einmal Der Hauptteil versucht, den gemeindlichen und geistlichen Vollzug der Messe

erläutern aIZUTEBEAL. Alle, die die Geduld der bis hierher aufgebracht
haben, werden leicht begreifen, Worumhn diesem Buch geht Man verzeihe

die Selbstempfehlung, aber G1E dient (hoffentlich !) der Sache
Eine knappe, cehr konzise Einleitung 1115 Neue eßbuch gibt der Limburger Weih-
bischof Walther Kampe!®, Sein cschmales Bändchen bringt weit mehr, als U auf den

Blick würde. Die Gruni  en der Fe:  ljler der Messe cind gut heraus-
gearbeitet, die Zusammenhänge werden deutlich und einsichtig. Wer olaubt, wirklich
wenig Zeit Studium zZzu haben, collte mit diesem Buch beginnen. Er hätte bereits
einen zuverlässigen Führer bei der Hanı  Da Vielleicht bekommt dann umn mehr
Lust, cich weılter die Materie Zu vertiefen.
Line letzte Hilfe se1l noch angezeigt dem weitverbreiteten Buch V( Theodor
Schnitzler!!, der als Seminarprofessor und Konsultor der Gottesdienstkongregation wie

Pfarrer (Köln/Hl Apostel) reiche Finsichten und dazıu praktische Erfahrungen be-
SITZT, Er ist bekannt geworden durch seine 2 „Die Messe der Betrachtung‘” WIie
auch sSeine Arbeiten über den römischen Kanon und die Hochgebete. Das
Buch 1st gut lesbar, gelegentlich auch kölnisch-humorig. hätte den einen oder
anderen inwand, wiegt das insgesamt nich!  en sonderlich schwer. Es ist 21n guftes
und VÖOÖ allem anregendes Buch, das auch für die Verkündigung heranziehen
kann Das seli überhaupt Schluß vermerkt: Man sollte den Gegenstand der Predigt
nich:  . aus den esungen des Festes oder ages nehmen, sondern auch dem
Ordinarium der Messe, besonders dann, wenn INa einen leichten und ungekünstelten
Zusammenhang mit den Heilswahrheiten des Wortgottesdienstes herstellen und 61e
konkretisieren

R  N

Uns allen ist das eue Meßbuch nicht ]  ur gegeben, sondern auch aufgegeben. Wir
mMussen  a der Gegenwart alle pastorale Klugheit und alles Geschick der Verkündi-
j"l['j aufbieten, die liturgischen Bücher nicht Papier bleiben, sondern

geistlichen Erneuerung der Kirche beitragen. Müit den Jjen exten der
dahinterstehenden, noch keineswegs ausreichend begriffenen Theologie der Pfarre
und des Gottesvolkes 1st der Weg dazu gewlesen.

Emminghaus, Die es! Wesen Gestalt Vollzug. (Schriften des P.-Parsch-Insti-
tuts 1) Klosterneuburg 76,

Kampe, Einführung 1  in das Meßbuch, (80.) Frankfurt 1976
Schnitzler, Was Messe edeute'S Mitfeier. (223.) Freiburg 1976

266

Messe9 hinzuweisen, weil ich mich dort nach besten Kräften bemüht habe, Priestern 
und Gemeinden zur verantwortbaren Feier der Messe zu helfen und auch Engführungen 
und möglichen Mißverständnissen aufklärend entgegenzutreten. So habe ich versucht, 
zunächst einmal das Wesen der Meßfeier nach den neuen Weisungen zeitgemäß auf­
zuzeigen. Sodann ging es mir darum, die Grundgestalt der Eucharistie zuerst aus den 
ntl Quellen zu erschließen, und dann der Kontinuität in zweitausendjähriger Tradition 
nachzugehen. Die Geschichte kann immerhin Lehrerin für die Gegenwart sein, um das 
überkommene gerechter zu sehen; keine Zeit fängt ganz neu an und darf es nicht 
einmal. Der 2. Hauptteil versucht, den gemeindlichen und geistlichen Vollzug der Messe 
zu erläutern und anzuregen. Alle, die die Geduld der Lektüre bis hierher aufgebracht 
haben, werden leicht begreifen, worum es mir in diesem Buch geht. Man verzeihe 
mir die Selbstempfehlung, aber sie dient (hoffentlich 1) der Sache. 
Eine knappe, sehr konzise Einleitung ins Neue Meßbuch gibt der Limburger Weih­
bischof Walther Kampe10• Sein schmales Bändchen bringt weit mehr, als man auf den 
ersten Blick erwarten würde. Die Grundlinien der Feier der Messe sind gut heraus­
gearbeitet, die Zusammenhänge werden deutlich und einsichtig. Wer glaubt, wirklich 
wenig Zeit zum Studium zu haben, sollte mit diesem Buch beginnen. Er hätte bereits 
einen zuverlässigen Führer bei der Hand. Vielleicht bekommt er dann um so mehr 
Lust, sich weiter in die Materie zu vertiefen. 
Eine letzte Hilfe sei noch angezeigt in dem weitverbreiteten Buch von Theodor 
Schnitzler11, der als Seminarprofessor und Konsultor der Gottesdienstkongregation wie 
als Pfarrer (Köln/HI. Apostel) reiche Einsichten und dazu praktische Erfahrungen be­
sitzt. Er ist bekannt geworden durdt seine 2 Bd. ,,Die Messe in der Betradttung" wie 
auch durch seine Arbeiten über den römisdten Kanon und die neuen Hochgebete. Das 
Buch ist gut lesbar, gelegentlich audt kölnisdt-humorig. Ich hätte den einen oder 
anderen Einwand, doch wiegt das insgesamt nidtt sonderlich schwer. Es ist ein gutes 
und vor allem anregendes Buch, das man auch für die Verkündigung heranziehen 
kann. Das sei überhaupt am Schluß vermerkt: Man sollte den Gegenstand der Predigt 
nidtt nur aus den Lesungen des Festes oder Tages nehmen, sondern auch aus dem 
Ordinarium der Messe, besonders dann, wenn man einen leichten und ungekünstelten 
Zusammenhang mit den Heilswahrheiten des Wortgottesdienstes herstellen und sie 
konkretisieren kann. 

• 
Uns allen ist das Neue Meßbuch nicht nur gegeben, sondern audt aufgegeben. Wir 
müssen in der Gegenwart alle pastorale Klugheit und alles Gesdtick in der Verkündi­
gung aufbieten, daß die neuen liturgisdten Büdter nicht nur Papier bleiben, sondern 
zur geistlichen Erneuerung der Kirche beitragen. Mit den neuen Texten und der 
dahinterstehenden, noch keineswegs ausreichend begriffenen Theologie der Pfarre 
und des Gottesvolkes ist uns der Weg dazu gewiesen. 

9 J. H. Emminghaus, Die Messe. Wesen - Gestalt - Vollzug. (Schriften des P.-Parsth-Insti­
tuts 1) (303.) Klosterneuburg 21976. 

10 W. Kampe, Einführung in das neue Meßbuch. (80.) Frankfurt 1976. 
11 Th. Schnitzler, Was Messe bedeutet. Hilfen zur Mitfeier. (223.) Freiburg 1976. 

266 


