Lessing in der Bibel ,mehr als zur Religion
Gehdriges” (Aus den Papieren des Unge-
nannten, die Offenbarung betreffend; Axio-
mata, wenn es deren in dergleichen Dingen
gibt) findet. Was Lessing als ,Mehr" ansieht,
ist selbstverstindlich nicht der Vergleichs-
punkt, sondern da8 die Heilstat Gottes —
eine Liebe, wie sie in ihrem blutigen Ernst
groBer nicht zu denken ist, eine iiberver-
niinftige Liebe — auf ein ,verniinftiges”
MaB reduziert werden soll. Die jeweilige
Plausibilitit wird zum eigentlichen Krite-
rium: ,Hans Kiing weif wohl, da8 Paulus
(und alle anderen mit ihm) mit dem Wort
,Fiir uns’ mehr sagen will, als er zu héren
geneigt ist. Dieses ,Mehr’ ist ihm aber zu
wenig rational-ethisch-soziologisch durch-
schaubar und wird deshalb als Dogmatik, die
/heutigen Menschen kaum verstindlich zu
machen ist’, weggeschnitten” (von Balthasar,
91).
Linz Johannes Singer
RATZINGER JOSEPH, Eschatologie — Tod
und ewiges Leben. (Kleine kath. Dogmatik,
hg. v. Auer/Ratzinger, Bd. IX) (206.) Pustet,
Regensburg 1977. Kart. DM 16.80, Ln.
DM 24.80.

Dieser AbschluBband der ,Kleinen kath.
Dogmatik” ging in dem Augenblik in
Drudk, als fiir den Vf. die bisherige Lehr-
titigkeit durch die Ubernahme des Bischof-
amtes von Miinchen zu Ende ging. So ist die-
ses Buch nicht blo8 eine Widmung an seine
Studenten, sondern dariiber hinaus an alle
Leser seiner theologischen Werke. Es zeigt
sich in ihm noch einmal die Art Theologie
zu treiben, die viele an J. Ratzinger schiitzen
gelernt haben.

Es ist schwer, die reichen Gedanken dieses
Buches in eine kurze Besprechung einzufan-
gen. Sie kann nur fragmentarisch bleiben.
Einleitend sei gesagt, daf darin nichts mehr
da ist von einer ,Lehre der letzten Dinge”.
Das zeigt schon das 1. Kap., das die ganze
Thematik unter den zentralen Gedanken des
~Gottesreiches” stellt. Die sehr komplexe
Idee dieser Botschaft wird aus der Bibel er-
hoben, ihre Zentrierung auf die Person
Christi aufgezeigt und die Frage der ,Nah-
erwartung” aufgegriffen. Das 2. Kap. behan-
delt ,Tod und Auferstehung” und damit die
sindividuelle Dimension des Eschatologi-
schen”. In ihm finden sich die zentralen Ge-
danken des ganzen Buches. Gegenliber mate-
rialistischen und positivistischen Deutungen
des Todes erhebt R. den biblischen Befund.
Dieser kennt gewif8 auch die vordergriindigen
Auffassungen der umliegenden Vélker, nach
denen Tote ein nichtiges Dasein als Schatten
fiihren. Aber er erhebt sich auch zugleich von
der erfahrenen Zerstdrung der Lebensbe-
ziechungen im Tode zum Glauben an die Got-
tesgemeinschaft, die stirker ist als der phy-
sische Tod. Dieser Glaube geht vorerst auch

in das NT ein: Gott rettet den getreuen
Zeugen Jesus in seiner Auferstehung. In
diesen Tod Christi stirbt der Christ hinein,
u. zw. schon im Leben durch all das, was
seine irdische Existenz aufreibt. So reift der
Mensch zum wirklichen, ewigen Leben.

Nun geht R. die zentrale Frage an: Was
spielt sich unmittelbar nach dem Tode ab?
Gibt es eine blofle Unsterblichkeit der Seele
oder schon ein ganzmensdhliches Eingehen in
die Vollendung Christi, wie dies eine neue
Theologie vielfach vertritt. R. kann dafiir
kein biblisches Fundament finden und er
lehnt daher diese Theorie ab. Das NT stellt
nur die Christusgemeinschaft nach dem
Tode als die spezielle christliche Aussage
iiber den Zwischenzustand heraus. R. be-
handelt dann das Lehrdokument von Bene-
dikt XII. (1336), wo den ,Seelen der Ver-
storbenen” schon vor der Wiedervereinigung
mit dem Leib und vor dem allgemeinen
Gericht die gottliche Wesensschau zugespro-
chen wird. R. wehrt ab, daB hier der aristo-
telische Seelenbegriff gemeint sei. Es liegt
vielmehr die thomasinische Lehre von einer
intellektuellen Substanz als substantieller
Form der Materie vor. Das Eigentliche dieses
Seelenbegriffes liegt in der Gedffnetheit der
Existenz auf Gott hin. Der Mensch hat seine
Unsterblichkeit nicht in sich selbst. Was ge-
rettet wird, ist gewif das eine Geschdpf
Mensch, die Ganzheit und Einheit der Per-
son, wobei nicht die Materie der Konstanz-
faktor sein kann. Daher ist die Untersdhei-
dung von Seele und Leib unverzichtbar, Dag
damit viele Fragezeichen {iber das Wie dieses
Weiterlebens bleiben, dessen ist sich R. be-
wuflt. Es sei nur angemerkt, da8 die Kirche
in ihren Totengebeten seit dem II. Vatika-
num auf die ganzheitliche Rettung des Men-
schen eingeschwenkt ist. ‘

Das 3. Kap. behandelt die Frage der Auf-
erstehung der Toten. Hier geht es um die
Art der Leiblichkeit. Die pneumatische Reali-
tdt ist gegen alle spiritualistischen Verdiin-
nungen zu betonen. Das Ergebnis der Unter-
suchungen sei hieher gestellt: ,,Es gibt keine
Vorstellbarkeit der neuen Welt. Es gibt auch
keinerlei irgendwie konkretisierbaren und in
die Vorstellung reichenden Aussagen tiber die
Art des Materiebezuges der Menschen in der
neuen Welt und iiber den ,Auferstehungs-
leib’. Aber es gibt die Gewiheit, daB die
Dynamik des Kosmos auf ein Ziel zufiihrt,
auf eine Situation, in der Materie und Geist
neu und endgiiltig zugeeignet sein werden.”

Was die Wiederkunft Christi betrifft, so
kann aus den kosmischen Bildelementen des
NT nichts fiir eine kosmische Verlaufs-
schilderung kiinftiger Ereignisse gewonnen
werden. Das NT verbirgt und enthiillt das
fiir uns Unsagbare von Christi Kommen da-
durch, daB es die Parusie als hdchste Stei-
gerung und Erfiillung der Liturgie darstellt.
Jede Eucharistie ist Parusie, Kommen des
Herrn, zugleich Spannung der Sehnsucht, da8

299



er seinen verborgenen Glanz offenbare. Um
die Offenbarung Christi als den Kosmokra-
tor geht es, wenn wir auch hier iiber das
Wie nichts aussagen kénnen.
Das Gericht besagt, daf der Mensch in sei-
nem Sterben in die unverdeckte Wirklichkeit
und Wahrheit tritt. Das Maskenspiel des
Lebens, die Zuflucht hinter Positionen und
Fiktionen ist vorbei. Der Mensch begegnet
Gott, und der ist die Wahrheit. Das Tro-
stende liegt darin, daf Gott der Rettende
ist. Die Grenzlinie liegt aber nicht im bio-
logischen Tod, sondern sie wird schon in
dieser Welt durch das Mitsein mit Christus,
der das Leben ist, bzw. durch eine Verwei-
gerung ihm gegeniiber entschieden.
Zur Thematik ,Holle” schreibt R.: ,Alles
Deuteln niitzt nichts. Der Gedanke ewiger
Verdammnis hat seinen festen Platz in der
Lehre Jesu, wie in den Schriften der Apo-
stel”, Als menschliche Erkldrung dieses Ge-
heimnisses diene die Tatsache der unbeding-
ten Achtung Gottes vor der Freiheit seines
Geschépfes. Zum ,Fegefeuer” ist zu sagen:
Der Herr selbst ist das richtende Feuer, das
den Menschen umwandelt. Die Reinigung ge-
schieht nicht durch etwas, sondern durch die
umwandelnde Kraft des Herrn, der unser
verschlossenes Herz freibrennt. ,,Himmel” ist
eine personale Wirklichkeit, in dem der
Mensch bei Christus ist, womit er den Ort
sdeines Seins als Mensch im Sein Gottes fin-
et.
Zusammenfassend kdnnte man sagen: Kenn-
zeichnend fiir R. ist das sorgfiltige Erhe-
ben des biblischen Befundes, u. zw. in seinem
Wachsen vom AT bis hinein ins NT. Dann
der behutsame Umgang mit der Tradition,
wobei er nichts ungepriift wegwirft, was in
der Theologiegeschichte einmal gelehrt
wurde. Er untersucht es auf seine Aussage
und versucht das Bleibende in die Gegen-
wart einzuholen.
Linz Sylvester Birngruber
SCHILLEBEECKXS EDWARD, Christus und
die Christen. Die Geschichte einer neuen
Lebenspraxis. (895.) Herder, Freiburg 1977.
Ln, DM 98.—.
Dem monumentalen Buch ,Jesus — Die Ge-
schichte von einem Lebenden” (Bespr. ThPQ
125/1977/193—195) folgt in diesem noch
umfangreicheren Bd. die Fortsetzung, von der
Sch. selbst sagt: ,Das erste war ein Jesus-
budh’, ohne dabei den Christus zu vernach-
lissigen; dieses zweite ist ein ,Christusbudy’,
ohne Jesus von Nazareth dabei zu vergessen”
(16). In einem Vergleich der in beiden Bii-
chern angewandten Methoden betont VE., da8
es im 2. Buch ,um die neutestamentlichen
Texte als solche” gehe, wozu Form-, Redak-
tions- und Traditionsgeschichte nicht mehr
linger bemitht zu werden brauchen, ,son-
dern man nimmt die Texte in ihrer Einheit
und in ihrem Ganzen ernst” (17), um zu
sehen, was die Christen in der Begegnung

300

mit dem Herrn erfahren haben. Im 1. Buch
ging es um die historische Erscheinung Jesu
in der Geschichte und um die ersten Reaktio-
nen auf dieses Geschehen; im 2. Buch geht
es ,unmittelbar um die Frage, wie das neu-
testamentliche Christentum Heil in und durch
Jesus erfahren und dies thematisiert hat” (18)
mit dem Ziel, unser heutiges Erfahren von
Heil in Jesus daran zu orientieren.

Darum bespricht der 1. Teil ,,Die Autoritit
neuer Erfahrungen und die Autoritit des
Neuen Testamentes”. Die Erérterung der
erkenntnistheoretischen und hermeneutischen
Grundlagen einer ,Erfahrungs”-Theologie
fithrt zur Erkenntnis, da8 zwischen NT und
heutigen Erfahrungen kein Gegensatz be-
steht, sondern eine stindige Pendelbewe-
gung zwischen der biblischen Jesus-Interpre-
tation und der Interpretation unserer heuti-
gen Erfahrungen notwendig ist. So wird
wieder neu die Erkenntnisweise der ,Erfah-
rung” ins Blickfeld geriickt. Mensdhliche Er-
fahrungen dienen der Vermittlung gottlicher
Offenbarung, ohne daB dabei ein ,,Glauben
auf die Autoritit Gottes hin” aufgegeben
werden miiite. So wird deutlich, daf die
Offenbarung eine Erfahrungsstruktur besitzt,
der im Empfangen und Weitergeben Rech-
nung getragen werden muf. Das ganze NT
ist ein Zeugnis von kollektiven Gnaden-
erfahrungen (35).

Der umfangreichste II. Teil entfaltet ,die
neutestamentliche Theologie der Gnaden-
erfahrung”. Zuerst wird das Wortfeld von
charis” im profanen und religissen helle-
nistischen Sprachgebrauch untersudht. ,Neu-
testamentliche Gnadenerfahrungen und ihre

Interpretationen” werden in eingehenden
Darstellungen nachgezeichnet. Gegenstand
der Untersuchung sind das paulinische

Schrifttum, der erste Petrusbrief, der He-
brierbrief, die Pastoralbriefe, der Judasbrief,
der zweite Petrusbrief und der Johanneis-
mus, dem die umfangreichste Darstellung
gewidmet ist. (Die synoptischen Evangelien
wurden schon im ersten Buch eingehend
untersucht.) Hier nun wird gezeigt, wie alle
Autoren eine gleiche Grunderfahrung, nim-
lich die von ,Heil-von-Gott-her in Jesus”
von ihrem je eigenen Standort aus machen
und interpretierend beschreiben. Es sind ge-
schichtliche Bedingungen, Bewegungen und
Tendenzen in der Umwelt des frithen Chri~
stentums, die zu immer wieder neuen Inter-
pretationen der einen und selben Grund-
erfahrung fithrten. — Das ergibt die Moglich-
keit, den Begriff Gnade und die damit ge-
meinte Heilswirklichkeit in einer synthe-
tischen Zusammenfassung zu beschreiben
(I/3). Dem Grundsatz, da8 eine theologische
Analyse ntl Texte erst in Verbindung mit
einer Analyse sozialgeschichtlicher Bedin-
gungen (Sch. spricht immer von ,Vermitt-
lungen”) sinnvoll ist, trigt 11/4 Rechnung.

Ein kurzer, aber wichtiger III. Teil (611—624)
stellt die ,Strukturelemente der neutesta-



