I

HUBERT MULLER

Zur rechtlichen Stellung der Frau in der Kirche

Uberblidk iiber die kirchenrechtlichen Bestimmungen*

Die Frage nach der Stellung der Frau in der Uffentlichkeit, die in den vergangenen
Jahrzehnten vor allem von den Frauenbewegungen auBerhalb und spiter auch inner-
halb der Kirche in Gang gebracht und in Gang gehalten wurde, hat seit der Enzyklika
,Pacem in terris” Johannes’ XXIIL.} auch in kirchenamtliche Verlautbarungen Eingang
gefunden und eine Revision der Stellung der Frau sowohl in der Gesellschaft als auch
in der Kirche eingeleitet. Das II. Vatikanum stellt in der Pastoralkonstitution iiber die
Kirche in der Welt von heute fest: ,Die Frauen sind zwar schon in fast allen Lebens-
bereichen tiitig; infolgedessen sollen sie aber auch in der Lage sein, die ihrer Eigenart
angemessene Rolle voll zu iibernehmen. Sache aller ist es, die je eigene und not-
wendige Teilnahme der Frau am kulturellen Leben anzuerkennen und zu férdern.
Das Konzil fordert deshalb, da8 , jede Form einer Diskriminierung in den gesellschaft-
lichen und kulturellen Grundrechten der Person, sei es wegen des Geschlechtes oder
der Rasse” iiberwunden und beseitigt werden mu8, ,da sie dem Plan Gottes wider-
spricht”3, Aus der Tatsache, dafl , heute die Frauen eine immer aktivere Funktion im
ganzen Leben der Gesellschaft ausiiben”, zieht das II. Vatikanum innerkirchlich sodann
die Konsequenz, ,dal sie auch an den verschiedenen Bereichen des Apostolates der
Kirche wachsenden Anteil nehmen” sollen?, ohne allerdings diese sehr allgemein
gehaltene Forderung niherhin zu konkretisieren.

In der nachkonziliaren Literatur stand im Zusammenhang mit der Stellung der Frau in
der Kirche zumeist die Frage nach der Zulassung zum Priesteramt im Vordergrund,
die in der Erklirung der romischen Glaubenskongregation® aus theologischen Griinden
eine negative Antwort gefunden hat, wihrend die Frage nach der Zulassung der Frau
zum Diakonat in der rémischen Stellungnahme bewufit ausgeklammert wurde. Hier
zeichnet sich nach den fiir die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der BRD erarbei-
teten Gutachten von P. Hiinermann/H. Vorgrimler/O. Semmelroth/Y. Congar die
Tendenz ab8, die theologische Mbglichkeit der Diakonatsweihe von Frauen anzu-
nehmen, zumal die liturgiegeschichtlichen Forschungen von C. Vagaggini” nachgewiesen
haben, daB in der byzantinischen Tradition (anders als in der griechischen) die
Diakoninnen nicht nur benediziert, sondern ordiniert wurden und auf Grund ihrer
Weihe zu jener Gruppe gehorten, die durch die Trias: Episkopat, Presbyterat und
Diakonat gebildet wird®. In einem Votum hat die deutsche Synode den Papst gebeten,
,die Frage des Diakonats der Frau entsprechend den heutigen theologischen Erkennt-
nissen zu priifen und angesichts der gegenwirtigen pastoralen Situation woméglich

* Der Beitrag geht in seiner Konzeption und thematischen Eingrenzung auf ein Gutachten
zuriick, das 1977 im Hinblidk auf die Revision des Kirchlichen Gesetzbuches fiir eine Kom-
mission der Deutschen Bischofskonferenz erstellt wurde.

1 Vom 11. 4. 1963, AAS 55 (1963), 257—304.

2, Gaudium et Spes” n. 60. 3 ,Gaudium et Spes” n. 29,

4, Apostolicam Actuositatem” n. 9.

5 Vom 15. 10. 1976, AAS 69 (1977), 98—116. Kritisch dazu u. a. K. Rahner, Priestertum der
Frau?: StdZ 102 (1977), 291—301; H. Kiing / G. Lohfink, Keine Ordination der Frau?:
ThQ 157 (1977), 144 f£.

¢ Vgl. Gemeinsame Synode, Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg 1976, 595.

7 C. Vagaggini, L'ordinazione delle diaconesse nella tradizione greca e bizantina: Or ChrP 40
(1974), 145—189.

8 Ders., ebd. 188, Siehe auch J. Awer, Die Sakramente der Kirche (KI. Kath. Dogmatik,
Bd. VII), Regensburg 1972, 364: ,[Dabei war . . . auch der Diakonissa eine férmliche Ordi-
nation zuteil geworden und man hatte sie in den Ordo eingereiht.”

341



Frauen zur Diakonatsweihe zuzulassen®. Die Antwort von seiten Roms steht sowohl
hinsichtlich der theologischen Lehre als auch hinsichtlich einer eventuellen Anderung
der Disziplin noch aus. Deshalb soll an dieser Stelle nicht niher auf die rechtliche Norm
eingegangen werden, die in der kirchlichen Rechtsordnung den Ausschluf der Frau
vom Empfang des Weihesakramentes festhilt10,

Im folgenden sind vielmehr jene kirchenrechtlichen Bestimmungen in einem Uberblick
darzustellen und anhand der gegenwirtigen Rechtsentwicklung zu diskutieren, die
auBSerhalb des durch das Weihesakrament bestimmten Bereichs eine rechtliche Diskri-
minierung der Frau in der Kirche begriinden und deren Revision in den letzten Jahren
wiederholt gefordert worden ist!!. Der Usterreichische Synodale Vorgang hat die
Empfehlung ausgesprochen: ,Die Usterreichische Bischofskonferenz mége bei der fiir
die Reform des CIC zustindigen Kurienkommission fiir die Gleichberechtigung der
Frau im CIC sowie fiir die Beizichung von Frauen zu dieser Reform eintreten’!2. Die
Gemeinsame Synode der deutschen Bistiimer hat den Papst gebeten, ,dafiir zu sorgen,
daB alle Bestimmungen des Kirchenrechts der Wiirde und der Rechtsgleichheit der Frau
entsprechen”!3, Dieses Desiderat ergibt sich aus der gleichen personalen Wiirde, die
.nach den Aussagen der Schrift Mann und Frau aufgrund der in der Schopfung
begriindeten Gottebenbildlichkeit und ihrer Einheit in Jesus Christus“!¢ zukommt.
Das II. Vatikanum lehrt: ,,Es ist in Christus und in der Kirche keine Ungleichheit auf
Grund von... sozialer Stellung oder Geschlecht; denn ,es gilt nicht mehr Jude und
Grieche, nicht Sklave und Freier, nicht Mann und Frau; denn alle seid ihr einer in
Christus Jesus’ (Gal 3, 28 griech.; vgl. Kol. 3, 11)"%, Die Ubernahme dieses Prinzips
in das geplante Grundgesetz der Kirche!®, wie sie der von der Pipstlichen Kommission
erarbeitete Entwurf vorsieht!, ist trotz der in der kanonistischen Literatur gelegentlich
gedulerten Kritik uneingeschrinkt zu retten. Unter der Voraussetzung, da8 hier der
AusschluB der Frau vom Empfang des Weihesakramentes aufler Betracht bleiben
kann, ergibt sich aus dem oben aufgestellten Grundsatz die ebenso einfache wie radi-
kale Forderung, aus den geltenden Kirchengesetzen jede rechtliche Ungleichheit der
Frau zu eliminieren und in einer kiinftigen Gesetzgebung in jedem Fall die rechtliche
Gleichstellung der Frau mit den minnlichen Laien zu sichern. Im einzelnen fiihrt
diese Forderung zur Revision folgender kanonischer Bestimmungen.

I. Allgemeines Personenrecht

c.93§1CIC:
Wie die Minderjihrigen und Geisteskranken sind auch die Ehefrauen in der Wahl des
Wobhnsitzes nicht frei. Der von ihrem Gatten nicht rechtmiBig getrennten Ehefrau

? Gemeinsame Synode I, 634,

10C, 968 § 1 CIC: ,Sacram ordinationem valide recipit solus vir baptizatus” . . . Die fiir
diese Norm herangezogenen Quellen bezichen sich nicht auf das Gesdhlecht (,,vir”), son-
dern ausnahmslos auf die Taufe (,baptizatus”) als notwendige Voraussetzung fiir den
Weiheempfang, (H. van der Meer, Priestertum der Frau? Freiburg 1969, 122). Die Formu-
lierung des Gesetzes, das lediglich die geltende Disziplin zum Ausdrudk bringt, ochne diese
als gottlichen Rechtes zu qualifizieren, soll nach dem derzeitigen Stand der Revision des
CIC unveriindert beibehalten werden (Schema De Sacramentis, Typ. Pol. Vat. 1975: c. 206

§1).

11 Z. B. von der Arbeitsgemeinschaft der bischéflichen Arbeitsstellen fiir Frauen in der BRD:
Stellung der Frau in der Kirche, 0. O. und o. J., 17 und 23 &; Die Frau in der Kirche und
das kanonische Recht: Die christliche Frau 58 (1969), 167—176 (hg. von der Zentralstelle
des Deutschen Frauenbundes).

12 Usterreichischer Synodaler Vorgang n.6.9: zit.von E. Weinzier], Emanzipation?, Wien 1975,
136.

13 Gemeinsame Synode I, 633. ** Gemeinsame Synode I, 611. 15 ,Lumen Gentium” n. 32.

16 Vgl. Legge e Vangelo. Discussione su una legge fondamentale per la Chiesa, Brescia 1972.

17 Schema Legis Ecclesiae Fundamentalis, Typ. Pol. Vat. 1971: c. 10. Vgl. auch Schema De
Populo Dei, Typ. Pol. Vat. 1977:¢. 17 § 1.

342



wird der Wohnsitz des Mannes als gesetzlidier Wohnsitz auferlegt. Dieser Bestimmung
liegt ein Verstindnis von Ehe zugrunde, in der die Frau der Gewalt des Mannes unter-
worfen ist18.

Die Reform sieht vor, in Zukunft den Wohnsitz des Mannes als Wohnsitz der Ehefrau
lediglich zu prisumieren. Dieser soll dann nicht mehr als gesetzlicher, sondern als
von der Ehefrau frei gewihlter gelten®. Dieser Losungsversuch bleibt unzulinglich,
da er weiterhin wenigstens in der Regel den Wohnsitz der Ehefrau einseitig von dem
des Mannes abhingig macht. Dem Verstindnis der Ehe als partnerschaftlicher Lebens-
gemeinschaft diirfte es eher entsprechen, die Prisumption auf den gemeinsamen
Wohnsitz der Eheleute abzustellen, zugleich aber jedem Gatten die Méglichkeit zu
erdffnen, einen eigenen Wohnsitz oder Nebenwohnsitz zu erlangen.

c.98 §4 CIC:

Bei Ritusverschiedenheit ,kann” mit Riicksicht auf die Einheit der Ehe und Familie
die Ehefrau ohne weiteres zum Ritus des Mannes iibertreten, wihrend ein Rituswechsel
des Mannes ohne Indult des Apostolischen Stuhles nicht méglich und damit rechtlich
erheblich erschwert ist2°,

Auch in Zukunft soll diese Norm beibehalten und damit die Rituszugehorigkeit des
Ehemannes weiterhin bevorzugt werden®!, Diese rechtliche Benachteiligung der Frau
kann sich auch pastoral duBlerst ungiinstig auswirken, wenn der Ritus des Mannes am
Wohnort kaum verbreitet ist. Aus Griinden der rechtlichen Gleichstellung von Mann
und Frau und auf Grund pastoraler Uberlegungen empfiehlt sich eine Regelung, die
jedem Gatten die rechtliche Moglichkeit eréffnet, ohne Intervention des Apostolischen
Stuhles zum Ritus des Ehepartners zu wechseln. Das dem bisherigen Recht zugrunde-
liegende Prinzip der Gleichberechtigung der Riten? wird dadurch nicht angetastet. Es
bedarf jedoch der Erginzung durch das Prinzip der Gleichberechtigung der Geschlechter
im Falle des Rituswechsels.

IL. Klerikerrecht

¢. 133 CIC:

Der Sicherung des Zolibatsgesetzes fiir Kleriker?® dienen einige Verhaltensregeln
gegeniiber dem weiblichen Geschlecht, das einseitig als die groBe Bedrohung fiir den
mit dem Eintritt in den Klerikerstand iibernommenen Zglibat erscheint. So darf ein
Geistlicher weibliche Personen, gegen die ein Verdacht entstehen kénnte, nicht Sfter
besuchen oder zu Besuch empfangen. Gestattet ist nur das Zusammenwohnen mit
solchen Frauen, bei denen entweder infolge naher Verwandtschaft oder auf Grund
ihrer ehrbaren Lebensfiihrung in Verbindung mit einem vorgeriickten Alter kein Arg-
wohn entstehen kann24,

Die Revision des Gesetzbuches sieht vor, diese bis ins einzelne gehenden Verhaltens-
regeln aus dem universalkirchlichen Recht zu tilgen und sie durch eine allgemeine
Bestimmung zu ersetzen, wonach von Klerikern die gebotene Klugheit gefordert wird
im Umgang mit solchen Personen (nicht nur Frauen!), deren hiufiger Besuch die
Erfiillung der Zblibatsverpflichtung in Zweifel ziehen und bei den Gldubigen Argernis
erwecken kénnte?s,

18 G, Reididk, Die hierarchische Struktur der Ehe, Miinchen 1953, 192 f; K. Mérsdorf, Lehr-
budh des Kirchenrechts auf Grund des CIC. I, Miinchen!! 1964, 192.

1 Schema De Populo Dei: c. 9. 2 Vgl. c. 98 § 3 CIC.
2 Schema De Populo Dei: c.15§2n.2,. 2Vgl.c.98§2CIC. 2 C. 132 CIC.
# K, Mérsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts I, 263f. 2 Schema De Populo Dei: c. 136 § 1.

343



IIL. Dienstrecht

MP ,Ministeria quaedam’*28;

Die Neuordnung der Disziplin in bezug auf Tonsur, niedere Weihen und Subdiakonat
hat dazu gefithrt, daf nur noch die 3 ordines Episkopat, Presbyterat und Diakonat
den Klerus bilden, die universalkirchlich weiterbestehenden Amter Lektorat und
Akolythat dagegen nunmehr rechtlich konstituierte Laien-Dienste sind, die allerdings
»gemif der altehrwiirdigen Tradition der Kirche” Minnern vorbehalten bleiben®?, ob-
gleich sie nicht nur Zugangsstufen zu Diakonat und Presbyterat sind, sondern auch
als stindige Dienste iibertragen werden kénnen®8,

Daf diese Rechtslage im kiinftigen Gesetzbuch festgeschrieben werden soll®®, ist umso
unverstindlicher, als Frauen ohne Einweisung in diese Amter durchaus auf Zeit mit
den wichtigsten Funktionen des Lektors (Verkiindigung der Schriftlesungen®®) und
des Akolythen (Austeilung der heiligen Kommunion®!) und dariiber hinaus in der
BRD entsprechend einem vom Apostolischen Stuhl approbierten Synodenbeschlufs®
sogar mit der Predigt beauftragt werden konnen. Zu Recht bittet daher die Gemeinsame
Synode der deutschen Bistiimer den Papst in einem Votum, ,die Einsetzung zu
Lektoren und Akolythen nicht nur Minnern vorzubehalten33; und der Usterreichische
Synodale Vorgang hat den Leitsatz aufgestellt: , Die Kirche soll sich bemiihen, grund-
sitzlich den Frauen im kirchlichen Bereich alle Funktionen, Dienste und Amter
zuginglich zu machen, die minnlichen Laien zukommen”34, Dieser Leitsatz verlangt
vor allem eine Korrektur liturgischer Normen, die sich allerdings nicht im CIC finden?®,
sondern in den liturgischen Biichern3,

IV. Verbandsrecht

c. 709 § 2 CIC:

In Bruderschaften ist das Mitgliedschaftsrecht der Frauen auf Teilhabe an den , geist-
lichen Friichten” eingeschrinkt. Alle iibrigen mit der Zugehdrigkeit zu einer Bruder-
schaft gegebenen Rechte stehen nur den minnlichen Mitgliedern zu.

Fiir die Zukunft soll das universalkirchliche Verbandsrecht eine vollstindige Neu-
‘ordnung erfahren, die lediglich die rechtlichen Grundziige enthilt, ohne wie im
bisherigen Recht auf einzelne Verbandsarten einzugehend”. Die rechtliche Zuriick-
setzung der Frau ist im vorgelegten Entwurf {iberwunden,

V. Recht der Lebensformen nach den evangelischen Riten

¢. 500 § 2 CIC38;

Bei monastischen Frauengemeinschaften (Nonnen) besteht im geltenden Recht hiufig
eine weitgehende juristische Abhingigkeit von einem minnlichen Regularoberen.

Die mit der Revision des Gesetzbuches befaBte Kommission sieht vor, diese Abhin-
gigkeit, soweit sie jurisdiktioneller Natur ist, d. h. soweit sie die Leitung und
Disziplin des Ordens betrifft, aufzuheben, da sie der Eigenstindigkeit und dem
VerantwortungsbewuBtsein der Nonnen schadet und in der Vergangenheit nicht

28 Vom 15. 8. 1972, AAS 64 (1972), 529—534. * ,Ministeria quaedam” n. VIIL.

8 Ministeria quaedam” n. III. % Schema De Populo Dei: c. 529 § 1.

% 3, Liturgie-Instruktion n. 7a. 3 Instruktion ,Immensae caritatis” vom 29. 1. 1973 n. ], 4.

32 Gemeinsame Synode I, 169—185. 3 Gemeinsame Synode I, 633.

3 Osterreichischer Synodaler Vorgang n. 6. 4.: zit. von E, Weinzierl, Emanzipation?, 135.

38 Vgl. ¢. 2 CIC; Schema De Normis Generalibus, Typ. Pol. Vat. 1977: c. 2.

38 Vgl. vor allem die Institutio Generalis Missalis Romani, die mit der Apost. Konst. , Missale
Romanum” vom 3. 4. 1969 promulgiert wurde (AAS 61 [1969], 217—222) und die nach
der Abschaffung des Subdiakonats in der lateinischen Kirche geringfiigige Anderungen
erfuhr (Notitiae 9 [1973], 34—38).

37 Vgl. Schema De Populo Dei: cc. 39—69; 531—533.

38 Vgl. auch cc. 506 § 2; 512§ 2 n. 1; 535 § 1 n. 1; 615 etc.

344



selten zu ungebiihrlicher Einmischung in innere Angelegenheiten der Frauenkldster
und zur Stérung ihres Gemeinschaftslebens gefithrt hat®®. Zugleich soll aber grund-
sitzlich am rechtlichen Verbund festgehalten werden (z. B. bei den Dominikanerinnen,
Karmelitinnen etc.) mit der MafBigabe, dal dieser sich nur noch auf den spirituell-
‘pastoralen Bereich erstrecken soll®. Auf diese Weise soll der Geist der Ordens-
familie gewahrt und den Nonnen eine wirksame Hilfe geboten werden, der eigenen
Berufung gerecht zu werden?!.

Gegeniiber diesem Reformvorschlag erhebt sich die Frage, ob nicht auf den rechtlichen
Verbund ganz verzichtet werden kénnte, da er von vornherein die Gefahr in sich
birgt, daf die Grenzen des geistlichen Bereichs iiberschritten werden und die bisherige
Abhingigkeit bestehen bleibt. Statt der bisherigen und auch kiinftig vorgesehenen
rechtlichen Vorschrift sollte im Gesetzbuch lediglich die Empfehlung ausgesprochen
werden, da8 in einem monastischen Frauenkloster der pastorale Dienst und die geist-
liche Fithrung von Priestern des ,,entsprechenden” Minnerordens iibernommen werden.
Die Entscheidung sollte aber im konkreten Fall dem jeweiligen Frauen-Institut
iiberlassen bleiben.

c.1264 § 2 CIC:

Weibliche Religiosen, denen es auf Grund ihrer Konstitutionen oder der liturgischen
Bestimmungen mit Erlaubnis des Ortsoberhirten gestattet ist, in ihrer Kirche oder
Kapelle zu singen, miissen dies von einem Platz aus tun, der vom Volk nicht ein-
gesehen werden kann.

Dieser Paragraph wird ersatzlos gestrichen?2,

VI. Sakramentenrecht

c.742§ 2 CIC:

Fiir die Spendung der Taufe in Sonderfillen wird dem Mann ein Vorrang vor der
Frau zuerkannt. Nur ,,aus Schicklichkeitsgriinden (z. B. bei der Taufe im Mutterschof)
hat eine Frau den Vorzug vor dem Mann, auch vor einem etwa anwesenden Priester;
auBerdem kann die Frau wegen besserer Kenntnis des Taufritus den Vorzug ver-
dienen, aber nicht vor einem Geistlichen®%, _

Im Entwurf eines revidierten Sakramentenrechts ist diese Rangfolge aufgegeben und
statt dessen die Bestimmung vergesehen, daB bei Abwesenheit oder Verhinderung
des Geistlichen die Taufe erlaubterweise vom Katecheten gespendet wird, in einer
Notsituation auch von jedem Menschen%,

c.756 § 2CIC:

Kinder sind bei Ritusverschiedenheit der Eltern innerhalb der kath. Kirche nach dem
Ritus des Vaters zu taufen, sofern nicht nach Sonderrecht eine andere Regelung gilt.
Auch im kiinftigen Gesetzbuch soll dieser rechtliche Vorteil des Ehemannes unver-
dndert beibehalten werden, Zu empfehlen ist bei Ritusverschiedenheit der Eltern,
diesen in der Wahrnehmung ihrer religiosen Pflichten gegeniiber ihren Kindern auch
in der Bestimmung der Rituszugehérigkeit volle Entscheidungsfreiheit zu belassen,
damit unter Beriicksichtigung pastoraler und familiirer Notwendigkeiten im kon-
kreten Fall eine sachgerechte Losung angestrebt werden kann?,

3 Communicationes 6 (1974), 90.

49 Schema De Institutis Vitae Consecratae, Typ. Pol. Vat. 1977: c. 106.

4 Communicationes 6 (1974), 90 f.

42 Vgl. Schema De Ecclesiae Munere Sanctificandi. Pars 11, Typ. Pol. Vat. 1977. :

43 K. Mérsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des CIC. II, Miinchen!! 1967, 17.

44 Schema De Sacramentis: c. 10 § 2.  4* Schema De Sacramentis: c. 20 § 2.

4 Vgl. auch Pontificia Universitas Gregoriana, Adnotationes in Schema ,De Sacramentis”,
Roma 1976, 8.

345



c.813 § 2 CIC:

Bei der Feier der Eucharistie ist einer weiblichen Person der Altardienst verwehrt,
wenn nicht in Ermangelung einer minnlichen Person ein gerechter Grund dazu
gegeben ist. Aber auch dann diirfen nur von ferne die Antworten gegeben werden.

Auf diese Norm wird im revidierten Codex verzichtet4?.

c.910 § 1 CIC:

Das Bufisakrament darf Frauen — auBer im Krankheitsfalle oder in einer Notlage —
nur in einem Beichtstuhl gespendet werden, der offen zuginglich und sichtbar ist, so-
wie in einer Kirche oder in einer fiir Frauen bestimmten Kapelle steht!8, wihrend
Minnerbeichten auch in Privathdusern gehdrt werden kénnen®,

Diese fiir Frauen einschrinkende Bestimmung beziiglich des Ortes zum Empfang des
Bufisakramentes, deren Nichtbeachtung bei Mitgliedern weiblicher Orden und Kon-
gregationen sogar die Ungiiltigkeit der Beichte zur Folge hat®?, findet sich im vor-
liegenden Entwurf des kiinftigen Sakramentenrechts nicht mehr5t.

c. 1067 § 1 CIC:

Fiir die EheschlieBung ist von seiten der Kirche ein unterschiedliches Mindestalter
gefordert: fiir Personen minnlichen Geschlechts die Vollendung des 16., fiir Personen
weiblichen Geschlechts die Vollendung des 14. Lebensjahres.

Diese unterschiedliche Altersgrenze soll auch im kiinftigen Eherecht der Kirche auf-
rechterhalten werden?, wihrend in der neueren staatlichen Gesetzgebung die Ten-
denz zu beobachten ist, das gleiche Ehemiindigkeitsalter zu fordern®®. Diese Ent-
widklung ist aus mehrfachen Griinden zu begriiBen und auch fiir die kirchliche Rechts-
ordnung empfehlenswert. Die im Kirchenrecht vorgenommene Grenzziehung stellt
einzig und allein auf die biologische Reife ab%%, insofern die Ehemiindigkeit jeweils
2 Jahre iiber den fiir den Eintritt der Geschlechtsreife angenommenen Altersstufen
liegt’s, die auf Grund der Akzeleration und der unterschiedlichen Situation in den
einzelnen Kontinenten bzw. Lindern nicht der Wirklichkeit entsprechen und im
kiinftigen Personenrecht auch nicht mehr angenommen werden®. Da die Ehe eine
personale Lebensgemeinschaft ist®” und die EheschlieBung notwendig auch eine hin-
reichende geistig-personale Reife voraussetzt, ohne die ein rechter Ehekonsens und
damit eine giiltige Ehe nicht moglich ist®8, scheint es angebracht, das gleiche Mindest-
alter von 16 Jahren fiir beide Partner anzusetzen. In Hirtefillen besteht dann immer
noch die Moglichkeit, von einer solchen universalkirchlichen Regelung im Einzelfall
Dispens zu erbitten. Nach geltendem Recht kann der Dibzesanbischof, sofern der

47 Vgl. Schema De Sacramentis: ¢. 67. Die 3. Liturgie-Instruktion vom 5. 9. 1970 (AAS 62
[1970], 692—704) hat jedoch ,gem#R der iiberlieferten liturgischen Normen der Kirche”
von neuem verboten, daB Frauen (puellae, nuptae, religiosae) dem Priester am Altare die-
nen (n. 7).

48 C.909§1CIC. 4C.910§2CIC.

50 PCI vom 28. 12. 1927: AAS 20 (1928), 61. Auch ein Dekret der rdmischen Kongregation
fiir Religiosen und Sikularinstitute vom 8. 12. 1970 (AAS 63 [1971], 318 f), das Richtlinien
fiir den Empfang und die Spendung des BuBsakramentes enthilt, verlangt weiterhin fiir
die Beichte der weiblichen Religiosen und Novizinnen einen ,approbierten” Ort (n. 4a).

51 Vgl. Schema De Sacramentis: ¢, 157.  ® Vgl, Schema De Sacramentis: c. 282 § 1.

83 Z. B. in der BRD: ,Eine Ehe soll nicht vor Eintritt der Volljihrigkeit eingegangen werden.
Das Vormundschaftsgericht kann auf Antrag von dieser Vorschrift Befreiung erteilen,
wenn der Antragsteller das 16. Lebensjahr vollendet hat und sein kiinftiger Ehegatte voll-
jahrig ist.” (Ehegesetz § 1).

54 Vgl. Communicationes 9 (1977), 360.

5 Vgl. c. 88 § 2 CIC: ,Minor, si masculus, censetur pubes a decimoquarto, si femina, a duo-
decimo anno completo.”

88 Vgl. Schema De Populo Dei: c. 2. % ,Gaudium et Spes” n. 48.

8 K, Mérsdorf, Lehrbuch des Kirchenredhts II, 184.

346



Mangel ein Jahr nicht iiberschreitet, die Dispens erteilen®®, Falls diese Dispens-
vollmacht fiir einige Regionen nicht ausreichend ist, sollte sie nach dem Vorbild des
Redhts fiir die kath. Ostkirchen® auf 2 Jahre ausgedehnt werden.

¢. 1074 CIC:

Der Tatbestand, daf8 eine Frau gegen ihren Willen zum Zwecke der EheschlieBung
entfithrt und gewaltsam festgehalten wird, stellt ein trennendes Ehehindernis dar.
Dieses Rechtsinstitut soll trotz zahlreicher Anderungswiinsche unverindert beibehalten
werden®. Die Pipstliche Kommission hat sowohl den Vorschlag abgelehnt, das
Hindernis auf den Fall auszudehnen, da88 ein Mann zum Zwedke der Eheschliefung
von einer Frau entfithrt worden ist, als auch die Empfehlung, auf dieses Gesetz ganz
zu verzichten®, Tatsdchlich ist dieses Ehehindernis iiberfliissig, da in der kirchlichen
Rechtsordnung die Freiheit der EheschlieBung durch einen anderen Canon hin-
reichend geschiitzt®® und der mit einer Entfilhrung gegebene Tatbestand miterfafit
ist, so daf8 auf dieses Hindernis ohne Schaden verzichtet werden kann®4.

VI. Vermdgensrecht

c. 1520 § 1 CIC:

Dem in jeder Ditzese vorgeschriebenen Vermdgensrat, der den Ortsoberhirten bei
der Leitung und Beaufsichtigung der Verm&gensverwaltung zu beraten hat, kénnen
nur Minner angehdren.

In dem von der zustindigen Kommission erarbeiteten Entwurf ist diese Bestim-
mung revidiert, insofern es dort heifit, daf dem Ditzesanverwaltungsrat wenigstens
drei Personen angehoren miissen, die sowohl Laien als auch Kleriker sein konnen®s,

¢. 1521 § 1 CIC:

Fiir die Verwaltung des Vermdgens einer Kirche oder Anstalt, die weder von Rechts
wegen noch auf Grund der Stiftungsurkunde eigene Verwalter haben, kann der
Ortsoberhirt nur Minner bestellen.

Der Entwurf fiir ein kiinftiges Vermdogensrecht hilt an dieser Norm fest’® und
schlieBt damit Frauen weiterhin von den Aufgaben der auferordentlichen Ver-
waltung des Kirchenvermégens aus. Dies ist nicht nur inkonsequent gegeniiber der
Revision des c.1520 § 1 CIC, sondern widerspricht auch dem II. Vatikanum, das im
Dekret {iber das Laienapostolat ohne Einschrinkung auf ein Geschlecht den Laien
die Fihigkeit zuerkannt hatte, die Verwaltung der kirchlichen Giiter durch ihre
Sachkenntnis wirksamer zu gestaltens?. Ausschlaggebend fiir die Betrauung mit dieser
Aufgabe kann neben der charakterlichen Eignung und kirchlichen Haltung nur die
fachliche Qualifikation sein, nicht jedoch das Geschlecht. Das ist auch im kiinftigen
Gesetzbuch zu beriicksichtigen.

VIII. Prozefrecht

¢. 1979 CIC:
In Ehenichtigkeitsverfahren, die sich auf sexuelles Unvermdgen stiitzen, ist eine

% Paul V1., Motuproprio ,De Episcoporum Muneribus” vom 15. 6, 1966: AAS 58 (1966),
467-—-472, hier: 470.

80 Pius XII., Motuproprio ,Crebrae allatae” vom 22. 1. 1949: AAS 41 (1949), 89—117; c. 32
§1n.6,§2n.1;¢c.57§1.

61 Schema De Sacramentis: c. 289. % Communicationes 9 (1977), 366.

83 Vgl. c. 1087 CIC; Schema De Sacramentis: c. 304.

84 So auch U. Navarrete, Schema iuris recogniti ,,De matrimonio”. Textus et observationes:
PerRMCL 63 (1974), 611—658, hier: 634; P. Wirth, Das neue kirchliche Eherecht: DAKR 26
(1975), 324—344, hier: 335.

85 Schema De Populo Dei: ¢. 306 § 1.

8¢ Schema De Iure Patrimoniali Ecclesiae, Typ. Pol. Vat. 1977: c. 24.

%7 ,,Apostolicam Actuositatem” n. 10 a.

347



korperliche Untersuchung durch Sachverstindige vorgeschrieben, fiir die genaue An-
weisungen erteilt werden, je nachdem ob es sich um eine Untersuchung des Mannes
oder der Frau handelt.

Im kiinftigen EheprozeBrecht soll zwar auf die hochst iiberfliissigen und zum Teil
auch peinlichen Einzelbestimmungen verzichtet werden, es wird aber im Entwurf
weiterhin eigens gesagt, daB bei der Untersuchung die Regeln des Anstandes zu
wahren sind, und dann hinzugefiigt: ,zumal bei der Untersuchung der Frau®.
Wenn man schon nicht auf den an sich iiberfliissigen und rechtlich nicht sonderlich
wirksamen Paragraphen verzichten will, so ist wenigstens der genannte Zusatz zu
streichen!

In das kiinftige EheprozeBrecht soll auBerdem eine neue Bestimmung eingefiihrt
werden, die besagt, daf fiir den Fall, da eine Frau im kirchlichen Eheverfahren Aus-
sagen zu geschlechtlichen Fragen zu machen hat, ein Arzt hinzuzuziehen ist, der ihr
die entsprechenden Fragen in Gegenwart des Richters vorlegt®. Als Rechtsquelle
fithrt der romische Entwurf dafiir zu Unrecht ¢.1976 CIC an. Die ehegerichtliche
Praxis legt die Einfilhrung einer solchen Vorschrift, die nur fiir gerichtliche Aus-
sagen von Frauen, nicht von Minnern gilt, in keiner Weise nahe?™. Da zudem die
anhingigen Verfahren betrichtlich verzogert und die Vernehmungen ungebiihrlich
erschwert wiirden, sollte der geplante Canon wieder aufgegeben und die bisherige
Regelung beibehalten werden.

MP ,,Causas Matrimoniales”:

In Ehenichtigkeitsverfahren der 1. und 2. Instanz kann unter bestimmten Bedingun-
gen ein minnlicher Laie Mitglied des Richterkollegiums sein’2. Desgleichen konnen
minnliche Laien in das Amt des Beisitzers und in das des Vernehmungsrichters
berufen werden’, wihrend Frauen von diesen Amtern ausgeschlossen sind.

In Zukunft soll diese Rechtslage auf das gesamte kirchliche ProzeBrecht ausgedehnt
werden’. Auflerdem sollen kiinftig im Notfalle auch die Aufgaben des Kirchen-
anwalts und des Bandverteidigers von minnlichen Laien iibernommen werden kén-
nen’, nicht aber von Frauen.

Diese nach dem II. Vatikanum geschaffene Diskriminierung der Frau im kirchlichen
Prozeflirecht ist unbegriindet. Sie widerspricht nicht nur der Gleichberechtigung von
minnlichen und weiblichen Laien in der Kirche, sondern entbehrt auch jedes theologi~
schen Argumentes. Wenn es theologisch mdglich ist?™®, Laien in begrenztem Ausmaf
Jurisdiktion zu iibertragen, gibt es keinen Grund, Frauen davon auszuschliefen.
Einzig entscheidendes Kriterium ist die personliche und fachliche Qualifikation. Die
genannten Bestimmungen bediirfen deshalb unbedingt einer Revision, zumal sie
auferdem hinter der Wirklichkeit zuriickbleiben, da mit pipstlicher Erlaubnis in
Einzelfillen auch schon Frauen in einigen der genannten Gerichtsaufgaben titig sind”.

83 Vgl. Schema De modo procedendi pro tutela Iurium, Typ. Pol. Vat. 1976: c. 345.

69 Ebd.: c. 344.

% H, Flaiten, Der Eheprozef im Entwurf zum kiinftigen Codex Iuris Canonici: AfkKR 146
(1977), 36—73, hier: 59.

1 Vom 20. 3. 1971. AAS 63 (1971), 441—446. ™ ,Causas Matrimoniales” n. V. § 1.

7 ,,Causas Matrimoniales” n. VI.

74 Schema De modo procedendi: ¢. 20 §1;¢. 23;¢.27§2. " Ebd.:c. 35§ 1.

 Die Frage, ob und wie weit Laien Triiger von Jurisdiktion sein kdnnen, ist der rdmischen
Kongregation fiir die Glaubenslehre zur Entscheidung vorgelegt worden. Zu dieser Proble-
matik s. u. a. U. Mosiek, Der Laie als Jurisdiktionstriger?: OAKR 25 (1974), 3—15; W.
Aymans, Laien als kirchliche Richter?: AfkKR 144 (1975), 3—20; H. Miiller, Der Anteil
der Laien an der Bischofswahl, Amsterdam 1977, 210 (mit weiterer Literatur).

7 Z. Grocholewski, Nominatio laicorum ad munus promotoris iustitiae et defensoris vinculi
in recentissima praxi: PerRMCL 66 (1977), 271—296, hier: 290—293.

348



c.2004 § 1 CIC:

In Selig- und Heiligsprechungsprozessen kann eine Frau nicht als Antragstellerin
auftreten, sondern mufl die Angelegenheit durch einen Prokurator betreiben lassen.
Bei der Neuordnung der Selig- und Heiligsprechungsverfahren durch das Motuproprio
»Sanctitas clarior””® ist diese Norm nicht geindert worden. Sie bedarf also nach wie
vor einer Korrektur.

SchluR

Die gravierendsten Unterschiede in der Rechtsstellung von Mann und Frau in der
Kirche sind durch das Weihesakrament und die daraus resultierende verfassungs-
rechtliche Unterscheidung von Klerikern und Laien bedingt. Solange die endgiiltige
Antwort auf die Frage der Zulassung der Frauen zum Diakonat aussteht™, ist in der
Redhtsordnung der Kirche nur die Gleichstellung der Frau mit den minnlichen Laien
miglich; diese aber ist uneingeschrinkt zu fordern. Die Arbeitsgruppe innerhalb
der Pipstlichen Kommission, die mit der Neufassung der Gesetze fiir die Lebens-
formen nach den evangelischen Riten betraut ist, hat in dem von ihr erstellten Ent-
wurf das Prinzip der Gleichberechtigung vertreten®?. Dieser Grundsatz ist jedoch
nicht nur in einem Teil des kiinftigen Gesetzbuches zu beachten, sondern ist als
durchlaufende Perspektive in allen Bereichen des kirchlichen Rechts zur Anwendung
zu bringen, damit das kiinftige Gesetzbuch der Kirche sich nicht den scharfen und
zugleich beschimenden Vorwurf gefallen lassen muff, den T. Govaart-Halkes gegen
den CIC aus dem Jahre 1917 erhoben hat: ,,Man spiirt noch iiberall den Rabbinismus
genauso wie die Angst vor Evas Verfiihrungskiinsten’8!,

Die romische Erklirung zur Frage der Zulassung der Frauen zum Priesteramt vom
15.10.1976 schlieft mit den Sitzen: ,Die Kirche wiinscht, da die dhristlichen
Frauen sich der GroBe ihrer Sendung voll bewuit werden. lhre Aufgabe ist heute
von hochster Bedeutung sowohl fiir die Erneuerung und Vermenschlichung der Ge-
sellschaft als auch dafiir, da die Gliubigen das wahre Antlitz der Kirche wieder neu-
entdecken’82. Wenn dieses Wort in einem kirchenamtlichen Dokument, das die Frage
nach der Zulassung der Frau zum Weihesakrament negativ beantwortet, nicht als
Ablenkungsmandver und billiger Trost empfunden werden soll, miissen wenigstens
die rechtlichen Voraussetzungen geschaffen werden, um dem darin zum Ausdruck
gebrachten hohen Anspruch geniigen zu konnen. Die Revision der erwihnten kirchen-
rechtlichen Bestimmungen, die nach wie vor eine rechtliche Diskriminierung der Frau
in der Kirche beinhalten, ist dafiir ein unabdingbares Desiderat.

8 Vom 19. 3. 1969, AAS 61 (1969), 149—153.

 Vgl. dazu L, Bouyer, Frau und Kirdhe, Einsiedeln 1977, 63—68.

80 Vgl. Schema De Institutis Vitae Consecratae: c. 6.

8 T. Govaart-Halkes, Frau — Welt — Kirche, Graz 1967, 197; zu den Beweggriinden der
den Status der Frau betreffenden Normen im CIC s. auch I. Raming, Die inferiore Stel-
lung der Frau nach kirchlichem Redht: Concilium 12 (1976), 30—34.

82 Erkldrung zur Frage der Zulassung zum Priesteramt, Vatikanstadt 1976, 19 f.

349



