ermdglicht haben, verdienen unseren Dank.
Wer sich iiber die Kirchen Lateinamerikas
informieren will, wird an diesem Werk nicht
voriibergehen kdnnen.
Wien Ferdinand Klostermann
NIGG W. / LOOSE H. N., Thomas Morus.
Der Heilige des Gewissens. (72 S., 48 Farb-
tafeln) Herder, Freiburg 1978. Snolin DM
29.50.

Der Schweizer Hagiograph und evang. Christ
siecht seine Beschiftigung mit Heiligenge-
stalten der ungeteilten Christenheit als Bei-
trag zur Uberwindung der von ihm mit Ent-
schiedenheit als unevangelisch gebrandmark-
ten Kirchenspaltung. Daf er sich dabei zum
500jdhrigen Geburtsjubilium (7. Februar
1478) ausgerechnet den Vf. der streitbaren
»Responsio ad Martinum Lutherum” (1523)
gewidhlt hat, zeigt einerseits, wie iiberkon-
fessionell die Strahlungskraft dieses ,Mair-
tyrers des pipstlichen Primats” bis heute
geblieben ist, und andererseits wie sehr kon-
fessionell gebundene Historiker auch in der
Lage sind, der traditionell gegnerischen Po-
sition mit Einfiihlungskraft und Respekt zu
begegnen, ohne die eigene geistliche Her-
kunft zu verleugnen.

N. geht von der glaubensmifigen Voraus-
setzung aus, daB ,jedes Schisma eine Siinde”
(43) ist. Von daher gibt er der Religions-
politik Heinrichs VIIIL. und der stillen Oppo-
sition seines Kanzlers einen theol. Stellen-
wert ersten Ranges. Nach seiner Meinung
(die ich auch teile) sei Heinrich VIIL als ,.ein
schwarzer Alptraum, wie eine undurchsich-
tige Finsternis iiber England” gelegen, ,nicht
anders als Hitlers Terror iiber Deutschland
und Stalins Tyrannis iiber RuBland” (35).
Etwas metahistorisch, aber in der geschichts-
theologischen Tradition des atl Prophetismus
spricht er dem Geschlecht der Tudors in
Heinrich und Elisabeth jede Existenzberech-
tigung ab und sieht das Ende der Dynastie
als geschichtliches Gericht {iber ihre Siinden.
Man miiBte hier nur gerechterweise auch die
Frage stellen, ob nicht eine analoge Verwil-
derung der Sitten fiir das erste halbe Jh auch
der deutschen Reformation zu konstatieren
ist. Philipp von Hessen hat sich nicht zu-
fillig mit Kénig Heinrich ganz gut verstan-
den. Bei einem streng wissenschaftlichen
Buch kdnnte man auf diese hagiographischen
Tone verzichten, so berechtigt sie ansonsten
sein mdgen. Ich rechne dem Hagiographen
hodch an, da er trotz allem den Kénig nicht
zu einem Monstrum macht. Er versucht im-
mer wieder umfassend zu motivieren, wie es

Geschiift eines rechten Historikers sein muS.
Fiir einen Protestanten zeigt N. eine unge-
wohnliche Sympathie flir den ,christlichen
Humanismus” (15), wie er sich in Morus
und seinen Freunden verkdrpert. Sogar
Erasmus kommt besser weg als bei den
meisten kath. Kirchenhistorikern (14). Ei-

gentlich kommt er als lebenslanger Gesin-
nungsgenosse des Heiligen sogar sehr gut
weg. Nur die Mir vom Bekennertum, ,zu
dem Erasmus (anders als Morus) nie fihig
gewesen” (14) sei, wird auch hier weitertra-
diert. Dabei sollte man sich doch etwas mehr
vor Augen halten, daf auch Morus zwar ein
Martys, aber kein Hurramirtyrer war. Dazu
war er zu gesund veranlagt, und wohl auch
Erasmus. Man miiflte iiberpriifen, ob Mores
~Responsio” (1523) wirklich ,plump” (15)
ist. Ich verstand sie als apologetische Schrift,
die nicht mit subtiler Argumentation, son-
dern mit den Mitteln der Rhetorik den Pro-
testantismus bekimpfen wollte. Daher wun-
dert man sich, bei More den Grobianismus
Luthers vorzufinden, allerdings in etwas zi-
vilisierterer Form, aber immerhin. N. meint,
More sei dem Anliegen des jungen Luther
nicht gerecht” (15) geworden. Im wesent-
lichen macht jedoch (meines Wissens) More
dhnlich wie Karl V. und dann Erasmus (und
andere literarische Gegner) Luther nur einen
Vorwurf, dafl er es wagt, mit einer 1500jih-
rigen Tradition zu brechen. Die Causa Lu-
theri bleibt also auch fiir More in erster
Linie eine fundamentaltheologische Angele-
genheit.

AuBerlich ist die Biographie zugleich als
faszinierendes Bilderbuch (mit 48 Tafeln von
H. N. Loose) gestaltet und bringt einen ein-
drucksvollen Quellenanhang vor allem mit
Texte;t aus der Vita des Thomas Stapleton
(1588).

Regensburg Gerhard B. Winkler

ROTZETTER ANTON. Die Funktion der
franziskanischen Bewegung in der Kirche.
Eine pastoraltheologische Interpretation d.
grundlegenden franziskanischen Texte. (315.)
TAU-V., Schwyz/Schweiz 1977. Brosch.

Diese Dissertation (Freiburg/Schweiz) hat
keine historische, sondern eine pastoraltheo-
logische Zielsetzung; darum macht R. ab-
schlieBend Reformvorschldge fiir Lebensform
und Apostolat der ,Franziskanischen Bewe-
gung” in Kirche und Welt unserer Zeit
(270—300). Diese Bewegung ist aber nicht
konkretisiert in einem monolithischen Or-
den, sondern existiert im 1. Orden der Min-
derbriider, im 2. Orden der Klarissen und
im 3. Orden. Das Verhiiltnis dieser 3 Orden
zueinander, ihre Einheit und Vielheit re-
flektiert der 1. Teil der Studie (22—92). Im
analytischen Hauptteil (94—242) werden die
Schriften des hl. Franziskus und die der
frithen Franziskaner daraufhin befragt, wie
sie ihre Gemeinschaft gesehen und welche
Bedeutung sie ihrer Lebensform fiir die
Kirche beigemessen haben.

R. greift Fragen auf, die heute grundsitzlich
alle Orden angehen: Die eigene Spiritualitit,
das besondere Betitigungsfeld in der Kirche,
die zeitgemidfle Anpassung. Seine Arbeits-
methode ist ein gut ausgereiftes Modell, das

397



