um die theologische Deutung der Inkarnation
und Erldsung Christi, seine Prd- und Pro-
existenz, die Mitte aller dhristlichen Verkiin-
digung, wie es besonders im letzten Aufsatz
+Alles in Christus vereinen” zum Ausdruck
kommt. Das Buch ist Zeugnis des reflexen
Glaubens und der engagierten Glaubensver-
kiindigung eines Bischofs und Theologen.

Wien Johannes H. Emminghaus

SCHAFFLER RICHARD / HONERMANN
PETER, Ankunft Gottes und Handeln des
Menschen. Thesen iiber Kult und Sakrament.
(Qu. disp. 77) (87.) Herder, Freiburg 1977.
Kart. lam. DM 12.80.

Konzil und Liturgiereform haben Kult und
sakramentale Handlungen neu gestaltet,
Geste und Wort besser verstindlich ge-
macht. Aber jeder an der Unterweisung Be-
teiligte weiB, wie schwer es dennoch ist, den
Sinn der Sakramente dem heutigen Men-
schen zu erschliefen, besonders dann, wenn
man solche Handlungen nur sachhaft oder
deduktiv-theologisch auslegt: Sakramente
sind ,/Gnadenmittel”, ,Zeichenhandlungen,
von Christus eingesetzt, welche die Gnade
vermitteln, die sie bezeichnen”. Es ist un-
verkennbar, daB dabei die anthropologische
Begriindung, der Nachweis des Sitzes im
Leben, fiir ein Sakrament zu diirftig ist. Das
Konzil hat nun die Sakramente neu be-
stimmt als ,Handlungen, in denen Gott den
Menschen begegnet”; Christus ist das Ur-
sakrament, die Kirche Ort letzter und end-
giiltiger Gottesbegegnung; die Feier der ein-
zelnen Sakramente entfaltet das Wesen der
Kirche ,in die konkrete Situation des
menschlichen Lebens hinein”. So sind die
Offenbarungs- und Heilsereignisse in Chri-
stus mit den Grundvollziigen der Kirche
eng zusammenzusehen; Sakramente sind
nicht ldnger isolierte Symbolhandlungen,
denen Gott — geradezu positivistisch —
seine Gnaden beigibt.

Der Bochumer Religionsphilosoph R. Sch.
fragt im 1. Aufsatz grundsitzlich nach Sinn
und Berechtigung kultischen Handelns des
heutigen Menschen. Er zeigt zunichst die
Merkmale des Kults und des kultischen
Weltverstindnisses auf: kultisches Handeln
ist die fundamentale Alternative zum heute
weithin vorherrschenden weltimmanenten
philosophisch-naturwissenschaftlichen ~ Ver-
stindnis der Weltwirklichkeit. Man kann
Kult heute nicht dadurch legitimieren, daf
man den Nachweis erbringt, er fiige sich
dieser anderen Deutung widerspruchsfrei
ein. Im Gegenteil: man verdiinnt so das Kult-
symbol zur Allegorese, wie es tatsichlich oft-
mals in falscher Irenik geschieht. Im Kult
wird die gdttliche Urbildhandlung und Stif-
tung jeweils anamnetisch gefeiert; die Tat
der Gottheit ,im Anfang” ereignet sich in
ihr aufs neue. Die Wirkung solcher Anam-
nese ist der Bestand aller Weltwirklich-

keit iiberhaupt. Sch. stellt damit der philo-
sophischen Kritik an Religion und Kult die
kultisch-religiose Kritik an der Philosophie
entgegen und zeigt die Aporien auf, die
heute offenbar sind. Die Differenz der Ver-
stehensweise, der Konflikt der Wirklichkeits-
deutungen ist in aller Deutlichkeit herausge-
arbeitet. Kirche kann nichts fiir die Welt tun,
als die gottlichen Gnadenwirkungen zeichen-
haft gegenwirtig setzen und so Raum
schaffen fiir die mdgliche Ankunft Gottes;
sie verzichtet dabei auf jegliche Eigenmadht,
bewahrt sich aber zugleich davor, die Welt
einfach zu lassen, wie sie ist. Kult ist nicht
Praxis der Leistung, sondern Praxis der
Eqsffnung, die sich von Gott her beschenken
ait.

Der Miinsteraner Dogmatiker P. H. setzt bei
der neuen, anthropologisch angemesseneren
Sicht der Sakramente durch Konzil und
deutsche Pastoralsynode an, versucht aber
dann einen ganz neuen Ansatz: Sakrament
— Figur des Lebens. Er geht dabei vom so-
ziologischen Modell der kommunikativen
Handlung aus und wendet diese auf die
Sakramentsfeier an. Methodisch geht er so
vor, da er zuniichst in 6 Thesen den Be-
griff selbst klirt und erarbeitet und dann
in einem zweiten Schritt das Wesen der
Sakramente auf dieser Grundlage neu be-
denkt. Es ist selbstverstindlich, daB er sich
streng bemiiht, die Ergebnisse der patristi-
schen und mittelalterlichen theologischen
Erkenntnisse nicht zu verschleudern. Der Weg
scheint mir gangbar, wenn er zunichst auch
nur fiir die sacramenta majora Taufe und
Eucharistie beschrieben ist. Sein Beitrag in
diesem Band ist ein Ansatz; es ist zu erwar-
ten, daB er in einiger Zeit einen ganzen
Traktat von den Sakramenten vorlegen wird.
Fiir die Liturgie diirfte dieser von aller-
grifiter Bedeutung sein.

Wien Johannes H. Emminghaus

DIECKMANN BERNHARD, ,Welt” und
oEntweltlichung’’ in der Theologie Rudolf
Bultmanns. Zum Zusammenhang von Welt-
und Heilsverstindnis. (Beitr. z. 6kum. Theol.,
hg. v. H. Fries, Bd. 17) (285.) Schoningh,
Paderborn 1977. Kart. DM 38.—.

Die Dissertation ist angeregt durch die Frage
nach der ,Verantwortung des Glaubens fiir
die Welt” (35). Von dorther fragt sie, ,wie
Bultmann die Aufgabe des Christen zur
Weltgestaltung interpretiert; aber sie wird
damit sofort zuriickgewiesen auf das Ver-
stindnis von Heil und In-der-Welt-Sein des
Menschen bei Bultmann, denn so selbstver-
stindlich es auch fiir diesen ist, daR der
Christ zur Weltgestaltung verpflichtet ist,
ebenso selbstverstindlich ist es filir ihn, da8
dies kein eigentlich theologisches Thema ist”
(36). ,,Die Untersuchung will zeigen, wie sich
in Bultmanns Verstindnis von ,Welt’ und
JEntweltlichung’ seine theologisch-soteriolo-

403



gischen und seine ontologischen Interessen
treffen” (39). Ein 1. Teil untersucht ,Die
ontologische Struktur der Existenz: ihre Pro-
blematik in Weltzuwendung und Geschicht-
lichkeit”. Kurz in Schlagworten: ,Weltge-
staltung durch Objektivieren: die Selbstbe-
hauptung des Menschen”; ,Die Geschicht-
lichkeit der Existenz: Eigentlichkeit in Hin-
gabe”. Der 2. Teil behandelt ,Die ontische
Wirklichkeit der glaubenden Existenz: Exi-
stieren zwischen Selbstbehauptung in der
Melt’ und - Selbstpreisgabe in der [Ent-
weltlichung’ “. Die Kritik an Bultmanns Posi-
tion folgt im: ,SchluB”: Zur ,,Selbstbehaup-
tung” als Bezugspunkt der Theologie Bult-
manns (255—281). Als Literaturverzeichnis
sind beigegeben eine Auswahl von Bult-
manns Veréffentlichungen, sowie eine Ergiin-
zung zur Bibliographie (in chronologischer
Reihenfolge) und aus der Sekundirliteratur
die tatsichlich verwendeten Beitrige.

Die Arbeit ist griindlich erstellt. Schon auf
Grund des Gegenstandes erfordert sie inten-
sive Aufmerksamkeit. Die Herausarbeitung
des Untersuchungsthemas erfordert eine Zu-
sammenschau vieler Einzelaussagen Bult-
manns, die, soweit ich sehe, sehr extensiv
belegt (wenn auch keineswegs immer zitiert)
werden. Meines Erachtens hilft die Arbeit zu
korrektem Verstindnis Bultmanns und zur
Einsicht in Bedingtheiten seines ,Systems”.

Salzburg Wolfgang Beilner

BONINO JOSE MIGUEZ, Theologie im Kon-
text der Befreiung. (Theologie der Ukumene,
hg. v. H. W. Gensidhen, Bd. 15.) (158.) Van-
denhoeck & Ruprecht, Gittingen 1977. Kart.
lam. DM 24.—.

Der entschlossene Ubergang in neue sozio-
kulturelle Riume brachte fiir die Theologie
immer schon gleichermaflen Chancen und
Gefahren mit sich. Nicht anders ergeht es der
lateinamerikanischen Theologie, gle sich in
der Zuwendung zu jhrem eigenen Kairos
der importierten europiischen Haut entle-
digt. Der Vorgang hat freilich auch erheb-
liche Konsequenzen fiir die europiische
Theologie. Was hier fiirs erste not tut, das
sind einmal authentische Informationen, die
etwaigen Pauschalverdichtigungen den Bo-
den entziehen, das sind zum anderen kritische
Dialoge, aus denen eventuell beide Seiten
lernen kénnen. Beides bietet in hohem
MaBe das Buch des argentinischen Theolo-
gen, der u. a. auch methodistischer Beobach-
ter auf dem II. Vatikanum war. Der 1. Teil
(15—78) schildert informativ die Geschichte
der Theologie der Befreiung auf dem Hinter-
grund der politischen und sozialen Entwick-
lung Lateinamerikas (angefangen vom iberi-
schen Kolonialismus seit dem 16. Jh., iiber
den angelsiichsischen Neokolonialismus des
19. Jh,, bis zur Entwicklungseuphorie in den
50er Jahren und deren Ablésung durch revo-
lutioniire Bewegungen in den 60er Jahren

404

dieses Jh.). Der 2. Teil (79—150) diskutiert
systematisch einige neuralgische Grund-
probleme der Theologie der Befreiung: das
neue hermeneutische Modell mit seiner
Theorie-Praxis-Dialektik (79—94), das Ver-
hiltnis von marxistischer Gesellschafts-
analyse und christlich-biblischer Anthropo-
logie und Soteriologie — um das Stichwort
.Klassenkampf” gruppiert — (95—115), das
Problem von revolutiondrer Praxis und
Reich-Gottes-Gedanken  (116—133) und
schlieflich das Verhiltnis zwischen revolutio-
niren Bewegungen und Gruppen und dem,
was christlich Kirche bedeutet (134—150).

Der Vorzug dieses Buches liegt darin, daf
es seinen dezidierten Standort (Option fiir
die Theologie der Befreiung und fiir die
Bewegung ,,Christen fiir den Sozialismus”)
weder harmonisierend verschlelert noch
militant-polemisch verabsolutiert, sondern in
einen relativ offenen und auch selbstkriti-
schen Dialog mit der europiischen Theologie
hineinstellt, konfessionelle Einseitigkeiten
meidet und bei all dem auch noch verstind-
lich und anschaulich bleibt, so da8 man es
als Einfithrung in die Theologie der Be-
freiung wie auch als interessanten Gesprichs-
beitrag dieser theologischen Richtung bestens
empfehlen kann.

Regensburg Siegfried Wiedenhofer

MORALTHEOLOGIE

GINTERS RUDOLF, Die Ausdruckshandlung.
Eine Untersuchung ihrer sittlichen Bedeut-
samkeit. (Moraltheologische Studien, hg. v.
B. Schiiller, Bd. 4) (120.) Patmos, Diisseldorf
1976. Kart. DM 25.80.

Rez. gesteht, daf er das Buch mit grofer
Sympathie gelesen hat, aber {iber seinen
Schluf etwas unglitcklich ist. G. legt hier
seine phil. Dissertation vor, zu der er durch
zahlreiche Diskussionen mit Bruno Schiiller
angeregt wurde. Es geht um die heute viel
erbrterte Frage, wie sittliche Normen begriin-
det werden kdnnen. Nach der traditionellen
teleologischen Theorie ist ein Tun (Unter-
lassen) dann als sittlich richtig zu bezeich-
nen, wenn es mehr Gutes oder weniger Ubel
zur Folge hat als jede mégliche Handlungs-
alternative; nach der deontologischen Theorie
sind wenigstens manche Handlungen nicht
(allein) auf Grund der durch sie bewirkten
Werte oder Unwerte richtig oder falsch, son-
dern auf Grund irgendwelcher anderer
Kriterien. G. beschiftigt sich mit der teleolo-
gischen Theorie; ihr Fehler sei es, so zu tun,
als ob fiir den Menschen die einzige mog-
liche Weise, sich zu Wert oder Ubel han-
delnd zu verhalten, darin bestiinde, daf er
diese wirkend ins Dasein bringe, sie daran
hindere, existent zu werden, sie erhalten oder
vernichten kann. Der Mensch habe noch eine
zweite, ethisch duflerst bedeutsame Méglich-
keit, sich zu Wert oder Ubel zu verhalten,
nimlich durch den Vollzug von Ausdrucks-



