gischen und seine ontologischen Interessen
treffen” (39). Ein 1. Teil untersucht ,Die
ontologische Struktur der Existenz: ihre Pro-
blematik in Weltzuwendung und Geschicht-
lichkeit”. Kurz in Schlagworten: ,Weltge-
staltung durch Objektivieren: die Selbstbe-
hauptung des Menschen”; ,Die Geschicht-
lichkeit der Existenz: Eigentlichkeit in Hin-
gabe”. Der 2. Teil behandelt ,Die ontische
Wirklichkeit der glaubenden Existenz: Exi-
stieren zwischen Selbstbehauptung in der
Melt’ und - Selbstpreisgabe in der [Ent-
weltlichung’ “. Die Kritik an Bultmanns Posi-
tion folgt im: ,SchluB”: Zur ,,Selbstbehaup-
tung” als Bezugspunkt der Theologie Bult-
manns (255—281). Als Literaturverzeichnis
sind beigegeben eine Auswahl von Bult-
manns Veréffentlichungen, sowie eine Ergiin-
zung zur Bibliographie (in chronologischer
Reihenfolge) und aus der Sekundirliteratur
die tatsichlich verwendeten Beitrige.

Die Arbeit ist griindlich erstellt. Schon auf
Grund des Gegenstandes erfordert sie inten-
sive Aufmerksamkeit. Die Herausarbeitung
des Untersuchungsthemas erfordert eine Zu-
sammenschau vieler Einzelaussagen Bult-
manns, die, soweit ich sehe, sehr extensiv
belegt (wenn auch keineswegs immer zitiert)
werden. Meines Erachtens hilft die Arbeit zu
korrektem Verstindnis Bultmanns und zur
Einsicht in Bedingtheiten seines ,Systems”.

Salzburg Wolfgang Beilner

BONINO JOSE MIGUEZ, Theologie im Kon-
text der Befreiung. (Theologie der Ukumene,
hg. v. H. W. Gensidhen, Bd. 15.) (158.) Van-
denhoeck & Ruprecht, Gittingen 1977. Kart.
lam. DM 24.—.

Der entschlossene Ubergang in neue sozio-
kulturelle Riume brachte fiir die Theologie
immer schon gleichermaflen Chancen und
Gefahren mit sich. Nicht anders ergeht es der
lateinamerikanischen Theologie, gle sich in
der Zuwendung zu jhrem eigenen Kairos
der importierten europiischen Haut entle-
digt. Der Vorgang hat freilich auch erheb-
liche Konsequenzen fiir die europiische
Theologie. Was hier fiirs erste not tut, das
sind einmal authentische Informationen, die
etwaigen Pauschalverdichtigungen den Bo-
den entziehen, das sind zum anderen kritische
Dialoge, aus denen eventuell beide Seiten
lernen kénnen. Beides bietet in hohem
MaBe das Buch des argentinischen Theolo-
gen, der u. a. auch methodistischer Beobach-
ter auf dem II. Vatikanum war. Der 1. Teil
(15—78) schildert informativ die Geschichte
der Theologie der Befreiung auf dem Hinter-
grund der politischen und sozialen Entwick-
lung Lateinamerikas (angefangen vom iberi-
schen Kolonialismus seit dem 16. Jh., iiber
den angelsiichsischen Neokolonialismus des
19. Jh,, bis zur Entwicklungseuphorie in den
50er Jahren und deren Ablésung durch revo-
lutioniire Bewegungen in den 60er Jahren

404

dieses Jh.). Der 2. Teil (79—150) diskutiert
systematisch einige neuralgische Grund-
probleme der Theologie der Befreiung: das
neue hermeneutische Modell mit seiner
Theorie-Praxis-Dialektik (79—94), das Ver-
hiltnis von marxistischer Gesellschafts-
analyse und christlich-biblischer Anthropo-
logie und Soteriologie — um das Stichwort
.Klassenkampf” gruppiert — (95—115), das
Problem von revolutiondrer Praxis und
Reich-Gottes-Gedanken  (116—133) und
schlieflich das Verhiltnis zwischen revolutio-
niren Bewegungen und Gruppen und dem,
was christlich Kirche bedeutet (134—150).

Der Vorzug dieses Buches liegt darin, daf
es seinen dezidierten Standort (Option fiir
die Theologie der Befreiung und fiir die
Bewegung ,,Christen fiir den Sozialismus”)
weder harmonisierend verschlelert noch
militant-polemisch verabsolutiert, sondern in
einen relativ offenen und auch selbstkriti-
schen Dialog mit der europiischen Theologie
hineinstellt, konfessionelle Einseitigkeiten
meidet und bei all dem auch noch verstind-
lich und anschaulich bleibt, so da8 man es
als Einfithrung in die Theologie der Be-
freiung wie auch als interessanten Gesprichs-
beitrag dieser theologischen Richtung bestens
empfehlen kann.

Regensburg Siegfried Wiedenhofer

MORALTHEOLOGIE

GINTERS RUDOLF, Die Ausdruckshandlung.
Eine Untersuchung ihrer sittlichen Bedeut-
samkeit. (Moraltheologische Studien, hg. v.
B. Schiiller, Bd. 4) (120.) Patmos, Diisseldorf
1976. Kart. DM 25.80.

Rez. gesteht, daf er das Buch mit grofer
Sympathie gelesen hat, aber {iber seinen
Schluf etwas unglitcklich ist. G. legt hier
seine phil. Dissertation vor, zu der er durch
zahlreiche Diskussionen mit Bruno Schiiller
angeregt wurde. Es geht um die heute viel
erbrterte Frage, wie sittliche Normen begriin-
det werden kdnnen. Nach der traditionellen
teleologischen Theorie ist ein Tun (Unter-
lassen) dann als sittlich richtig zu bezeich-
nen, wenn es mehr Gutes oder weniger Ubel
zur Folge hat als jede mégliche Handlungs-
alternative; nach der deontologischen Theorie
sind wenigstens manche Handlungen nicht
(allein) auf Grund der durch sie bewirkten
Werte oder Unwerte richtig oder falsch, son-
dern auf Grund irgendwelcher anderer
Kriterien. G. beschiftigt sich mit der teleolo-
gischen Theorie; ihr Fehler sei es, so zu tun,
als ob fiir den Menschen die einzige mog-
liche Weise, sich zu Wert oder Ubel han-
delnd zu verhalten, darin bestiinde, daf er
diese wirkend ins Dasein bringe, sie daran
hindere, existent zu werden, sie erhalten oder
vernichten kann. Der Mensch habe noch eine
zweite, ethisch duflerst bedeutsame Méglich-
keit, sich zu Wert oder Ubel zu verhalten,
nimlich durch den Vollzug von Ausdrucks-



handlungen, derer primédrer Sinn es sei, eine
innere Einstellung zum Ausdrudk zu bringen.
Zum Unterschied von Wirkhandlungen, die
Werte oder Ubel unmittelbar oder mittelbar
verwirklichen, haben Ausdrudcshandlungen
ihre Eigentiimlichkeit darin, daB8 sie (ihrer
natiirlichen Beschaffenheit nach oder infolge
institutioneller Bestimmung) innere Einstel-
lungen (affektive Stellungnahmen zu Werten
oder Obeln) verleiblichen, ohne etwas bewir-
ken zu miissen.

Obwohl viele Ausdruckshandlungen zugleich
auch Wirkhandlungen sind, ersch&pft sich der
Sinn der Ausdrudkshandlungen nicht darin,
daB sie als Verleiblichung bestimmter affek-
tiver Einstellungen Wirkhandlungen mit-
erméglichen. Es gibt zahlreiche Werte (Un-
werte), zu denen man sich prinzipiell oder
unter den gegebenen Umstinden gar nicht
wirkend verhalten kann (Gott; die sittliche
Wiirde des Menschen; Werte oder Unwerte,
die iiber das jeweilige Kénnen des Men-
schen hinausgehen), zu denen die Stellung-
nahme in Ausdrudcshandlungen dennoch als
angemessen erscheint (zu Gott durch das Ge-
bet; zur sittlichen Wiirde des Menschen z.B.
durch Rehabilitierung eines Verstorbenen).
Dort, wo ein Mensch die Existenz von Wer-
ten (Unwerten) beeinflussen kann, ist er
nach seinen Méglichkeiten zu Wirkhandlun-
gen verpflichtet. Wenn es sich um Werte
{(Unwerte) handelt, auf die man keinen Ein-
fluR ausiiben kann, kénnen unter entspre-
chenden Voraussetzungen dennoch Aus-
druckshandlungen sinnvoll (sittlich gerecht-
fertigt; sittlich verpflichtend?) sein. Wenn als
sittliche Grundnorm nicht eine unmittelbare
Handlungsanweisung, sondern die Pflicht zur
rechten Stellungnahme zu Werten und Un-
werten angesehen werden mug, liegt die sitt-
liche Rechtfertigung von Ausdruckshandlun-
gen (die Pflicht dazu?) darin, daB sie ver-
pflichtende affektive Stellungnahmen zu Wer-
ten (Unwerten) verleiblichen (da doch beim
Menschen Seelisches und Leibliches notwen-
dig aufeinander bezogen sind) und daf sie
so der affektiven Stellungnahme ihre Voll-
gestalt geben und sie zum Vollzugshhe-
punkt filhren; das letzte Kriterium fiir ihre
Richtigkeit bilden die Werte (Unwerte), zu
denen der Mensch affektiv Stellung nimmt.
Zu Werten (Unwerten) kann und soll sich
der Mensch nicht nur durch handelndes Be-
wirken richtig verhalten sondern auch durch
Ausdruckshandlungen. ,Auch solche Hand-
lungen sind Taten der Liebe, zwar nicht
solche der wirkenden, wohl aber der sich
ausdriickenden Liebe” (99).

Die eigentlichen Sdhwierigkeiten beginnen
dort, wo sich G. mit dem Konflikt beschiftigt,
in den ein Mensch gerdt, wenn er sich zum
Ausdrudc einer inneren Werteinstellung ver-
pflichtet sieht und erkennt, daf darauf hin
uble Folgen (fiir ihn oder andere) eintreten
werden. Zur sittlichen Beurteilung einer sol-
chen Handlung ist sowohl auf ihre Aus-

drucksqualitiit wie auch auf ihre Folgen zu
achten. Welche iible Folgen fiir sich oder fiir
andere und in welchem Maf darf man um
des Ausdrudkes einer inneren Werteinstellung
willen wagen? G. steuert zu den noch nicht
erarbeiteten Regeln zur Ldsung Elemente
bei: Man darf iible Folgen eher fiir sich
als fiir andere in Kauf nehmen; umso gro-
Bere Ubel, je hoher der auszudriickende Wert
ist, je intensiver man zu ihm steht, je
mehr man auf Grund der eigenen institutio-
nellen Stellung gehalten ist, gréfere Ubel in
Kauf zu nehmen. Begreiflicherweise kann
man mit Hilfe solcher Abwigung nur Wahr-
scheinlichkeitsurteile erreichen. Heikler wird
die Sache, wenn man die Frage umgekehrt
stellt: Darf man zur Vermeidung iibler Fol-
gen fiir sich oder andere auf das Bekennt-
nis seiner sittlichen Uberzeugung (auch sei-
nes Glaubens) verzichten?

G. scheint nicht geniigend zu unterscheiden
zwischen dem Verzicht durch Zuriickhalten
des Ausdruckes und dem Verzicht durch ein
Tun, das der eigenen sittlichen Uberzeugung
widerspricht. Unschwer kann man ihm zu-
geben, daB man im ersten Sinn auf den Aus-
druck verzichten darf, wenn man durch ihn
schwerwiegende Ubel  heraufbeschwéren
wiirde; diese Ubel begriinden eine (mora-
lische) Unméglichkeit des Ausdruckes, die
sein Unterlassen rechtfertigt. Anders scheint
es jedoch mit dem Verzicht auf den Ausdruck
zu stehen, wenn darunter die bewuflite Tat
im Gegensatz zur eigenen sittlichen Uber-
zeugung verstanden wird (man ist z. B. {iber-
zeugt, dafl die absichtliche Tétung -eines
schuldlosen Menschen sittlich schlecht ist,
148t sich aber doch dazu bewegen, um bdse
Folgen fiir andere aufzuhalten, etwa die
Tétung einer groferen Zahl Schuldloser, die
durch Verweigerung der Tétung des einen
ausgelst wiirde). Gewiff darf man Konflikte,
in die verantwortungsbewufite Menschen ge-
raten konnen, nicht auf die leichte Schulter
nehmen. Dennoch kann sich der Rezensent
des Unbehagens nicht erwehren, wenn er
am Ende des Buches der Auffassung begeg-
net, eine Verleugnung der eigenen sittlichen
Uberzeugung sei auf Grund der {iblen Fol-
gen, die ein {iberzeugungstreuer Ausdrudk
hiitte, sittlich richtig; ja zur Vermeidung
iibler Folgen diirfe man fiir geboten halten,
was sonst verboten sei, und dafiir verboten,
was sonst geboten sei. Zur Begriindung gibt
G. zu bedenken, man miisse zwischen der
sittlichen Uberzeugung und ihrer Verleib-
lichung im Ausdrudk unterscheiden; beide
seien nicht vdllig identisch; unter Umstin-
den diirfe man daher etwas, was der eigenen

erzeugung widerspricht, tun, ohne da-
durch die Uberzeugung selbst aufzugeben
und die sittliche Wiirde zu verlieren. Be-
deutet es nicht doch eine Schmilerung der
sittlichen Personlichkeit, wenn ihre sittliche
Oberzeugung nicht ihre Vollgestalt und ihren
Vollzugshhepunkt im Ausdrudk erhilt?

405



Mehr noch, bedeutet es nicht eine Spaltung
der sittlichen Personlichkeit und eine Ver-
letzung ihrer Wiirde, wenn Aufen und Innen
einander widersprechen?

Wien Kar! Hérmann
ZIEGLER JOSEF GEORG (Hg.), Organver-
pflanzung. Medizinische, rechtliche und

ethische Probleme. (132.) Patmos, Diisseldorf
1977. Paperback DM 14.80.

Die Verpflanzung von Organen wurde in
den letzten Jahren medizinisch-technisch er-
staunlich vervollkommnet. Auf die Art ist
es moglich geworden, Menschen, die sonst
dem sicheren Tod geweiht gewesen wiren,
ein kiirzeres oder lingeres Weiterleben zu
ermdglichen. Man hat nicht nur ersetzbare
Teile des Organismus und eines von Doppel-
organen von Weiterlebenden auf Lebende,
sondern auch nur einmal vorhandene le-
benswichtige Organe von eben Gestorbenen
auf Lebende, die damit gerettet werden, zu
tibertragen gelernt. Die ganze Welt war am
Schicksal derer interessiert, die mit einem
iibertragenen Herzen weiterlebten. Freilich
sind solche Unternehmungen nicht problem-
los. Nicht nur medizinische Schwierigkeiten
gilt es zu bewiltigen. Die Organverpflanzung
hat vielmehr gesamtmenschliche Bedeutung,
mufl daher auch ethisch und rechtlich be-
urteilt werden. Dieser Aufgabe hat sich
ein Symposion in der Katholischen Akademie
Schwerte (1976) unterzogen., Dieser Sam-
melband enthilt die Referate:

W. Klinner berichtet iiber die Herzplantation
und die (medizinischen, rechtlichen und ethi-
schen) Probleme, die der transferierende
Arzt damit hat. Im besonderen geht es
darum, wie gesichert werden kann, daf nicht
einem Sterbenden schon vor seinem Tod das
zu transferierende Herz entnommen wird
und daB der Wille des Verstorbenen und
seiner Angehdrigen geachtet wird. E. Samson
befaBt sich ausfiihrlich mit der rechtlichen
Sicherung dieser Anliegen. Fiir W. Heine-
mann als Sprecher der ,Interessengemein-
schaft Organspende e. V.”, also unter dem
Gesichtspunkt derer, denen durch Organ-
verpflanzung geholfen werden soll, geht es
darum, wie eine geniigend groSe Zahl von
Transplantaten verfiigbar gemacht werden
kann und in welcher Weise das Recht und
die Kirchen dazu helfen kénnen.

Der lingste Beitrag stammt von J. G. Ziegler,
der die medizinischen Fakten, im besonderen
hinsichtlich der Nierentransplantation und
der Ubertragung des Herzens und anderer
Organe, gerafft darstellt und daran ethische
Uberlegungen und juristische Folgerungen
schlieSt. Als Grundlagen der ethischen Be-
urteilung nimmt er die unantastbare Men-
schenwiirde (die vor allem bei Entnahme
eines menschlichen Organes zu adhten ist)
und das Hauptgebot der Liebe, das zur Hilfe
an den Mitmenschen in seiner Not driingt.

406

Bei der Entnahme von lebenswichtigen Trans-
plantaten bekennt er sich zum Tutiorismus,
d. h. fordert er, daB der Tod (die endgiil-
tige totale Schddigung der GroBhirnrinde)
des Spenders véllig sicher festgestellt sein
muB., In Grenzfillen (der irreparablen par-
tiellen Schidigung der Grofhirnfunktion)
hilt er es fiir vertretbar, daf Arzt und An-
gehorige den Patienten zwar weiterhin in
iiblicher Weise versorgen, aber keine aufler-
gewdhnlichen Mittel aufwenden. Auf dem
Juristen sieht Ziegler die schwere Aufgabe
liegen, die neuen medizinischen Fakten und
die ethischen Prinzipien in praktikable
Rechtssdtze zu fassen. Nach lingeren Uber-
legungen iiber das Verhiltnis von Ethik und
Recht (der Ethik gehe es um die Richtigkeit
ethischer Prinzipien, der staatlichen Gesetz-
gebung um die Sozialvertriglichkeit juristi-
scher Regelungen) wendet er sich drei (in der
BRD) vorliegenden Gesetzentwiirfen fiir die
Vornahme einer Transplantation zu. Diese
befassen sich nicht mit der Organspende
durch einen Lebenden, sondern mit der Uber-
tragung von Leichenteilen. Die springenden
Punkte dabei sind die Wahrung der Ehrfurcht
vor dem verstorbenen Organspender und
dessen Angehdrigen und die Festsetzung des
Todeszeitpunktes. In der ersten Frage be-
vorzugt Ziegler das Informationsmodell:
Wenn der Verstorbene keine Verfiigung ge-
troffen habe, solle einer aus dem Kreis der
nichsten Angehérigen von der beabsichtigten
Ubertragung verstindigt werden; die Ent-
nahme sei zuldssig, wenn er nicht wider-
spreche. Die gesetzlichen Bestimmungen
iiber die Festsetzung des Todeszeitpunktes
sollten auf den Kortikaltod ausgerichtet
werden,

Ziegler hat in dieser Untersuchung dankens-
werterweise sehr griindliche Arbeit geleistet.
Er legt nicht nur die Probleme in allen zu
beachtenden Aspekten vor, sondern holt
dort, wo es notwendig ist, auch weit aus,
um der sittlichen Beurteilung tragfihige
Grundlagen zu sichern. Gerade dadurch
empfiehlt sich seine Studie allen, die sich
mit dem Problem der Transplantation aus-
einanderzusetzen haben. Dag im einen oder
anderen Punkt weitere Diskussionen méglich
sind, ergibt sich aus der Schwierigkeit der
Materie. Zum Schluf werden die drei von
Ziegler besprochenen Gesetzentwiirfe im
Wortlaut angefiihrt.

Wien Karl Hérmann

PASTORALTHEOLOGIE

WIENER J. / ERHARTER H., Pfarrseelsorge
— von der Gemeinde mitverantwortet. Uster-
reichische Pastoraltagung 1976. (167.) Herder,
Wien 1977. Kart. lam. § 130.—, DM 18.80.

Der Bd. bringt die Referate zum Thema der
Wiener Pastoraltagung 1976, die einen
auBerordentlich guten Besuch aufzuweisen
hatte (iiber 500 Teilnehmer, davon {iber 50



