die Verwirklichung dieser biblischen Anstofle nicht aus der Offenbarung selbst abge-
lesen werden konnen, sondern aus anderen Wissenschaften zu entnehmen sind. Die
Ableitung konkreter politischer und sozialer Grundsitze allein aus theologischen Prin-
zipien ist nicht moglich. ,Der Theologe ist also mit den Erkenntnismitteln seiner
Wissenschaft inkompetent, um tiefgreifende sozialwissenschaftliche Kontroversen, z. B.
iiber die Entwicklungsgesetzlichkeiten, zu beurteilen . .. Die Ubernahme soziologischer
Theorien muff immer von der Vorldufigkeit des Gewilheitsgrades Zeugnis ablegen.
Jedenfalls haben theologische Konklusionen, die soziologische Analysen implizieren,
keine grofere Giiltigkeit als die soziologischen Hypothesen selbst*38,

So liefert die HI. Schrift und vor allem das NT der Theologie ,durchaus auswertbare
Verstehensmodelle, wenn auch keine konkreten politischen, sozialen und wirtschaftli-
chen Programme; dariiber hinaus wohl aber (explizit und implizit) starke Impulse zu
gesellschaftlihem und kritischem Einsatz*%. Der Theologe ist damit auferstande, mit
seinen Mitteln allein tiefgreifende sozialwissenschaftliche Kontroversen zu entscheiden.
Wenn diese Grundsitze eine allseitige Beachtung finden, kénnen die verschiedenen
Formen einer Theologie der Befreiung von dem Verdacht der marxistischen Ideologie
befreit werden und einen wertvollen Beitrag fiir die katholische Theologie leisten.

38 L ehmann, Methodisch-hermeneutische Probleme der , Theologie der Befreiung”, in: K. Leh-
mann (Hg.), Theologie der Befreiung 32.
% Schiirmann, a. a. O. 71.

WILHELM ZAUNER

Der eine Glaube und die vielen Theologien

1. Theologischer Pluralismus und Glaubensunsicherheit

Viele Mitglieder der Kirche fiilhlen sich heute in ihrem Glauben verunsichert.
Verschiedene Umfragen aus den letzten Jahren haben ergeben, daf dieses Problem
sehr ernst genommen werden muf!. Es beschiftigt nicht nur viele theologisch mehr
oder minder Ungebildete, sondern es qudlt auch viele Seelsorger und Theologen.
Die Verunsicherung im Glauben hat sicher mehrere Ursachen. Eine davon ist wohl die
unreflektierte Voraussetzung, daff der eine Glaube auch nur eine einzige Theologie
zulasse und nur in dieser einzigen Theologie legitim zum Ausdruck gebracht werden
konne. Man hat frither oft von der katholischen Theologie gesprochen und damit
doch nur eine bestimmte Schultheologie gemeint — meist die, die man selbst gelernt
hatte. Mancher begegnete ein Leben lang keiner anderen Theologie. Heute wird durch
das Angebot an Literatur und Bildungsvorgingen, durch die Medien wie durch den
Tourismus der einzelne auch anderen Theologien gegeniibergestellt und damit seine
eigene Auffassung relativiert und zur Stellungnahme herausgefordert. Jeder begegnet
heute innerhalb seiner Kirche einer Vielfalt von Theologien und findet sich dann oft
nicht mehr zurecht.

Einer der vielen Griinde fiir die Amtsniederlegung von Priestern in den letzten
Jahren darf auch in den theologischen Umbriichen unserer Zeit vermutet werden. Vor

1 Vgl. den Bericht des Instituts fiir Kirchliche Sozialforschung (IKS) ,Religion und Kirche
in Oberbsterreich”, Wien 1970, I, 102. 48 Prozent der Befragten haben erklirt: ,Durch die
vielen Anderungen in der Kirche wird man im Glauben unsicher”.

3 25



10 Jahren hat mir ein Studentenpfarrer gesagt: ,Du, ich kenne mich nicht mehr aus.
Ich habe eine klare Theologie gelernt und war der Meinung, dal diese die einzig
mégliche, richtige und verpflichtende sei. Im Gespriich mit Professoren und Studenten
unserer Universitit bin ich zur Einsicht gekommen, daf8 diese Ansicht nicht haltbar ist.
In mir ist eine Welt zusammengestiirzt, oder zumindest das theologische Gebiude,
in dem ich gelebt und mich ausgekannt habe. Ich kann nicht so rasch umdenken, ein
neues Gebiude errichten und mich dort zurechtfinden. Ich bin daher gegenwiirtig
nicht imstande, meinen Ort als Priester und amtlicher Verkiindiger zu erkennen, und
lege mein Amt nieder.”

Nicht jeder zieht solche Konsequenzen, Mancher bleibt verbissen auf seinem Platz,
feindliche Gefiihle gegen Theologen und Professoren und gegen die Theologie
iiberhaupt steigen in ihm auf. Er fordert vom Lehramt klare Worte und ist enttduscht,
wenn Bischdfe oder Professoren sich weigern, auf falsch gestellte Fragen die
erwarteten klaren Antworten zu geben oder sich auf scheinbar klare, aber doch nicht
die ganze Wirklichkeit erfassende Formulierungen festnageln zu lassen.

2, Die Begriffe Theologie und Glaube

Fiir den Zweck dieser Uberlegungen sei zunichst umschrieben, was mit Glaube und
was mit Theologie gemeint ist2.

Glaube als Akt meint das Sicheinlassen auf Gottes Wort und Wirklichkeit, das
Loslassen seiner selbst in dem vertrauenden Wissen, von Gott gehalten und getragen
zu werden. Glaube ist im Grunde dasselbe wie Hoffnung und Liebe. Glaube als
Glaubensinhalt meint das, was einer glaubt. Katholischer Glaube z.B. ist die Summe
dessen, was die Kirche als zu glauben vorstellt, z. B. die Botschaft vom Reich Gottes,
die Gottessohnschaft Jesu, das ewige Leben.

Unter Theologie versteht man die systematische Darstellung und methodische
Reflexion des Glaubens, sowohl als Glaubensakt als auch als Glaubensinhalt. Wir
verwenden den Begriff Theologie zunichst fiir die wissenschaftliche Reflexion. Da
aber die Grenzen zwischen wissenschaftlicher und vorwissenschaftlicher Erkenntnis
flieBend sind, kann und soll man darunter auch das vorwissenschaftliche Denken
verstehen, die Summe der Begriffe, Bilder und Modellvorstellungen, unter denen
einer den Glauben sieht und reflektiert. In diesem Sinne gibt es sicher eine Theologie
des theologisch Ungebildeten,

Glaube verhiilt sich zur Theologie dhnlich wie ein Kunstwerk zu seiner Interpretation.
Ein Kunstwerk liBt grundsitzlich verschiedene Deutungen zu, die sich zueinander
nicht wie richtig und falsch verhalten (miissen), sondern wie so und anders, je nach
dem Standort, dem Vorverstindnis und Vorerlebnis des Betrachters. Wer mit
freudigem und dankbarem Herzen eine Pietd anschaut, wird sie anders sehen als
einer, der davor mit einem wehen und verwundeten Herzen kniet. So hat sich auch
das Christusbild in der Interpretation durch die Kunst je nach der Situation der
Betrachter geéindert. Jesus wird zuerst als der Gute Hirte dargestellt: Beisammen-
bleiben ist alles in der Zeit der Verfolgung. Dann erscheint er als Lehrer: in der Zeit der
dogmatischen Auseinandersetzungen des 4. Jh. sah man die Einheit der Lehre nur
in der Person des lehrenden Christus gewihrleistet. Als die staatliche Gewalt immer
mehr EinfluB auf die Kirche erhielt, wurde Christus als Kénig dargestellt. Im Mittelalter
erscheint er erstmals als Leidender, in der Renaissance und im Barock als Auferstan-
dener und Verklirter, in der heutigen Kunst als Leidender unter Leidenden, als Mensch
und Bruder aller Menschen.

Damit ist schon gesagt, dal es bei dem einen Glauben an Christus selbstverstindlich

2 Vgl. zu diesem Abschnitt die Artikel ,Glaube” und , Theologie” in: K. Rahner / H. Vor-
grimler (Hg.), Kleines Theologisches Wérterbuch, Freiburg 1961.

26



verschiedene Christologien geben kann und auch gibt und daf der eine Glaube
verschiedene Theologien zuldft. Sicher: Was den Menschen rettet, ist der Glaube,
nicht die Theologie. Doch der Glaube bedarf der klirenden und lenkenden Inter-
pretation. Theologie ist so etwas wie eine Seh- und Hérhilfe fiir den Glauben. Sie
ist eine Kriicke, die beim Gehen hilft, nicht der FuB, mit dem man geht. Sie ist
ein Geriist, nicht der Bau. Um den einen Bau (des Glaubens) konnen viele Geriiste
(der Theologie) errichtet werden. Was 15st diese Vielfalt aus, was bedingt sie?

3. Der eine Glaube und die vielen Theologien

1) Viele Philosophien

Theologie, d. h. reflektierte Darstellung des Glaubens, bedarf eines Instrumentariums.
Das Instrumentarium der Darstellung und Reflexion sind Sprache und Begriffe,
die von der Philosophie bezogen werden. Es gibt nun zweifellos verschiedene
Philosophien. Je nachdem, mit welchem philosophischen Denkraster an das Glaubens-
gut herangegangen wird, wird auch eine verschiedene Theologie das Ergebnis sein. So
unterscheidet sich z. B. die Theologie des Augustinus von der des Thomas v. A., weil
dieser sozusagen mit dem Kopf des Aristoteles und jener mit dem Kopf des Plato
gedacht hat. Augustinus hitte wohl manche Formulierung des Thomas fiir unver-
stindlich, iiberfliissig oder mifverstindlich gehalten. Wenn z.B. Thomas sagt, ein
Sakrament sei ein wirksames Zeichen der Gnade, so hitte Augustinus den Ausdruck
»wirksam” zumindest fiir iiberfliissig, wenn nicht fiir irrefiihrend gehalten. Nicht nur
das Sakrament, sondern die gesamte von uns erlebte Welt ist ja nach Augustinus ein
Zeichen, ein Abbild der wahren Wirklichkeit, die sich im geistigen Bereich abspielt.
Ein Zeichen erzeugt somit fiir ihn nicht eine Wirklichkeit, sondern es bildet sie ab.
fThomas hingegen, der als vorgingigen Denkraster fiir seine Sakramententheologie die
Vier-Ursachen-Lehre des Aristoteles verwendet, muf8 innerhalb dieses philosophischen
Systems sagen, daf8 Sakramente nicht ,nur” Zeichen, sondern wirkende Zeichen sind.

So fiihrt eine neue Philosophie notwendig zu einer neuen Theologie. Die Theologie
unseres Jahrhunderts ist vor allem von der Existenzphilosophie geprégt. Das Denken
Karl Rahners etwa ist letztlich nicht verstindlich ohne die Kenntnis der Philosophie
Martin Heideggers. Was uns jedoch Miithe macht, ist durchaus nicht, daf heutige
Theologen mit Hilfe der heutigen Philosophie ihre Theologie treiben — das war immer
so und wiirde das Verstéindnis nur erleichtern. Ursache der Verunsicherung ist vielmehr
die gleichzeitige Vielfalt der Philosophien, die in die Theologie einstrémen. Es gibt
keine ,heutige Philosophie” — es gibt heutige Philosophien, denen wir nicht nur in
Form theoretischer Systeme, sondern auch in der Form vorwissenschaftlicher Denk-
weisen begegnen. Wir miissen vor diesen Begegnungen vorerst einmal die Angst
verlieren. Sie sind eine Folge der Ausweitung des Lebens- und Erlebnisraumes, nicht
Konkurrenz, sondern Bereicherung. Nach einer jahrhundertelangen Vorrangstellung
der europdischen und abendlindischen Theologie kann man es nur begriifen, daf es
heute ernste Versuche zu einer eigen- und bodenstindigen afrikanischen oder siid-
amerikanischen Theologie gibt. Auch die verschiedenen theologischen Ansitze einzelner
Theologen sollen absolut kein Grund zur Beunruhigung, sondern eher zur Freude
iiber die Vitalitit der Theologie und der Theologen sein. Eine gelassene und positive
Einstellung gegeniiber den verschiedenen Theologien ist auch von &kumenischer
Bedeutung: Wenn wir die Theologien der einzelnen Kirchen mehr von der Situation her
als Akzentuierungen zu verstehen lernen denn als kontroversielle Positionen (die sie
selbstverstindlich auch sind), werden die verschiedenen theologischen Ansitze auch
als Erginzung und Weiterfithrung der eigenen Theologie verstanden werden konnen.

Natiirlich ist die Frage, ob jedes philosophische System gleich gut geeignet ist, den
christlichen Glauben darzustellen und zu reflektieren. Die Gespriche der Paulus-

27



gesellschaft zwischen Christen und Marxisten, die 1968 so abrupt abgebrochen wurden,
haben jedenfalls gezeigt, daf} auch in marxistischer Begrifflichkeit christliche Glaubens-
aussagen formuliert und kirchliche Positionen markiert werden kénnen. Karl Rahner
und Johann Baptist Metz haben versucht, als Theologen einzelne marxistische Aus-
sagen zu iibersetzen und Ankniipfungspunkte zu finden. Der Prager Philosoph Milan
Machovec machte mit einigen anderen den Versuch, den cdhristlichen Glauben mit
marxistischer Philosophie zu durchdenken. Wer ein sehr lesbares und deutliches Beispiel
dieses Versuches haben will, wende sich dessen Buch ,,Jesus fiir Atheisten” zu3.

Hier miiite auch iiber die sog. christliche Philosophie nachgedacht werden. Der
christliche Glaube kann sicher nicht mit jeder Philosophie gleich gut dargestellt
werden. Mancher Philosophie fehlen fiir wichtige theologische Sachverhalte einfach die
Begriffe und wir diirfen nicht vergessen, da es oft einer jahrhundertelangen, sehr
angestrengten Bemiithung von Theologen und Philosophen gemeinsam bedurfte, um
geeignete Begriffe auszubilden, in denen das Glaubensgut entsprechend dargestellt
werden konnte. Ich erinnere an Begriffe wie Natur und Person aus der Christologie,
an Hypostase und Relation in der Trinititslehre, an den Substanzbegriff bei der Lehre
iiber die Eucharistie. Freilich darf die Bedeutung solcher Begriffe nicht iiberschitzt
werden. Sie sind historisch und heute nur noch dem voll verstindlich, der die histo-
rischen Fragestellungen und Begriffe kennt. Es bedarf einer in diesem Sinne neuen
christlichen Philosophie, dafl fiir den heutigen Menschen Begriffe und Denkmodelle
zur Verfiigung stehen, die geeignet sind, das Glaubensgut darzustellen.

Bestiinde jedoch eine christliche Philosophie einfach darin, daB8 eine einzige philoso-
phische Schule, wie z. B. die scholastische Philosophie, fiir die christliche Theologie als
verbindlich erklirt wiirde, so wiirde damit das theologische Denken tddlich einge-
schniirt und die Verstindlichkeit der Theologie weitgehend unterbunden. Die Theo-
logie kann sich die Anstrengung nicht ersparen, den einen Glauben mit dem Instru-
mentarium verschiedener Philosophien zu reflektieren. Sie hat von bestimmten histo-
rischen Philosophien Begriffe bezogen, die inzwischen andere Bedeutungen angenom-
men haben. So ist z. B. der Begriff ,Substanz’, den Thomas in seiner Lehre iiber die
Eucharistie verwendet, durch den Gebrauch in der Naturwissenschaft (,chemische
Substanz’) so verindert, da heute ein anderes Vorverstindnis gegeben ist. Wer also
ohne weitere Erklirung einem Menschen von heute sagt, durch die Worte des
konsekrierenden Priesters wandle sich die Substanz des Brotes in die Substanz des
Leibes Christi, hat ihm mit den Worten des Konzils von Trient eine massive Irrlehre
gesagt. _

Ebenso wird oft viel zu wenig beachtet, da8 der Begriff Person, den es in der griechi-
schen Philosophie gar nicht gab, der erst von der Theologie zur Darstellung der
Trinitdtslehre entwickelt wurde, sich heute gewandelt hat. Heute versteht man unter
Person SelbstbewufStsein, Fihigkeit zur Selbstverfiigung in Freiheit, ausschlieBliche
Individualitit und Unvermischbarkeit. Wer also ohne Erklirung sagt, in Gott sind drei
Personen, sagt mit den Worten des IV. Laterankonzils dem Menschen von heute, es
gibe in Gott drei verschiedene Selbstbewuftseine, drei verschiedene Méglichkeiten zur
Selbstverfiigung in Freiheit und drei sich einander ausschliefende Individualititen —
also drei Gétter und damit genau das Gegenteil von dem, was dieses Konzil und schon
vorher die Synoden von Toledo und Rom sagen wollten.

Hier ist selbstverstindlich auch auf den Wandel der Alltagssprache zu verweisen.
Wenn im Mittelalter von einem ,braven Soldaten’ die Rede war, so meinte man damit
nicht einen gutmiitigen, sondern einen tapferen Soldaten. Ein ,frommer Reitersmann’

3 M. Machovec, Jesus flir Atheisten, Stuttgart 1970; auch M. Machovec, Marxismus und
Dialektische Theologie, Ziirich 1965; P. K. Schneider (Hg.), Sind Marxisten die besseren
Christen?, Hamburg 1969.

28



war kein Pferdeliebhaber, der am Sonntag in die Kirche ging und sein Morgen- und
Abendgebet sprach, sondern ein gehorsamer Kavallerist, der seinen Auftrag auch unter
Schwierigkeiten ausfithrte. Wir miiffiten uns bewuflt sein, dafl heute viele mit Begriffen
wie Gnade, Siinde, BuBe u. dgl. entweder nichts oder etwas anderes verbinden, als
wir damit sagen wollen und als es in den kirchlichen Dokumenten gemeint ist.

2) Verschiedene Situationen

Theologie ist nicht eine blof akademische Beschiftigung, sondern der Versuch, die
Aussagen des Glaubens in der Sprache und Philosophie der Zeit fiir eine konkrete
Situation zu formulieren. In diesem Sinn sind die sog. ,Genitiv-Theologien” zu
verstehen. Vielleicht konnte man sie auch Bereichs-Theologien nennen, weil sie einen
Bereich des menschlichen Lebens theologisch reflektieren. Genitiv-Theologien sind
z. B. eine Theologie der irdischen Wirklichkeiten, eine Theologie der Arbeit, eine
Theologie der Politik bis zur neuesten Bliite: einer Theologie der Zirtlichkeit. Solche
Theologien sind selbstverstindlich legitim, es ist jedoch klar, dal in diesen Theologien
nicht das gesamte theologische Gebiude in den Blik kommen kann und die eine
Theologie durch die andere erginzt werden mu8,

Man spricht heute von Adjektiv-Theologien und meint damit z. B. die europdische,
asiatische oder die stidamerikanische Theologie. Was hier die Verschiedenheit erzeugt,
sind nicht nur die Triiger der Theologie, die aus geographisch verschiedenen Regionen
kommen, ihre eigenen Traditionen und Denkmodelle und auch ihr eigenes Tempera-
ment mitbringen, sondern auch die verschiedenen Verhiltnisse, fiir die die Theologie
gemacht wurde, sowie die Verschiedenheit der Probleme, auf die diese Theologien
eine Antwort darstellen. Es ist keineswegs bedauernswert, daf aus verschiedenen
lokalen Traditionen verschiedene Theologien entwickelt werden. Vielmehr wurden im
Missionsdekret des II. Vatikanums die lokalen Kirchen aufgefordert, ,,aus Brauchtum
und Tradition ihrer Vélker, aus Weisheit und Wissen, aus Kunststil und Fertigkeit”
alles zu entnehmen, was zur Ehre des Schopfers und zur rechten Gestaltung des
christlichen Lebens beitragen kann. Ebenso heifit es dort, es miisse ,,in jedem sozio-
kulturellen Grofraum die theologische Besinnung angespornt werden, die im Licht der
Tradition der Gesamtkirche die von Gott geoffenbarten Taten und Worte aufs neue
durchforscht”4. So werde das christliche Leben der Eigenart jeder Kultur angepaft und
wiirden die Traditionen der Vélker in die katholische Einheit hineingenommen. In der
Kirchenkonstitution liest man: ,Darum gibt es auch in der kirchlichen Gemeinschaft
zu Recht Teilkirchen, die sich eigener Uberlieferungen erfreuen, unbeschadet des
Primats des Stuhles Petri, welcher der gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die
rechtmifligen Verschiedenheiten schiitzt und zugleich dariiber wacht, da die Besonder-
heiten der Einheit nicht nur nicht schaden, sondern ihr vielmehr dienen’’s.

Man hat damit die Vorstellung zuriickgewiesen, daf etwa in Rom die rdm.-kath.
Theologie fiir die ganze Welt gemacht und durch die einzelnen Bischdfe und Theologen
dann verteilt werden kdnnte. Theologie ist nicht nur Rede von Gott, sondern auch
theologische Interpretation der konkreten Situation, der aktuell aufgegebenen Pro-
bleme, die eben zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten verschieden sind.
Wenn die Kirche in jedes Dorf einen Fachtheologen schickt und alle Anstrengungen
macht, einen solchen schicken zu kénnen, so hat das einen Grund auch darin, dal eben
fiir jedes Dorf, ja fiir jeden einzelnen Menschen, eine eigene Theologie gemacht werden
muB. Nur ein Theologe, der mit seiner Gemeinde lebt, kann auch eine Theologie fiir die
Gemeinde entwickeln, die auf die tatsichlichen Fragen der Gemeinde eingeht. Selbst-
verstindlich braucht er dies nicht allein zu tun, sondern er soll die theologische
Reflexion der Gemeinde selbst anregen und lenken.

4 Vaticanum II., Mission 22. 5 Kirche 13.



Tatséchlich gibt es in vielen Gemeinden eine Akzentuierung der Theologie, z. B. in
Richtung Mariologie, Mission, Herz-Jesu-Verehrung, Apostolat und dergleichen. Man
wird auch beocbachten kénnen (und hoffentlich kann man es!), daf in verschiedenen
Pfarren verschiedene Probleme zur Sprache kommen und diese Probleme auch unter
verschiedenem Aspekt dargestellt werden. Nur eine solche Thologie ist auch griffig
und kommt so nah an die Menschen heran, da8 sie darin eine Lebens- und Glaubens-
hilfe sehen.

Bei der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes im Jahre 1977 in Daressalaam
sagte ein indonesischer Redner: ,Wir sind viel zu lange daran gewdhnt, alle das
Wasser aus demselben Brunnen zu schépfen, in der Annahme, da dies der einzige
Ort sei, an dem das Wasser, das aus der einen Quelle flieBt, gefunden werden kann.
Das hat uns verdorben. Denn das Wasser in dem alten Brunnen hat den Geschmack
seiner Umgebung angenommen. Wir brauchen Brunnen, die niher bei unseren Hiusern
liegen und doch von derselben Quelle gespeist werden und dasselbe Wasser des Lebens,
das wir bendtigen, liefern“®. Der Redner hat dies freilich von der Notwendigkeit
cigener Theologien gemif eigenen Traditionen der Volker gemeint, es gilt aber
in gewisser Weise wohl auch fiir einzelne Gemeinden und einzelne Menschen.

4. Der Pluralismus der biblischen Theologien

Die Vielheit der Theologien ist keineswegs blof eine spitere Veristelung urspriinglich
einheitlicher theologischer Gedanken. Gehen wir zur Quelle aller Theologie, zu Schrift
und Tradition zuriid, so finden wir von Anfang an verschiedene Traditionsstriinge,
beginnend mit den verschiedenen Schopfungsberichten bis zu den drohenden und
tréstenden Aussagen der Apokalypse. Begriffe, die fiir die Darstellung der Heilsbot-
schaft fiir die Synoptiker unentbehrlich scheinen, wie etwa der Begriff pevévowx,
kommen in anderen ntl Schriften, wie z. B. bei Johannes, iiberhaupt nicht vor. Es geht
hier keineswegs blof um kleine Nuancierungen der Theologie, sondern man mu von
einer verschiedenen Darstellung der Grundaussagen sprechen. So gibt es z. B. ver-
schiedene biblische Christologien. Bei den Synoptikern wird Jesus vor allem als der
vorhergesagte Messias gedeutet, Johannes stellt ihn als Sohn Gottes dar und Paulus
nennt ihn den Kyrios. — Oder: Bei den Synoptikern ist der zentrale Inhalt der Botschaft
Jesu die Verkiindigung des Reiches Gottes (wiederum unterschieden in Reich Gottes
und Himmelreich), bei Johannes ist der zentrale Begriff ,,Leben”.

Es gibt auch keine einheitliche ntl Ethik, sondern eine erstaunliche Vielfalt ntl Ethiken,
die einander fast auszuschlieBen scheinen. Der Bogen spannt sich von den Radikal-
forderungen der Bergpredigt bis zur Ethik der Pastoralbriefe, die in eine Empfehlung
biirgerlicher Rechtschaffenheit miindet. Er spannt sich von einer tiefen dogmatischen
Begriindung der Ethik des Paulus bis zu einer nahezu begriindungslosen Gebots- und
Verbotsethik bei Jakobus. Man wiirde diesen Texten nicht gerecht, ginge man wertend
und klassifizierend an sie heran. Die Verschiedenheit der Ethiken erkldrt sich schlicht
daraus, daf schon die ntl Schriften recht verschiedene Situationen vor Augen hatten.
Die 2. und 3. Generation der christlichen Gemeinden hatten eben andere Probleme als
die 1. Generation. Nach dem radikalen Aufbruch der Urgemeinden kam es zu einer
Konsolidierung der Kirchenordnung, zu einer Festigung der Amter und zu einem
ersten Stadium einer verfaften, durch Tradition, Amt und Recht geordneten Kirche.
Es mufiten Extreme in pneumatischer oder asketischer Hinsicht abgewehrt werden,
auferdem war das Vakuum auszufiillen, das durch das Verlassen der heidnischen
Religion und Ethik entstanden war. Aus diesem Bediirfnis nach einer Grundkatechese
entstanden eben in den Pastoralbriefen, im Jakobusbrief und in anderen spiteren
Schriften ethische Haustafeln, die nicht sehr spezifisch christlich erscheinen. Sie waren

§ Lutherische Gemeinschaft im Kontext Afrika, Hamburg 1977, 58.

30



jedoch das rechte Wort zur rechten Zeit und fiir die augenblickliche Situation, wenn es
auch iiberrascht, daf die hohen und radikalen Forderungen der ersten Generation fast
vergessen scheinen.

Dies alles beweist: Schon das NT ist sehr unbefangen mit theologischen Ableitungen
und Begriindungen umgegangen und hat eine erstaunliche Pluralitit von Theologien
entwickelt.

5. Postulate an die vielen Theologien im Dienst des einen Glaubens

Damit der eine Glaube nicht durch die Vielfalt der Theologien zerteilt werde, miissen
folgende Voraussetzungen gegeben sein:

1) Die Erkenntnis der Relativitit jeder Theologie

Das wichtigste Medium der Relativierung ist die Erkenntnis der Geschichtlichkeit
jeglicher Theologie. Der christliche Glaube selbst und die Offenbarung sind an eine
konkrete Geschichte, an konkrete Personen gebunden und geographisch lokalisiert.
Ebenso ist jede Theologie geschichtlich bestimmt durch Sprache und Situation, durch
die geschichtliche Fragestellung und das kulturelle Umfeld, in dem die Antwort erfolgt.
Das macht jede Theologie relativ und ihre Aussagen letztlich nur im geschichtlichen
Kontext verstiandlich

Wer also eine historische theologische Aussage verwendet, mu8 sich die Mithe machen,
den geschichtlichen Kontext zu studieren und in seine Darstellung auch einzubringen,
worum es bei dieser geschichtlichen theologischen Formulierung gegangen ist. Er muf8
also erkliren, welche theologischen, unter Umstiinden aber auch sozialen und politi-
schen Fragen zur Debatte standen, wenn man auf dem Marktplatz von Konstantinopel
iiber christologische Fragen stritt und in Rom kirchenamtliche Auflerungen formulierte.
So ist es z. B. auch heute nicht mdglich, eine Theologie der Befreiung zu verstehen
oder zu verkiindigen, ohne die konkreten politischen und sozialen Verhiltnisse Siid-
amerikas zu kennen, wo diese Theologie entwidkelt wurde. — Selbstverstindlich kann
eine theologische Aussage innerhalb eines historischen Bezugsrahmens richtig oder
falsch sein. Was aber innerhalb eines solchen richtig ist, kann in einem anderen
Zusammenhang und Bezugssystem durchaus falsch sein.

Eine theologische Aussage soll jedoch selbst einen gewissen Beitrag zur Relativierung
leisten, d. h. sie muf} versuchen, die gegebene Glaubensinterpretation in Beziechung zu
anderen zu setzen. Das Wunder von Pfingsten besteht nun einmal in einer Vielfalt der
Sprachen, in denen der eine Glaube verkiindigt wird. Mancher Theologe spricht nur
seine eigene Sprache und zeigt nicht die Anschlulstellen an eine andere, geschweige
denn, da8 er selbst in anderen Sprachen reden konnte. Dieses Pfingstwunder lieBe sich
in etwa durch ein Studium der Geschichte einzelner Formulierungen ersetzen, bzw. das
Wunder konnte in einem solchen Studium bestehen.

Nicht eine Vielheit von Theologien bildet also eine Gefahr fiir den Glauben, sondern
eine absolut gesetzte Theologie, selbstverstindlich auch dann, wenn sie von der
kirchlichen Autoritdt, d. h. vom Lehramt selbst, absolut gesetzt wird. Das scheint der
Kernpunkt der Fragen zu sein, die Hans Kiing in seinen Biichern anspricht?. Freilich
vermeidet er dabei selbst nicht immer den Eindruck, seine eigene Theologie absolut
setzen zu wollen. Er weist jedoch m. E. vollig zu Recht auf die Tatsache hin, daB es
keine absolut richtigen Siitze gibt, weil jeder Satz seine Richtigkeit letztlich von einer
mdglichen Definierbarkeit der verwendeten Begriffe, vom gesamten Kontext und von
der Situation, in der er gesprochen wurde, erhilt®. Das heiffit jedoch beileibe nicht,

7 }Igl. dP\I Kiing, Unfehlbar? Eine Anfrage, Ziirich 1970. H. Kiing (Hg.), Fehlbar? Eine Bilanz,
lirich 1973.
8 Vgl. H. Kiing, Unfehlbar, 128—137.

31



daf man nicht die Wahrheit sagen konnte. Es heifit nur, da8 man die Wahrheit
immer nur in Sitzen sagen kann, deren Richtigkeit historisch bedingt ist. Wittgenstein
weist zudem darauf hin, da Begriffe nie ganz prizise sind, dal sie jedoch fiir die
Praxis als Verstindigungsmittel geniigen. Wenn dies von allen Begriffen gesagt werden
kann, so doch am ehesten von theologischen Begriffen. Wie soll z. B. ein Begriff wie
,Gott’ prizis sein? Dafl er nicht letztlich priizisierbar ist, heifit freilich nicht, da dieser
Begriff nicht verwendbar wire und nicht durchaus mit Recht von Gott geredet werden
konnte. Es heifit aber sehr wohl, da man bei jeder Rede von Gott damit rechnen mu8,
daf der Begriff nicht definierbar ist und verschiedene Gottesvorstellungen zulit. Wenn
also einer sagt, er glaube an Gott, so wei8 man damit noch recht wenig. Man muf sich
erst niher erkundigen, was er mit glauben und was er mit Gott meint — und was man
selbst darunter versteht. Ebenso ist ein Bekenntnis zum Atheismus noch nicht sehr auf-
schluBreich, Man muf nachforschen, welche Gottesvorstellung abgelehnt wird — und
findet sich dann manchmal als Glaubender mit dem ,Atheisten” einig. — Ebenso
verhilt es sich mit Glaubensformeln wie Gottessohnschaft Jesu, Dreifaltigkeit, mit der
Frage nach der Existenz des Teufels usw.

Jede theologische Aussage kann nur in analogen Begriffen gemacht werden. Insofern
ist sie von vornherein relativ, d. h. sie stellt eine gewisse, immer unvollkommen
bleibende Beziehung zwischen der von uns erfahrenen Wirklichkeit mit dem Geheimnis
her, fiir das uns letztlich die Begriffe und damit das Begreifen fehlen.

2) Katholizitit

Bei aller Vielfalt méglicher Theologien muf jede katholische Theologie katholisch
bleiben. Vielleicht ist dies umso eher méglich, je mehr sie sich ihrer eigenen Relativitit
bewuBt ist. Sie wird dann weniger geneigt sein, den Blick auf das Ganze, auf das §iov
zu verstellen. Hans Georg Koch schreibt: ,,Es wird in ganz neuer und handfester Weise
gelernt werden miissen, was Katholizitiit heiBt: daB sie mit der Kraft der Bejahung
zu tun hat, ohne die allgemeine Verschwommenheit zu proklamieren, daf sie ver-
schiedene Uberlieferungsgestalten zuliBt, ohne das Eine, Ganze der Botschaft und der
Gemeinschaft aus dem Blick zu verlieren, daf sie sich offen halten muf fiir die
geschichtliche Entwidklung und die Pluralitit geistiger und kultureller Situationen, ohne
sich von ihnen definieren (d. h. begrenzen) zu lassen. Und schlieBlich: Katholizitat
hat auch mit Sichtbarkeit zu tun, mit der Aufgabe, die universale Wahrheit der einen
Botschaft und die Universalitit der einen Kirche in der Gemeinschaft der Ortskirchen
so darzustellen, daf sie auch als solche wahrgenommen werden kénnen’®,

Jede genitivische Theologie muf sich also bewuBit sein, da8 sie nur einen Bereich in
den Blik bekommt und die anderen Bereiche zumindest nicht verstellen darf. Und
jede adjektivische Theologie mufl sich der Grenzen bewuBt sein, die ihr von ihrer
Herkunft und Fragestellung gezogen sind. Beide miissen zeigen, wie in der Bejahung
des Teiles das Ganze des katholischen Glaubens bejaht wird.

Sie miissen aber auch die Toleranz aufbringen, einander zu tragen und zu ertragen.
~Toleranz ist das Eingestindnis, da in der Ausdeutung des Bekenntnisses mit der
menschlichen Geisteskraft auch die menschliche Unzuliinglichkeit am Werk ist”, schreibt
Otto Semmelroth?®,

Schlieflich darf daran erinnert werden, was Theologie letztlich heilt: Lobpreis Gottes,
des einen Gottes in den vielen Sprachen der Menschen. Wir brauchen so lange
keine Angst vor den verschiedenen Sprachen der Menschen und ihren Theologien zu
haben, wie lange sie den Lobpreis Gottes im Sinne haben. Was manchem als
babylonische Sprachverwirrung erscheint, kann sich durchaus als Wunder von
Pfingsten erweisen.

? H. G. Kodh, Die vielen Theologien und der eine Glaube, HerKorr 32 (1978) 108.
10 O, Semmelroth, Recht und Grenzen eines Pluralismus in der Theologie, in: J. Kremer /
O. Semmelroth / ]. Sudbradkc, Neues und Altes, Freiburg 1974, 53.

32



