
die Verwirklichung dieser biblischen stöße nich‘  . S der Offenbarung celbst abge-
lesen werden können, sondern anderen Wissenschaften zu entnehmen sind Die
Ableitung konkreter politischer und csozialer Tundsatze lein z theologischen Prin-

ıst icht möglich „Der Theologe 157 als0 mıit den Erkenntnismitteln SPINE
Wissenschaft inkompetent u tiefgreifende sozilalwissenschaftliche Kontroversen, Z B
ber die Entwicklungsgesetzlichkeiten, beurteilen Die UÜbernahme soziologischer
Theorien mu(ß 1mMMer von der Vorläufigkeit des Gewißheitsgrades Zeugnis ablegen
Jedenfalls haben theologische Konklusionen, cdie soziologische Analysen implizieren,
eine größere Gültigkeit als 1e soziologischen Hypothesen celhbst‘/38
50 liefert die HI Schrift und Vo allem das der Theologie „durchaus auswertbare
Verstehensmodelle, auch keine konkreten politischen, csozialen und wirtschaftli-
chen Programme; darüber hinaus wohl aber explizit und implizit) starke Impulse zZzu

gesellschaftlichem und kritischem Einsatz‘39 Der Theologe 15 damit außerstande,
Mitteln allein tiefgreifende sozialwissenschaftliche Kontroversen zu entscheiden

Wenn diese Grundsätze eine allseitige Beachtung finden, können die verschiedenen
Formen Theologie der efreiung von dem Verdacht der marxistischen Ideologie
befreit werden und wertvollen Beitrag für die katholische Theologie eisten

Lehmann, Methodisch-hermeneutische robleme der „Theologie der Befreiung“, iın Leh-
n  JIUNN (Hgz.), Theologie der Befreiung

10 Schürmann, a.,

WILHELM ZAUNER

Der eın Glaube und die vielen Theologien
Theologischer Pluralismus und Glaubensunsicherheit

Viele Mitglieder der Kirche fühlen sich heute in  pa ihrem Glauben verunsichert
Verschiedene Umfragen den etzten Jahren haben ergeben, daß dieses Problem
sehr ernst werden mu@1 Es beschäftigt icht ele theologisch mehr
oder minder Ungebildete, sondern 25 quält auch VI|  ele Seelsorger und Theologen
Die Verunsicherung Glauben hat sicher mehrere Ursachen 1Nne davon i1sSt wohl die
unreflektierte Voraussetzung, da{fß der Gilaube auch NUur eine eologie
zulasse und (1IUT 111 dieser CeINZIECN Theologie egitim Ausdruck gebracht werden
ONNe  .. Man hat früher oft von der katholischen eologie gesprochen und damit

3 S bestimmte Schultheologie gemeınt 1Sst die, die gelernt
hatte Mancher begegnete Leben lang keiner anderen eologie Heute wird durch
das Angebot Literatur und Bildungsvorgängen, durch 1e Medien S  5 du  Z den
Tourismus der einzelne auch anderen Theologien gegenübergestellt und damit ;
ECISENE Auffassung relativiert und Z Stellungnahme herausgefordert er begegnet
heute innerhalb Se1NeTr Kirche Vielfalt VOIL Theologien und sich dann oft
G  en mehr zurecht
E:  ıner der vielen Gründe für die Amtsniederlegung von Priestern den etzten
Jahren darf auch den theologischen Umbrüchen Nserer eit vermutet werden Vor

Vgl den Bericht des nstituts für Kirchliche Sozialforschung „Religion und Kirche
Oberösterreich”, Wien 1970, 1, 102. Prozent der Befragten haben erklärt: „Durch die

vielen Anderungen iin der che wird Glauben unsicher“”

25

die Verwirklichung dieser biblischen Anstöße nicht aus der Offenbarung selbst abge­
lesen werden können, sondern aus anderen Wissenschaften zu entnehmen sind. Die 
Ableitung konkreter politischer und sozialer Grundsätze allein aus theologischen Prin­
zipien ist nicht möglich. ,,Der Theologe ist also mit den Erkenntnismitteln seiner 
Wissenschaft inkompetent, um tiefgreifende sozialwissenschaftliche Kontroversen, z. B. 
über die Entwicklungsgesetzlichkeiten, zu beurteilen . . . Die Übernahme soziologischer 
Theorien muß immer von der Vorläufigkeit des Gewißheitsgrades Zeugnis ablegen. 
Jedenfalls haben theologische Konklusionen, die soziologische Analysen implizieren, 
keine größere Gültigkeit als die soziologischen Hypothesen selbst"38• 

So liefert die HI. Schrift und vor allem das NT der Theologie „durchaus auswertbare 
Verstehensmodelle, wenn auch keine konkreten politischen, sozialen und wirtschaftli­
chen Programme; darüber hinaus wohl aber (explizit und implizit) starke Impulse zu 
gesellschaftlimem und kritischem Einsatz"39• Der Theologe ist damit außerstande, mit 
seinen Mitteln allein tiefgreifende sozialwissenschaftliche Kontroversen zu entscheiden. 
Wenn diese Grundsätze eine allseitige Beachtung finden, können die verschiedenen 
Formen einer Theologie der Befreiung von dem Verdacht der marxistischen Ideologie 
befreit werden und einen wertvollen Beitrag für die katholische Theologie leisten. 

:ia Lehmann, Methodisch-hermeneutische Probleme der „Theologie der Befreiung", in: K. Leh­
mann (Hg.), Theologie der Befreiung 32. 

39 Schürmann, a. a. 0. 71. 

WILHELM ZAUNER 

Der eine Glaube und die vielen Theologien 

1. Theologischer Pluralismus und Glaubensunsicherheit 

Viele Mitglieder der Kirche fühlen sich heute in ihrem Glauben verunsichert. 
Verschiedene Umfragen aus den letzten Jahren haben ergeben, daß dieses Problem 
sehr ernst genommen werden mu.81• Es beschäftigt nicht nur viele theologisch mehr 
oder minder Ungebildete, sondern .es quält auch viele Seelsorger und Theologen. 
Die Verunsicherung im Glauben hat sicher mehrere Ursachen. Eine davon ist wohl die 
unreflektierte Voraussetzung, da.ß der eine Glaube auch nur eine einzige Theologie 
zulasse und nur in dieser einzigen Theologie legitim zum Ausdruck gebracht werden 
könne. Man hat früher oft von der katholischen Theologie gesprochen und damit 
doch nur eine bestimmte Schultheologie gemeint - meist die, die man selbst gelernt 
hatte. Mancher begegnete ein Leben lang keiner anderen Theologie. Heute wird durch 
das Angebot an Literatur und Bildungsvorgängen, durch die Medien wie durch den 
Tourismus der einzelne auch anderen Theologien gegenübergestellt und damit seine 
eigene Auffassung relativiert und zur Stellungnahme herausgefordert. Jeder begegnet 
heute innerhalb seiner Kirche einer Vielfalt von Theologien und findet sidi. dann oft 
nicht mehr zurecht. 
Einer der vielen Gründe für die Amtsniederlegung von Priestern in den letzten 
Jahren darf auch in den theologischen Umbrüchen unserer Zeit vermutet werden. Vor 

3 

1 Vgl. den Bericht des Instituts für Kirchliche Sozialforschung (IKS) ,,Religion und Kirche 
in Oberösterreich", Wien 1970, 1, 102. 48 Prozent der Befragten haben erklärt: ,,Durch die 
vielen Änderungen in der Kirche wird man im Glauben unsicher". 

25 



Jahren hat Studentenpfarrer „Du, ich mich B-  x mehr
Ich habe eine klare Theologie gelernt und v der Meinung, d  (< diese die einzig
mögliche, richtige und verpflichtende se]l. Im Gespräch mıt Professoren und Studenten
unNnseIfer Universität bin ich Einsicht gekommen, diese Ansicht 9  Pn haltbar ist.

ist eıne Welt zusammengestürzt, oder zumindest das theologische Gebäude,
dem ich gelebt und mich ausgekannt habe. kann nich:  . rasch umdenken, e1n

Gebäude errichten und mich dort zurechtfinden. bin daher gegenwartig
9-  mn imstande, Mein!| Priester und amtlicher Verkündiger zu erkennen, und
lege mein Amt mel  :  der.  &4
ücht eder zieht solche Konsequenzen., Mancher bleibt verbissen auf seinem Platz,
feindliche efühle BeBEI Theologen und Professoren und ; die Theologie
überhaupt steigen auf. fordert S Lehramt klare Worte und ist enttäuscht,

Bischöfe Ooder Professoren sich weigern, auf falsı gestellte Fragen die
erwarteten klaren Antworten geben oder sich auf scheinbar klare, aber doch nicht
die Wirklichkeit erfassende Formulierungen festnageln lassen.

2. Die Theologie und uDe
Für den Zweck dieser Überlegungen se1 zunächst umschrieben, 1  A  WG mıit Glaube und
wWas mit eologie gemein ist®.
Glaube als Akt meıint das Sicheinlassen auf es Wort und Wirklichkeit,
Loslassen seiner selbst dem vertrauenden Wissen, Gott gehalten und getragen

werden. Glaube ist runde dasselbe WIe Hoffnung und Liebe. Glaube
Glaubensinhalt meint das, S einer glaubt. Katholischer Glaube z. B ist die Summe
dessen, Was die Kirch:  A ZUu aul vorstellt, die Reich Gottes,
die Gottessohnschaf: esu, das ewıge Leben.
Unter Theologie versteht die systematische Darstellung und methodische
Reflexion des Glaubens, sowohl als Glaubensakt auch als Glaubensinhalt. Wir
rwenden den Begriff Theologie zunächst clie wissenschaftliche Reflexion. Da
aber die Grenzen zwischen wissenschaftlicher und vorwissenschaftlicher Erkenntnis
fließend SIN  d, kann und soll darunter auch das vorwissenschaftliche Denken
verstehen, die Summe der Begriffe, Bilder und Modellvorstellungen, Uunfer enen
einer den Glauben cieht und reflektiert. In diesem Sinne eibt sicher eiıne Theologie
des theologisch Ungebildeten.
Glaube verhält sich ZUT Theologie wIie eın Kunstwerk Interpretation.

Kunstwerk läßt grundsätzlich verschiedene Deutungen ZU, die sich zueinander
nicht wWwIJe richtig und fals verhalten (müssen), sondern wıe S50 und anders, je nach
dem Standort, dem Vorverständnis und Vorerlebnis des Betrachters. Wer mit
freudigem und dankbarem Herzen eine Pietä anschaut, wird s1e anders sehen als
einer, der davor mit einem wehen und verwundeten Herzen kniet. S0 hat sich auch
das Christusbild 1n der Interpretation durch die Kunst je nach der Situation der
Betrachter geändert. Jesus wird zuerst als der CGute Hirte dargestellt: Beisammen-
bleiben ist les in der eit der Verfolgung. TDDann erscheint er Lehrer ın der eit der
dogmatischen Auseinandersetzungen des 4, cah Man die Einheit der Lehre HUr

der Person des lehrenden Christus gewährleistet. Als die staatliche Gewalt immer
mehr Einfluß auf die Kirche erhielt, wurde Christus als König dargestellt. Im Mittelalter
erscheint erstmals Leidender, in der Renaissance und 17 Barock Auferstan-
dener und Verklärter, der heutigen Kunst als Leidender unter Leidenden, Mensch
und Bruder aller Menschen.
Damit ist cchon gesagt, 55 bei dem einen Glauben Chris  g celbstverständlich

Vegl. zZzu diesem Abschnitt die rtike „Glaubde' und „Theologie” in Rahner Vor-
grimler (Hg.), Kleines Theologisches Wörterbuch, Freiburg 1961

26

10 Jahren hat mir ein Studentenpfarrer gesagt: ,,Du, idt kenne midt nidtt mehr aus. 
Idt habe eine klare Theologie gelernt und war der Meinung, daß diese die einzig 
mögliche, richtige und verpßichtende sei. Im Gesprädt mit Professoren und Studenten 
unserer Universität bin idt zur Einsicht gekommen, daß diese Ansicht nidtt haltbar ist. 
In mir ist eine Welt zusammengestürzt, oder zumindest das theologische Gebäude, 
in dem idt gelebt und mich ausgekannt habe. Idt kann nicht so rasdt umdenken, ein 
neues Gebäude erridtten und mich dort zurechtfinden. Idt bin daher gegenwärtig 
nidtt imstande, meinen Ort als Priester und amtlicher Verkündiger zu erkennen, und 
lege mein Amt nieder." 
Nicht jeder zieht solche Konsequenzen. Mancher bleibt verbissen auf seinem Platz, 
feindliche Gefühle gegen Theologen und Professoren und gegen die Theologie 
überhaupt steigen in ihm auf. Er fordert vom Lehramt klare Worte und ist enttäusdtt, 
wenn Bischöfe oder Professoren sidt weigern, auf falsdt gestellte Fragen die 
erwarteten klaren Antworten zu geben oder sidt auf scheinbar klare, aber dodt nidtt 
die ganze Wirklichkeit erfassende Formulierungen festnageln zu lassen. 

2. Die Begriffe Theologie und Glaube 

Für den Zweck dieser Oberlegungen sei zunächst umschrieben, was mit Glaube und 
was mit Theologie gemeint ist2. 
Glaube als Akt meint das Sicheinlassen auf Gottes Wort und Wirklidtkeit, das 
Loslassen seiner selbst in dem vertrauenden Wissen, von Gott gehalten und getragen 
zu werden. Glaube ist im Grunde dasselbe wie Hoffnung und Liebe. Glaube als 
Glaubensinhalt meint das, was einer glaubt. Katholischer Glaube z. B. ist die Summe 
dessen, was die Kirche als zu glauben vorstellt, z. B. die Botschaft vom Reich Gottes, 
die Gottessohnschaft J esu, das ewige Leben. 
Unter Theologie versteht man die systematische Darstellung und methodische 
ReBexion des Glaubens, sowohl als Glaubensakt als audt als Glaubensinhalt. Wir 
verwenden den Begriff Theologie zunächst für die wissenschaftliche Reflexion. Da 
aber die Grenzen zwischen wissenschaftlicher und vorwissenschaftlicher Erkenntnis 
Bießend sind, kann und soll man darunter auch das vorwissenschaftlidte Denken 
verstehen, die Summe der Begriffe, Bilder und Modellvorstellungen, unter denen 
einer den Glauben sieht und reflektiert. In diesem Sinne gibt es sicher eine Theologie 
des theologisch Ungebildeten. 
Glaube verhält sidt zur Theologie ähnlich wie ein Kunstwerk zu seiner Interpretation. 
Ein Kunstwerk läßt grundsätzlidt versdtiedene Deutungen zu, die sidt zueinander 
nicht wie richtig und falsch verhalten (müssen), sondern wie so und anders, je nach 
dem Standort, dem Vorverständnis und Vorerlebnis des Betrachters. Wer mit 
freudigem und dankbarem Herzen eine Pieta anschaut, wird sie anders sehen als 
einer, der davor mit einem wehen und verwundeten Herzen kniet. So hat sidt auch 
das Christusbild in der Interpretation durch die Kunst je nach der Situation der 
Betrachter geändert. Jesus wird zuerst als der Gute Hirte dargestellt: Beisammen­
bleiben ist alles in der Zeit der Verfolgung. Dann ersdteint er als Lehrer: in der Zeit der 
dogmatischen Auseinandersetzungen des 4. Jh. sah man die Einheit der Lehre nur 
in der Person des lehrenden Christus gewährleistet. Als die staatliche Gewalt immer 
mehr Einfluß auf die Kirche erhielt, wurde Christus als König dargestellt. Im Mittelalter 
erscheint er erstmals als Leidender, in der Renaissance und im Barock als Auferstan­
dener und Verklärter, in der heutigen Kunst als Leidender unter Leidenden, als Mensch 
und Bruder aller Menschen. 
Damit ist schon gesagt, daß es bei dem einen Glauben an Christus selbstverständlich 

2 Vgl. zu diesem Abschnitt die Artikel „Glaube" und „Theologie" in: K. Rahner I H. Vor­
grimler (Hg.), Kleines Theologisches Wörterbuch, Freiburg 1961. 

26 



verschiedene Christologien geben und auch gibt und la der eine Glaube
verschiedene Theologien zuläßt. Sicher Was den Menschen rettei, ist der Glaube,
G-  pn die eologie. Doch der Glaube bedarf der klärenden und lenkenden Inter-
pretation. Theologie 1st Sa etwas wıe eine und Hörhilfe den Gilauben. Sie

eine Krücke, die beim Gehen hilft, nicht der F mit dem geht Sie ist
Gerüst, nich  er der Bau. Um den einen Bau des Glaubens) Öönnen ele Gerüste

der eologie) errichtet werden. Was löst diese Viel£falt aus, bedingt T  e?

3. S :.Ji L< Glau und d vielen Theologien
1) Viele Philosophien
Theologie, reflektierte Darstellung des Glaubens, bedarf eines Instrumentariums.
Das Instrumentarium der Darstellung und Reflexion sind Sprache und Begriffe,
die von der Philosophie bezogen werden. gibt nNnun zweifellos verschiedene
Philosophien. Je nachdem, mit welchem philosophischen Denkraster das Glaubens-
guft herangegangen wird, wird auch eıne verschiedene Theologie das Ergebnis sSenın. S0
unterscheidet sich Z die eologie des Augustinus VÖO  > der des Thomas V, A,, weil
dieser mıiıt dem Kopf des Aristoteles und jener mıit dem Kopf des ato
gedacht hat. Augustinus hätte wohl manche Formulierung des Thomas
ständlich, überflüssig oder mißverständlich gehalten. Wenn z. B Thomas sagt, eın
Sakrament cO1 ein wirksames Zeichen der Gnade, SC ätte Augustinus den Ausdruck
‚wirksam” zumindest überflüssig, S nich  rr irreführend gehalten. icht NUr
das Sakrament, sondern die gesamte erlebte Welt ist Ja nach Augustinus eın
Zeichen, ein der wahren Wirklichkeit, die sich geistigen Bereich abspielt.
Ein Zeichen erzeugt SOM} für ihn nich  er eine Wirklichkeit, sondern S bildet S1Pe b
Thomas hingegen, der alc vorgangıgen Denkraster für sSeine Sakramententheologie die
Vier-Ursachen-Lehre des Aristoteles verwendet, mu{f innerhalb dieses philosophischen
Systems Sagen, laß Sakramente cht „nur“ Zeichen, sondern wirkende Zeichen sind.
505 eINne Philosophie notwendig einer . eologie. Die eologie

ahrhunderts 1st VOor allem von der Existenzphilosophie gepragt Das Denken
Karl Rahners etw: ı1st etztlich icht verständlich ohne die enntnis der Philosophie
Martin Heideggers. Was jedoch Mühe macht, ist durchaus nicht, heutige
Theologen mıit Hilfe der heutigen Philosophie ihre Theologie t+reiben das War immer

und würde das Verständnis NUur erleichtern. Ursache der Verunsicherung ist vielmehr
die gleichzeitige Vielfalt der Philosophien, die die Theologie einstromen.  b Es zibt
keine „heutige Philosophie” oibt heutige Philosophien, denen WIT icht 1UT in
Form theoretischer Systeme, sondern auch der Form vorwissenschaftlicher Denk-
weıisen begegnen. Wir a  sen VO diesen Begegnungen VOTrerst einmal die Ängst
verlieren. Sie sind eine Folge der Ausweitung des Lebens- und Erlebnisraumes, cht
Konkurrenz, sondern Bereicherung. Nach einer jahrhundertelangen orrangstellung
der europäischen und abendländischen Theologie kann mMan begrüßen,
heute ernste Versuche e1ner eigen- und bodenständigen afrikanischen oder SUl  ..  d-
amerikanischen Theologie eibt. Auch die verschiedenen theologischen Ansätze einzelner
Theologen collen absolut kein Grund ZUr Beunruhigung, sondern eher Freude
über die Vitalität der Theologie und der Theologen Se1IN. Eine gelassene und positive
Einstelung gegenüber den verschiedenen Theologien ist auch S ökumenischer
Bedeutung: Wenn WIT die Theologien der einzelnen rchen mehr von der Situation her
alsc Akzentuierungen verstehen lernen denn als kontroversielle Positionen (die
celbstverständlich auch sind), werden die verschiedenen theologischen Ansätze auch
als Ergänzung und Weiterführung der eigenen Theologie verstanden werden können.
Natürlich ist die Frage, ob jedes philosophische 5System gleich gut geeignet ist, den
christlichen Glauben darzustellen un! ZUuU reflektieren. Die Gespräche der Paulus-

versdtledene Christologien geben kann und auch gibt und daß der eine Glaube 
versdtledene Theologien zuläßt. Sicher: Was den Menschen rettet, ist der Glaube, 
nicht die Theologie. Doch der Glaube bedarf der klärenden und lenkenden Inter­
pretation. Theologie ist so etwas wie eine Seh- und Hörhilfe für den Glauben. Sie 
ist eine I<rüd<e, die beim Gehen hilft, nicht der Fuß, mit dem man geht. Sie ist 
ein Gerüst, nicht der Bau. Um den einen Bau ( des Glaubens) können viele Gerüste 
(der Theologie) errichtet werden. Was löst diese Vielfalt aus, was bedingt sie? 

3. Der eine Glaube und die vielen Theologien 

1) Viele Philosophien 

Theologie, d. h. reflektierte Darstellung des Glaubens, bedarf eines Instrumentariums. 
Das Instrumentarium der Darstellung und Reflexion sind Sprache und Begriffe, 
die von der Philosophie bezogen werden. Es gibt nun zweifellos verschiedene 
Philosophien. Je nachdem, mit welchem philosophischen Denkraster an das Glaubens­
gut herangegangen wird, wird auch eine versdtledene Theologie das Ergebnis sein. So 
unterscheidet sich z.B. die Theologie des Augustinus von der des Thomas v. A., weil 
dieser sozusagen mit dem Kopf des Aristoteles und jener mit dem Kopf des Plato 
gedacht hat. Augustinus hätte wohl manche Formulierung des Thomas für unver­
ständlich, überflüssig oder mißverständlich gehalten. Wenn z. B. Thomas sagt, ein 
Sakrament sei ein wirksames Zeichen der Gnade, so hätte Augustinus den Ausdrud< 
„wirksam" zumindest für überflüssig, wenn nicht für irreführend gehalten. Nicht nur 
das Sakrament, sondern die gesamte von uns erlebte Welt ist ja nach Augustinus ein 
Zeichen, ein Abbild der wahren Wirklichkeit, die sich im geistigen Bereich abspielt. 
Ein Zeichen erzeugt somit für ihn nicht eine Wirklichkeit, sondern es bildet sie ab. 
frhomas hingegen, der als vorgängigen Denkraster für seine Sakramententheologie die 
Vier-Ursachen-Lehre des Aristoteles verwendet, muß innerhalb dieses philosophischen 
Systems sagen, daß Sakramente nicht „nur" Zeichen, sondern wirkende Zeichen sind. 

So führt eine neue Philosophie notwendig zu einer neuen Theologie. Die Theologie 
unseres Jahrhunderts ist vor allem von der Existenzphilosophie geprägt. Das Denken 
Karl Rahners etwa ist letztlich nicht verständlich ohne die Kenntnis der Philosophie 
Martin Heideggers. Was uns jedoch Mühe macht, ist durchaus nicnt, daß heutige 
Theologen mit Hilfe der heutigen Philosophie ihre Theologie treiben - das war immer 
so und würde das Verständnis nur erleichtern. Ursache der Verunsicherung ist vielmehr 
die gleichzeitige Vielfalt der Philosophien, die in die Theologie einströmen. Es gibt 
keine „heutige Philosophie" - es gibt heutige Philosophien, denen wir nicht nur in 
Form theoretischer Systeme, sondern auch in der Form vorwissenschaftlicher Denk­
weisen begegnen. Wir müssen vor diesen Begegnungen vorerst einmal die Angst 
verlieren. Sie sind eine Folge der Ausweitung des Lebens- und Erlebnisraumes, nicht 
Konkurrenz, sondern Bereicherung. Nach einer jahrhundertelangen Vorrangstellung 
der europäischen und abendländischen Theologie kann man es nur begrüßen, daß es 
heute ernste Versuche zu einer eigen- und bodenständigen afrikanischen oder süd­
amerikanischen Theologie gibt. Auch die verschiedenen theologischen Ansätze einzelner 
Theologen sollen absolut kein Grund zur Beunruhigung, sondern eher zur Freude 
über die Vitalität der Theologie und der Theologen sein. Eine gelassene und positive 
Einstellung gegenüber den verschiedenen Theologien ist auch von ökumenischer 
Bedeutung: Wenn wir die Theologien der einzelnen Kirchen mehr von der Situation her 
als Akzentuierungen zu verstehen lernen denn als kontroversielle Positionen ( die sie 
selbstverständlich auch sind), werden die verschiedenen theologischen Ansätze auch 
als Ergänzung und Weiterführung der eigenen Theologie verstanden werden können. 

Natürlich ist die Frage, ob jedes philosophische System gleich gut geeignet ist, den 
christlichen Glauben darzustellen und zu reflektieren. Die Gespräche der Paulus-

27 



geselischaft zwischen Christen und Marxisten, die 19 abrup! abgebrochen wurden,
haben jedenfalls gezeigt, auch marxistischer Begrifflichkeit cAhristliche Glaubens-

formuliert und kirchliche Positionen markiert werden können. arl ahner
und Johann aptis Metz haben versucht, eologen einzelne arxistische Aus-

Zu übersetzen und Anknüpfungspunkte finden. Der Frager Philosoph Milan
Machovec machte mıit einigen anderen den Versuch, den christlichen Glauben mmit
marxistischer hilosophie durchdenken. Wer eın cehr esbares und deutliches Beispiel
dieses Versuches haben will, wende sich dessen Buch „Jesus Atheisten“ zu®.
1er müßte auch ber die Soß. christliche Philosophie nachgedacht werden. Der
qOhristliche Glaube kann sicher nicht mit jeder Philosophie gleich gut dargestellt
werden. Mancher Philosophie fehlen für wichtige theologische Sachverhalte einfach die
Begriffe und WITr dürfen icht VeETIBESSECN, oft einer jahrhundertelangen, cehr
angestrengten Bemühung von Theologen und Philosophen gemeınsam bedurfte,
geeignete eg auszubilden, in denen das Glaubensgut entsprechend dargestellt
werden konnte TINNETE an Begriffe WIEe Natur und Person der Christologie,

Hypostase und Relation in der Trinitätslehre, 41 den Substanzbegri be der Lehre
ber die Fucharistie. Freilich darf die Bedeutung solcher Begriffe nicht überschätzt
werden. 5ie sind historisch und eute ur noch dem voll verständlich, der die histo-
rischen Fragestellungen und Begriffe ennt. bedarf einer diesem Sinne
christlichen Philosophie, D für den heutigen enschen Begrifte und Denkmodelle
ZUr Verfügung stehen, die geeignet sind, das Glaubensgut darzustellen.
Bestünde jedoch eine Philosophie einfach darin, eıne einzige philoso-
phische Schule, wıie A die scholastische Philosophie, für die christliche Theologie als
verbindlich erklärt würde, GÖO würde damit das theologische Denken tödlich einge-
schnürt und die Verständlichkeit der Theologie weitgehend unterbunden. Die Theo-
logie kann AT die strengung icht SParenN, den einen Glauben mit dem Instru-
mentarıum verschiedener Philosophien Ü reflektieren. Sie hat V{ bestimmten histo-
rischen Philosophien Begriffe bezogen, die inzwischen andere Bedeutungen aNngeNOM-
®© haben Go ist Z e der Begriff ‚Substanz‘, den Thomas SeinNer Lehre iber Clie
Eucharistie verwendet, durch den Gebrauch 1n der Naturwissenschaft (‚‚hemische
Substanz‘) c0 verändert, daß heute eın anderes Vorverständnis gegeben ist Wer also
ohne weıtere Erklärung einem Menschen Von heute Sagt, durch die Worte des
konsekrierenden Priesters wandle sich die CSubstanz des Brotes die Cubstanz des
Leibes Christi, hat ihm mit den Worten des Konzils J] rient eine massive Irrlehre

Ebenso wird oft vVIEe|  1 ZUuU wenig beachtet, der egri Peréon‚ den 1n der griechi-
schen Philosophie Sar nicht gab, der erst von der Theologie Darstellung der
YTrinitätslehre entwickelt wurde, 61 heute gewandelt hat Heute versteht
Person Selbstbewußtsein, Fähigkeit ZUC Selbstverfügung Freiheit, ausschließliche
ndividualität und Unvermischbarkeit. Wer also ohne Erklärung sagt, ın Gott sind dre‘
Personen, Sagt mıiıt den Worten des Laterankonzils dem Menschen Von heute,
gäbe in Gott drei verschiedene Selbstbewußtseine, drei verschiedene Möglichkeiten
Selbstverfügung Freiheit und drei sich einander usschließende Individualitäten
also Tel Götter und damit cdas Gegenteil VOIN dem, Wäas dieses Konzil und schon
vorher die Synoden VCdC Toledo und Kom wollten.
Hier ist selbstverständlich auch auf den Wandel der Alltagssprache zZu verweisen.
Wenn 1 Mittelalter VO einem ‚braven Soldaten‘ die Rede Wi meint: damit
nicht einen gutmütigen, sondern tapferen Soldaten. Ein ‚frommer Reitersmann“‘

3 M. Machovec, Jesus Atheisten, Stuttgart 1970; auch Machovec, Marxismus und
Dialektische eologie, Züri 1965; neider (Hg.), Sind arxisten die besseren
Christen?, Hamburg 1969,

28

gesellsdtaft zwischen Christen und Marxisten, die 1968 so abrupt abgebrochen wurden, 
haben jedenfalls gezeigt, daß auch in marxistischer Begrifflichkeit christliche Glaubens­
aussagen formuliert und kirchliche Positionen markiert werden können. Karl Rahner 
und Johann Baptist Metz haben versucht, als Theologen einzelne marxistische Aus­
sagen zu übersetzen und Anknüpfungspunkte zu finden. Der Prager Philosoph Milan 
Machovec machte mit einigen anderen den Versuch, den christlichen Glauben mit 
marxistischer Philosophie zu durchdenken. Wer ein sehr lesbares und deutliches Beispiel 
dieses Versuches haben will, wende sich dessen Buch „Jesus für Atheisten" zu3• 

Hier müßte auch über die sog. christliche Philosophie nachgedacht werden. Der 
christliche Glaube kann sicher nicht mit jeder Philosophie gleich gut dargestellt 
werden. Mancher Philosophie fehlen für wichtige theologische Sachverhalte einfach die 
Begriffe und wir dürfen nicht vergessen, daß es oft einer jahrhundertelangen, sehr 
angestrengten Bemühung von Theologen und Philosophen gemeinsam bedurfte, um 
geeignete Begriffe auszubilden, in denen das Glaubensgut entsprechend dargestellt 
werden konnte. Ich erinnere an Begriffe wie Natur und Person aus der Christologie, 
an Hypostase und Relation in der Trinitätslehre, an den Substanzbegriff bei der Lehre 
über die Eucharistie. Freilich darf die Bedeutung solcher Begriffe nicht überschätzt 
werden. Sie sind historisch und heute nur noch dem voll verständlich, der die histo­
rischen Fragestellungen und Begriffe kennt. Es bedarf einer in diesem Sinne neuen 
christlichen Philosophie, daß für den heutigen Menschen Begriffe und Denkmodelle 
zur Verfügung stehen, die geeignet sind, das Glaubensgut darzustellen. 

Bestünde jedoch eine christliche Philosophie einfach darin, daß eine einzige philoso­
phische Schule, wie z. B. die scholastische Philosophie, für die christliche Theologie als 
verbindlich erklärt würde, so würde damit das theologische Denken tödlich einge­
schnürt und die Verständlichkeit der Theologie weitgehend unterbunden. Die Theo­
logie kann sich die Anstrengung nicht ersparen, den einen Glauben mit dem Instru­
mentarium verschiedener Philosophien zu reflektieren. Sie hat von bestimmten histo­
rischen Philosophien Begriffe bezogen, die inzwischen andere Bedeutungen angenom­
men haben. So ist z.B. der Begriff ,Substanz', den Thomas in seiner Lehre über die 
Eucharistie verwendet, durch den Gebrauch in der Naturwissenschaft (,chemische 
Substanz, so verändert, daß heute ein anderes Vorverständnis gegeben ist. Wer also 
ohne weitere Erklärung einem Menschen von heute sagt, durch die Worte des 
konsekrierenden Priesters wandle sich die Substanz des Brotes in die Substanz des 
Leibes Christi, hat ihm mit den Worten des Konzils von Trient eine massive Irrlehre 
gesagt. _ 
Ebenso wird oft viel zu wenig beachtet, daß der Begriff Person, den es in der griechi­
schen Philosophie gar nicht gab, der erst von der Theologie zur Darstellung der 
Trinitätslehre entwickelt wurde, sich heute gewandelt hat. Heute versteht man unter 
Person Selbstbewußtsein, Fähigkeit zur Selbstverfügung in Freiheit, ausschließliche 
Individualität und Unvermischbarkeit. Wer also ohne Erklärung sagt, in Gott sind drei 
Personen, sagt mit den Worten des IV. Laterankonzils dem Menschen von heute, es 
gäbe in Gott drei verschiedene Selbstbewußtseine, drei verschiedene Möglichkeiten zur 
Selbstverfügung in Freiheit und drei sich einander ausschließende Individualitäten -
also drei Götter und damit genau das Gegenteil von dem, was dieses Konzil und schon 
vorher die Synoden von Toledo und Rom sagen wollten. 
Hier ist selbstverständlich auch auf den Wandel der Alltagssprache zu verweisen. 
Wenn im Mittelalter von einem ,braven Soldaten' die Rede war, so meinte man damit 
nicht einen gutmütigen, sondern einen tapferen Soldaten. Ein ,frommer Reitersmann' 

3 M. Machovec, Jesus für Atheisten, Stuttgart 1970; auch M. Machovec, Marxismus und 
Dialektische Theologie, Zilrich 1965; P. K. Schneider (Hg.), Sind Marxisten die besseren 
Christen?, Hamburg 1969. 

28 



V kein Pferdeliebhaber, der 8 Sonntag die Kirche ging und Se1in Oorgen- und
Abendgebet sprach, sondern gehorsamer Kavallerist, der seıinen uftrag auych unt:  ß
Schwierigkeiten ausführte. Wir müßten S bewußt sein, laß heute ele mit Begriffen
wie Gnade, Sünde, Buße Ü, entweder chts oder etiw: anderes verbinden, als

dami  P Sagen wollen und den kirchlichen Dokumenten gemeint ist.

Verschiedene ıtuationen
Theologie ist cht en ] akademische Beschäftigung, esondern der Versuch, die
Aussagen des Glaubens 1n der Sprache und Philosophie der Zeit für eıne konkrete
Situation ormulieren. In diesem Sinn esind die SOß. „Genitiv-Theologien”
verstehen. Vielleicht OÖönnte 1a 661e auch Bereichs-Theologien eNNECN, weil Gc]e einen
Bereich des menschlichen Lebens theologisch reflektieren. Genitiv-Theologien sind

eıne Theologie der irdischen Wirklichkeiten, ein! Theologie der Arbeit, eine
eologie der Politik bis ZUTr neuesten Blüte einer eologie der Zärtlichkeit. Solche
Theologien sind celbstverständlich Jegitim, ist edoch klar, T diesen Theologien
cht das gesamte theologische Gebäude den Blick kommen kann und die eiıne
Theologie durch die andere ergänzt werden muß
Man spricht eute ONn Adjektiv-Theologien und meint damit die .  europäi  sche,
aciatische oder die südamerikanische Theologie. Was 1er die Verschiedenheit erzeugt,
eind cht Ur die Träger der Theologie, die aus geographisch verschiedenen Regionen
kommen, ihre el  en Traditionen und Denkmodelle und auch ihr eıgenes Tempera-
m mitbringen, sondern auch die verschiedenen Verhältnisse, die die eologie
gemacht wurde, SOWI1e die Verschiedenheit der Probleme, auf die d  1ese Theologien
1l-| Antwort darstellen. ist keineswegs bedauernswert, dafßß verschiedenen
okalen Traditionen verschiedene eologien entwickelt werden. Vielmehr wurden im
Missionsdekret des IT Vatikanums die okalen Kirchen aufgefordert, „„qUS Brauchtum
und Tradition ihrer Völker, Weisheit und Wissen, ÜUS Kunststil und Fertigkeit”
alles Zu entnehmen, ZUT Ehre des Öpfers und ZUT. rechten Gestaltung des
christlichen Lebens beitragen Ebenso heißt dort, €  —  D mMusSse  .. In Je!  dem SOZ10-
kulturellen Grofraum die theologische Besinnung werden, die Licht der
Tradition der Gesamtkirche die von Gott geoffenbarten Ta  ® und Worte aufs Ne
durchforscht‘1. So werde das christliche Leben der Eigenart jeder Kul angepaßt und
würden die Traditionen der Völker die katholische Finheit hineingenommen. In der
Kirchenkonstitution est „Darum eibt auch in der kirchlichen Gemeinschaft

Recht chen, die sich eigener Überlieferungen erfreuen, unbeschadet des
T1mats des €es Pet  T1, welcher der gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die
rechtmäßigen Verschiedenheiten schützt und zugleich darüber wacht, D die Besonder-
heiten der Finheit nicht NUur nich!  Pr schaden, sondern ihr vielmehr dienen“‘S.
Man hat damit die Vorstellung zurückgewiesen, 8 er Rom die röm.-kath.,
eologie die ganze Welt gemacht und durch die einzelnen Bischöfe und Theologen
dann verteilt werden Onnte. Theologie ist nich  en I Rede von Gott, sondern auch
theologische Interpretation der konkreten Situation, der aktuell aufgegebenen Pro-
bleme, die eben zu verschiedenen Zeiten und verschiedenen Orten verschieden sind.
Wenn die Kirche in jedes orf einen Fachtheologen schickt und alle ÄAnstrengungen
macht, einen solchen schicken können, hat das rund auch da  rin, eben

edes Dorf, Ja für jeden einzelnen Menschen, eiıne eigene Theologie gemacht werden
muß Nur en Theologe, der mit sein! Gemeinde lebt, kann auch eine Theologie die
CGemeinde entwickeln, die auf die tatsächlichen Fragen der Gemeinde eingeht. GSelbst-
verständlich braucht dies icht allein tun, sondern coll die theologische
Reflexion der Gemeinde anTecgen und enken

aticanum IL., ]  { =;! t"! 22., Kirch:  m 13.,

29

war kein Pferdeliebhaber, der am Sonntag in die I<irdi.e ging und sein Morgen- und 
Abendgebet sprach, sondern ein gehorsamer Kavallerist, der seinen Auftrag auch unter 
Schwierigkeiten ausführte. Wir müßten uns bewußt sein, daß heute viele mit Begriffen 
wie Gnade, Sünde, Buße u. dgl. entweder nichts oder etwas anderes verbinden, als 
wir damit sagen wollen und als es in den kirchlidten Dokumenten gemeint ist. 

2) Verschiedene Situationen 

Theologie ist nicht eine blo8 akademische Beschäftigung, sondern der Versuch, die 
Aussagen des Glaubens in der Sprache und Philosophie der Zeit für eine konkrete 
Situation zu formulieren. In diesem Sinn sind die sog. ,,Genttiv-Theologien" zu 
verstehen. Vielleicht könnte man sie auch Bereichs-Theologien nennen, weil sie einen 
Bereich des menschlichen Lebens theologisch reflektieren. Genitiv-Theologien sind 
z. B. eine Theologie der irdischen Wirklichkeiten, eine Theologie der Arbeit, eine 
Theologie der Politik bis zur neuesten Blüte: einer Theologie der Zärtlichkeit. Solche 
Theologien sind selbstverständlich legitim, es ist jedoch klar, daß in diesen Theologien 
nicht das gesamte theologische Gebäude in den Blick kommen kann und die eine 
Theologie durch die andere ergänzt werden muß. 
Man spricht heute von Adjektiv-Theologien und meint damit z. B. die europäische, 
asiatische oder die südamerikanische Theologie. Was hier die Verschiedenheit erzeugt, 
sind nicht nur die Träger der Theologie, die aus geographisch verschiedenen Regionen 
kommen, ihre eigenen Traditionen und Denkmodelle und auch ihr eigenes Tempera­
ment mitbringen, sondern auch die verschiedenen Verhältnisse, für die die Theologie 
gemacht wurde, sowie die Verschiedenheit der Probleme, auf die diese Theologien 
eine Antwort darstellen. Es ist keineswegs bedauernswert, daß aus verschiedenen 
lokalen Traditionen verschiedene Theologien entwickelt werden. Vielmehr wurden im 
Missionsdekret des II. Vatikanums die lokalen Kirchen aufgefordert, ,,aus Brauchtum 
und Tradition ihrer Völker, aus Weisheit und Wissen, aus Kunststil und Fertigkeit" 
alles zu entnehmen, was zur Ehre des Schöpfers und zur rechten Gestaltung des 
christlichen Lebens beitragen kann. Ebenso hei8t es dort, es müsse „in jedem sozio­
kulturellen Gro8raum die theologische Besinnung angespornt werden, die im Licht der 
Tradition der Gesamtkirche die von Gott geoffenbarten Taten und Worte aufs neue 
durchforscht"'· So werde das christliche Leben der Eigenart jeder Kultur angepaßt und 
würden die Traditionen der Völker in die katholische Einheit hineingenommen. In der 
Kirchenkonstitution liest man: ,,Darum gibt es auch in der kirchlichen Gemeinschaft 
zu Recht Teilkirchen, die sich eigener Oberlieferungen erfreuen, unbeschadet des 
Primats des Stuhles Petri, welcher der gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die 
rechtmäßigen Verschiedenheiten schützt und zugleich darüber wacht, daß die Besonder­
heiten der Einheit nicht nur nicht schaden, sondern ihr vielmehr dienen"5• 

Man hat damit die Vorstellung zurückgewiesen, daß etwa in Rom die röm.-kath. 
Theologie für die ganze Welt gemacht und durch die einzelnen Bischöfe und Theologen 
dann verteilt werden könnre. Theologie ist nicht nur Rede von Gott, sondern auch 
theologische Interpretation der konkreten Situation, der aktuell aufgegebenen Pro­
bleme, die eben zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten verschieden sind. 
Wenn die Kirche in jedes Dorf einen Fachtheologen schickt und alle Anstrengungen 
macht, einen solchen schicken zu können, so hat das einen Grund auch darin, daß eben 
für jedes Dorf, ja für jeden einzelnen Menschen, eine eigene Theologie gemacht werden 
muß. Nur ein Theologe, der mit seiner Gemeinde lebt, kann auch eine Theologie für die 
Gemeinde entwickeln, die auf die tatsächlichen Fragen der Gemeinde eingeht. Selbst­
verständlich braucht er dies nicht allein zu tun, sondern er soll die theologische 
Reflexion der Gemeinde selbst anregen und lenken. 

4 Vaticanum II., Mission 22. 5 Kirche 13. 

' 
29 



Tatsächlich gibt vielen Gemeinden eine Akzentuierung der Theologie, z. B.
Richtung Mariologie, Mission, Herz-Jesu-Verehrung, Apostolat und dergleichen. Man

auch beobachten onnen  x (und hoffentlich kann S es!), daß verschiedenen
Pfarren verschiedene Probleme Sprache kommen und diese Probleme auch unter
verschiedenem Aspekt dargestellt werden. Nur eine solche Thologie ist auch griffig
und ommt Sso nah die Menschen heran, laß darin eine Lebens- und Glaubens-
hiltfe sehen.
B der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes Jahre 1977 ın Daressalaam
al indonesischer er TTa  1r sind viel lange daran gewöhnt, alle das
Wasser demselben Brunnen schöpfen, der Annahme, < dies der einzige
ÖOrt sel, dem das Wasser, das der einen Quelle fließt, gefunden werden kann.
Das hat verdorben. Denn das Wasser dem alten Brunnen hat den Geschmack
seiner Umgebung angeNOMMEN. Wir brauchen Brunnen, die äher Häusern
liegen und doch derselben Quelle gespeist werden und dasselbe Wasser des Lebens,
das benötigen, liefern“® Der edner hat dies £reilich der Notwendigkeit
eigener Theologien gemäß eigenen Traditionen der Völker gemeint, 25 aber

gewlsser Weise wohl auch einzelne Gemeinden und einzelne enschen.

Der der biblischeneo
Die Vielheit der Theologien ı6+ keineswegs blofß eıne spätere Verästelung ursprünglich
einheitlicher theologischer Gedanken. ehen Quelle aller Theologie, zu
und Tradition e.  ck, fGnden WIT VvVon Anfang an verschiedene Traditionsstränge,
beginnend mıf den verschiedenen Schöpfungsberichten 15 ZU den henden und
tröstenden ussagen der Apokalypse. Begrifte, die für die Darstellung der Heilsbot-
schaft die Synoptiker unentbehrlich scheinen, wie Q\A der Begriff WETÄVOLO,
kommen anderen ntl Schriften, wiıe bei Johannes, überhaupt nicht OT, Es geht
hier keineswegs bloß } kleine Nuancierungen der Theologie, sondern 18  ALl muß VvVon
einer verschiedenen Darstellung der Grundaussagen sprechen. gibt
schiedene biblische Christologien I. den Synoptikern wird Jesus VOT: allem als der
vorhergesagte as gedeutet, Johannes stellt als 50  A Gottes dar und Paulus
E den Kyrios der Bei den Synoptikern ıst der zentrale Inhalt der Botschaft
Jesu die Verkündigung des Reiches Gottes (wiederum unterschieden Reich Gottes
und Himmelreich), bei ohannes 1st der zentrale Begriff „Leben  “  °
Fo gibt auch eiıne einheitliche nt1 Ethik, sondern eiıne ersta) Vielfalt nt] Ethiken,
die einander fast auszuschließen scheinen. Der ogen spannt sich vVon den Radikal-
forderungen der Bergpredigt bis ZUFC Ethik der Pastoralbriefe, die einNe Empfehlung
bürgerlicher Rechtschaffenheit mündet. Er spannt cich VC eiINer efen dogmatischen
Begründung der Fth:  D des Paulus bis einer nahezu begründungslosen Gebots- und
Verbotsethik bei Jakobus. Man würde diesen Texten nicht gerecht, ginge Ian wertend
und klassi  erend sie heran. Die Verschiedenheit der Ethiken erklärt sich schlicht
daraus, da schon die n+t1 Schriften recht verschiedene Situationen Vo ÄAugen hatten.
Die und (seneration der christlichen Gemeinden hatten eben andere Probleme
cdie Generation. Nach dem radikalen Aufbruch der Urgemeinden kam 5 ZU

Konsolidierung der Kirchenordnung, einer kestigung der Ämter und zu einem
ersten Stadium einer verfaßten, durch Tradition, Amt und Recht geordneten Kirche
F mußten Extreme pneumatischer oder acketischer Hinsicht abgewehrt werden,
außerdem Wäar das akuum auszufüllen, das durch das Verlassen der heidnischen
Religion und Et  z entstanden WAarlr. Aus diesem Bedürfnis nach einer  w“ Grundkatechese
entstanden eben 1n den Pastoralbriefen, Jakobusbrief und anderen späateren
Schriften ethische Haustafeln, die nicht sehr spezifisch christlich erscheinen. Sie

Lutherische emennscha: Ntexi Afrika, Hamburg 1977, 58,

30

Tatsächlich gibt es in vielen Gemeinden eine Akzentuierung der Theologie, z.B. in 
Richtung Mariologie, Mission, Herz-Jesu-Verehrung, Apostolat und dergleichen. Man 
wird auch beobachten können (und hoffentlich kann man esl), daß in verschiedenen 
Pfarren verschiedene Probleme zur Sprache kommen und diese Probleme auch unter 
verschiedenem Aspekt dargestellt werden. Nur eine solche Thologie ist auch griffig 
und kommt so nah an die Menschen heran, daß sie darin eine Lebens- und Glaubens­
hilfe sehen. 
Bei der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes im Jahre 1977 in Daressalaam 
sagte ein indonesischer Redner: ,,Wir sind viel zu lange daran gewöhnt, alle das 
Wasser aus demselben Brunnen zu schöpfen, in der Annahme, daß dies der einzige 
Ort sei, an dem das Wasser, das aus der einen Quelle ßießt, gefunden werden kann. 
Das hat uns verdorben. Denn das Wasser in dem alten Brunnen hat den Geschmack 
seiner Umg-ebung angenommen. Wir brauchen Brunnen, die näher bei unseren Häusern 
liegen und doch von derselben Quelle gespeist werden und dasselbe Wasser des Lebens, 
das wir benötigen, liefem"8• Der Redner hat dies freilich von der Notwendigkeit 
eigener Theologien gemäß eigenen Traditionen der Völker gemeint, es gilt aber 
in gewisser Weise wohl auch für einzelne Gemeinden und einzelne Menschen. 

4. Der Pluralismus der biblischen Theologien 

Die Vielheit der Theologien ist keineswegs bloß eine spätere Verästelung ursprünglich 
einheitlicher theologischer Gedanken. Gehen wir zur Quelle aller Theologie, zu Schrift 
und Tradition zurück, so ßnden wir von Anfang an verschiedene Traditionsstränge, 
beginnend mit den verschiedenen Schöpfungsberichten bis zu den drohenden und 
tröstenden Aussagen der Apokalypse. Begriffe, die für die Darstellung der Heilsbot­
schaft für die Synoptiker unentbehrlich scheinen, wie etwa der Begriff µei:avoia, 
kommen in anderen ntl Schriften, wie z.B. bei Johannes, überhaupt nicht vor. Es geht 
hier keineswegs bloß um kleine Nuanderungen der Theologie, sondern man muB von 
einer verschiedenen Darstellung der Grundaussagen sprechen. So gibt es z. B. ver­
schiedene biblische Christologien. Bei den Synoptikern wird Jesus vor allem als der 
vorhergesagte Messias gedeutet, Johannes stellt ihn als Sohn Gottes dar und Paulus 
nennt ihn den Kyrios. - Oder: Bei den Synoptikern ist der zentrale Inhalt der Botschaft 
Jesu die Verkündigung des Reiches Gottes (wiederum unterschieden in Reich Gottes 
und Himmelreich), bei Johannes ist der zentrale Begriff „Leben". 
Es gibt auch keine einheitliche ntl Ethik, sondern eine erstaunliche Vielfalt ntl Ethiken, 
die einander fast auszuschließen scheinen. Der Bogen spannt sich von den Radikal­
forderungen der Bergpredigt bis zur Ethik der Pastoralbriefe, die in eine Empfehlung 
bürgerlicher Rechtschaffenheit mündet. Er spannt sich von einer tiefen dogmatischen 
Begründung der Ethik des Paulus bis zu einer nahezu begründungslosen Gebots- und 
Verbotsethik bei Jakobus. Man würde diesen Texten nicht gerecht, ginge man wertend 
und klassifizierend an sie heran. Die Verschiedenheit der Ethiken erklärt sich schlicht 
daraus, daß schon die ntl Schriften recht verschiedene Situationen vor Augen hatten. 
Die 2. und 3. Generation der christlichen Gemeinden hatten eben andere Probleme als 
die 1. Generation. Nach dem radikalen Aufbruch der Urgemeinden kam es zu einer 
Konsolidierung der Kirchenordnung, zu einer Festigung der Ämter und zu einem 
ersten Stadium einer verfaßten, durch Tradition, Amt und Recht geordneten Kirche. 
Es mußten Extreme in pneumatischer oder asketischer Hinsicht abgewehrt werden, 
außerdem war das Vakuum auszufüllen, das durch das Verlassen der heidnischen 
Religion und Ethik entstanden war. Aus diesem Bedürfnis nach einer Grundkatechese 
entstanden eben in den Pastoralbriefen, im Jakobusbrief und in anderen späteren 
Schriften ethische Haustafeln, die nicht sehr spezifisch christlich erscheinen. Sie waren 

8 Lutherische Gemeinschaft im Kontext Afrika, Hamburg 1977, 58. 

30 



jedoch rech: Wort S  ten Zeit und die augenblickliche Situation, wenn
auch überrascht, aßl die hohen und radikalen Forderungen der ersten Generation fast
VCIgBESSCH scheinen.
Dies les beweist: Schon das ist csehr unbefangen mit theologischen Ableitungen
und Begründungen S  S und hat eine erstaunliche Pluralität Theologien
entwickelt.

5,. Postulate 4 vielen eologien imSdes n  3} Glaubens
Damit der PINEe Glaube B-  er durch die Vielfalt der Theologien zerteilt werde, mussen  x
folgende Voraussetzungen gegeben SPe1N:!

Die Er_kenntnis der Relativit  -ät jeder Theologie
Das wichtigste Medium der Relativierung ist die Erkenntnis der Geschichtlichkeit
jeglicher Theologie. Der christliche Glaube selbst und die Offenbarung cind n eine
konkrete Geschichte, al konkrete Personen gebunden und geographisch okalisiert,
Ebenso ist jede Theologie geschichtlich bestimmt* durch Sprache und Situation, durch
die geschichtliche Fragestellung und das kulturelle Umfeld, dem die Antwort erfolgt.
Das macht jede Theologie relativ und ihre Aussagen letztlich Aul geschichtlichen
Kontext verständlich
Wer also eine historische theologische Aussage verwendet, muß S]: die Mühe machen,
den geschichtlichen Kontext Z studieren und SeiINe Darstellung auch einzubringen,

bei dieser geschichtlichen theologischen Formulierung gEBANgBEN ist, Il|"l  en
erk]  aren, welche theologischen, un Umständen aber auch sOzialen  e und politi-

schen Fragen ZUr Debatte standen, S01  — S auf dem Marktplatz VO onstantinopel
über christologische Fragen stritt und Rom kirchenamtliche Außerungen ormulierte.
50 ist auch heute -  er möglich, eine eologie der Befreiung zu verstehen
oder verkündigen, ohne die konkreten politischen und cozialen Verhältnisse Güd-
amerikas zı kennen, diese eologie entwickelt wurde Selbstverständlich
eine theologische Aussage innerhalb eines historischen Bezugsrahmens richtig oder
fal:  A sSein. Was aber innerhalb e1ines solchen richtig ist, einem anderen
Zusammenhang und Bezugssystem durchaus falsch cein.
Eine theologische Äussage soll edoch selbst einen gewissen Beitrag ZUT Relativierung
leisten, S1e muß versuchen, die gegebene Glaubensinterpretation Beziehung
anderen zZu Das er von Pfingsten besteht einmal einer Vielfalt der
Sprachen, enen der eiıne Glaube verkündigt wird. Mancher eologe spricht NUr
Se1ne eigene Sprache und zeigt icht die Anschlußstellen e1ine andere, geschweige
denn, selbst anderen Sprachen reden könnte. Dieses Pfingstwunder ließe sich

etw: durch Studium der Geschichte einzelner Formulierungen erse!  ‚f bzw das
Wunder könnte einem solchen Studium bestehen.
icht eine Vielheit Von Theologien bildet also eine Gefahr für den Glauben, sondern
eine absolut gesetzte Theologie, celbstverständlich atıch dann, s1e vVon der
kirchlichen Autorität, Lehramt selbst, absolut gesetzt wird. Das scheint der
Kernpunkt der Fragen ZU seln, die Hans Küng eiınen Büchern anspricht?”. Freilich
vermeidet dabei selbst cht immer den indruck, seine ene Theologie absolut
C{  S21   Tzen zZ.U wollen. Er weist edoch völlig zZu Recht auf die Tatsache hin, @5
keine absolut richtigen Gätze bt, weil jeder Satz seıne Richtigkeit letztlich von eiıner
möglichen Definierbarkeit der verwendeten Begriffe, Vom gesamten Kontext und Von
der Situation, der gesprochen wurde, erhält® Das heißt jedoch beileibe nicht,

Y Vgl Küng,arFine Anfrage, Zürich 1970 Küng (Hg.), Fehlbar? Eine Bilanz,
Zürich 1973R n  Küng, Unfehlbar, 125—137.

jedoch das rechte Wort zur rechten Zeit und für die augenblickliche Situation, wenn es 
auch überrascht, daß die hohen und radikalen Forderungen der ersten Generation fast 
vergessen scheinen. 
Dies alles beweist: Schon das NT ist sehr unbefangen mit theologischen Ableitungen 
und Begründungen umgegangen und hat eine erstaunliche Pluralität von Theologien 
entwickelt. 

5. Postulate an die vielen Theologien im Dienst des einen Glaubens 

Damit der eine Glaube nicht durch die Vielfalt der Theologien zerteilt werde, müssen 
folgende Voraussetzungen gegeben sein: 

1) Die Erkenntnis der Relati'oität jeder Theologie 

Das wichtigste Medium der Relativierung ist die Erkenntnis der Geschichtlichkeit 
jeglicher Theologie. Der christliche Glaube selbst und die Offenbarung sind an eine 
konkrete Geschichte, an konkrete Personen gebunden und geographisch lokalisiert. 
Ebenso ist jede Theologie geschichtlich bestimmt durch Sprache und Situation, durch 
die geschichtliche Fragestellung und das kulturelle Umfeld, in dem die Antwort erfolgt. 
Das macht jede Theologie relativ und ihre Aussagen letztlich nur im geschichtlichen 
Kontext verständlich 
Wer also eine historische theologische Aussage verwendet, mu.8 sich die Mühe madten, 
den geschidttlichen Kontext zu studieren und in seine Darstellung audt einzubringen, 
worum es bei dieser geschichtlichen theologischen Formulierung gegangen ist. Er muß 
also erklären, welche theologischen, unter Umständen aber auch sozialen und politi­
schen Fragen zur Debatte standen, wenn man auf dem Marktplatz von Konstantinopel 
über christologische Fragen stritt und in Rom kirchenamtliche Äußerungen formulierte. 
So ist es z. B. auch heute nicht möglich, eine Theologie der Befreiung zu verstehen 
oder zu verkündigen, ohne die konkreten politischen und sozialen Verhältnisse Süd­
amerikas zu kennen, wo diese Theologie entwickelt wurde. - Selbstverständlich kann 
eine theologische Aussage innerhalb eines historischen Bezugsrahmens richtig oder 
falsch sein. Was aber innerhalb eines solchen richtig ist, kann in einem anderen 
Zusammenhang und Bezugssystem durchaus falsch sein. 
Eine theologische Aussage soll jedoch selbst einen gewissen Beitrag zur Relativierung 
leisten, d. h. sie mu.8 versuchen, die gegebene Glaubensinterpretation in Beziehung zu 
anderen zu setzen. Das Wunder von P.6ngsten besteht nun einmal in einer Vielfalt der 
Sprachen, in denen der eine Glaube verkündigt wird. Mancher Theologe spricht nur 
seine eigene Sprache und zeigt nicht die Anschlußstellen an eine andere, geschweige 
denn, daß er selbst in anderen Sprachen reden könnte. Dieses Pßngstwunder ließe sich 
in etwa durch ein Studium der Geschichte einzelner Formulierungen ersetzen, bzw. das 
Wunder könnte in einem solchen Studium bestehen. 

Nidtt eine Vielheit von Theologien bildet also eine Gefahr für den Glauben, sondern 
eine absolut gesetzte Theologie, selbstverständlich auch dann, wenn sie von der 
kirchlichen Autorität, d. h. vom Lehramt selbst, absolut gesetzt wird. Das scheint der 
Kernpunkt der Fragen zu sein, die Hans Küng in seinen Büchern anspricht7• Freilich 
vermeidet er dabei selbst nicht immer den Eindruck, seine eigene Theologie absolut 
setzen zu wollen. Er weist jedoch m. E. völlig zu Recht auf die Tatsache hin, daß es 
keine absolut richtigen Sätze gibt, weil jeder Satz seine Richtigkeit letztlich von einer 
möglichen Definierbarkeit der verwendeten Begriffe, vom gesamten Kontext und von 
der Situation, in der er gesprochen wurde, erhält8• Das heißt jedoch beileibe nicht, 

7 Vgl. H. Küng, Unfehlbar? Eine Anfrage, Zürich 1970. H. Küng (Hg.), Fehlbar7 Eine Bilanz, 
Zürich 1973. 

8 Vgl. H. Küng, Unfehlbar, 128-137. 

31 



1a i nicht Wahrheit en k  önnte. heißt d  Q 31 die Wahrheit
iıimmer Sätzen eren chtigkeit historisch ist. Wittgenstein
weist zudem darauf hin, 1a Begriffe nıe sind, q  g s1ie jedoch die
TaxXıs  - als Verständigungsmittel genügen. Wenn dies von allen Begriffen gesagt werden
kann, ehesten VOoOn theologi  en Begriften. Wie soll Z Begriff wiıie
‚Gott‘ ..  Z15 sein? A er nicht letztlich präzisierbar ist, heißt nicht, dieser

nicht verwendbar ware  p E und nich  er durchaus mıit Recht Vonmn ott ge: werden
k  OÖnnte. ] heißt aber cehr wohl, an bei jeder Rede von Gott dami  er rechnen muß,
daß der Begriff cht definierbar ist und verschiedene Gottesvorstellungen zuläßt. Wenn

eıner Sagt, er glaube Gott, ( weiß mNan damit noch B-  PP wenug. muß sich
erst äher erkundigen, W mit glauben mit Gott ü  nt und
celbst darunter versteht. Ebenso ist eın Bekenntnis Atheismus noch nicht csehr auf-
schlußreich. Man muß nachforschen, welche Gottesvorstellung abgelehnt und
findet cich dann Glaubender mit dem „Athı  en einig. Ebenso
Ver' e sich m  . Glaubensformeln wiıie Gottessohnschaft Jesu, Dreifaltigkeit, mit der
Frage nach der Existenz des Teufels uSs

Jede theologische Aussage kann s analogen Begriffen gemacht werden. Insofern
ist sie von vornherein relativ, 61e stellt eine gewisse, immer unvollkommen
bleibende Beziehung ZWIS!  e  chen der vVon 1715 erfahrenen Wirklichkeit mit Geheimnis
her, das letztlich die Begrifte und damit Begreifen fehlen.

Katholizität
Bei aller Vielfalt möglicher Theologien muß jede katholische Theologie katholisch
bleiben. Vielleicht ist dies E eher möglich, Je mehr SIe S11 ihrer eigenen Relativität

ist. wird dann eniger geneigt sein, den Blick auf das anze, auf das
ZU verstellen. Hans eorg schreibt: „ES wird LV und handfester Weise
gelernt werden a  mussen, Katholizität heißt f  laß sie mit der Kraft der Bejahung
ZU U hat, ohne die allgemeine Verschwommenheit zZUu proklamieren, C  D G1e VeOeT-
schiedene Überlieferungsgestalten zuläßt, ohne das Eine, Ganze der Botschaft und der
Gemeinschaft 3 dem Blick ZU verlieren, *»  k S1ie sich Oftfen halten mufß die
geschichtliche Entwicklung und die Pluralität geistiger und kultureller Situationen, ohne
sich VC ihnen definieren (d. begrenzen) Zu lassen. Und schließlich Katholizität
hat auch mit Sichtbarkeit zu tun, mit der ufgabe, die universale Wahrheit der eınen
Botschaft und die Universalität der einen der emeinschaft der Ortskirchen

darzustellen, daß S1e auch solche wahrgenommen werden können”?,
Jede genitivische Theologie muß sich alcg bewußt sein, dafß 6c1e LUTX einen Bereich in
den Blick bekommt und die anderen Bereiche zumindest nicht verstellen darf. Und
jede adjektivische Theologie muß G1 der Grenzen bewußt seın, die vVon ihrer
erkunft und Fragestellung gezOgEN S1in!  d. Beide mussen zeigen, wıe in der Bejahung
des Teiles Csanze des katholischen Glaubens bejaht
Sie müssen aber auch die Toleranz aufbringen, einander tragen und zu ertragen.
„Toleranz ist das ingeständnis, dere des Bekenntnisses mit der
menschlichen Geisteskraft auch die menschliche Unzulänglichkeit Werk ist  d schreibt
ÖOHo Semmelroth19
Schließlich darf daran erinnert werden, S Theologie etztlich heißt Lobpreis Gottes,
des einen Gottes den vielen Sprachen der Menschen. Wir brauchen lange
eıne AÄAngst VOr den verschiedenen prachen der Menschen und ihren eologien zZu

'haben, wie lange sie den Lobpreis Gottes Sinne haben. Was manchem als
babylonische Sprachverwirrung erscheint, sich durchaus als Wunder vVon

Pfingsten erweılisen.

Semmelroth, S-  . und Grenzen eines Pluralismus in der eologie, in Kremer
° Koch, D vielen eologien und der ein: Glaube, HerKorr 32 (1978) 108.

Gemmelroth udbrack, Neues und Altes, Freiburg 1974,

daß man nicht die Wahrheit sagen könnte. Es heißt nur, daß man die W afuheit 
immer nur in Sätzen sagen kann, deren Richtigkeit historisch bedingt ist. Wittgenstein 
weist zudem darauf hin, daß Begriffe nie ganz präzise sind, daß sie jedoch für die 
Praxis als Verständigungsmittel genügen. Wenn dies von allen Begriffen gesagt werden 
kann, so doch am ehesten von theologischen Begriffen. Wie soll z. B. ein Begriff wie 
,Gott' präzis sein 7 Daß er nicht letztlich präzisierbar ist, heißt freilich nicht, daß dieser 
Begriff nicht verwendbar wäre und nicht durchaus mit Recht von Gott geredet werden 
könnte. Es heißt aber sehr wohl, daß man bei jeder Rede von Gott damit rechnen muB, 
da8 der Begriff nicht definierbar ist und verschiedene Gottesvorstellungen zuläßt. Wenn 
also einer sagt, er glaube an Gott, so weiß man damit noch recht wenig. Man muB sich 
erst näher erkundigen, was er mit glauben und was er mit Gott meint - und was man 
selbst darunter versteht. Ebenso ist ein Bekenntnis zum Atheismus noch nicht sehr auf­
sdtluBreich. Man muB nachforschen, welche Gottesvorstellung abgelehnt wird - und 
findet sich dann mandunal als Glaubender mit dem „Atheisten" einig. - Ebenso 
verhält es sich mit Glaubensformeln wie Gottessohnschaft J esu, Dreifaltigkeit, mit der 
Frage nach der Existenz des Teufels usw. 
Jede theologische Aussage kann nur in analogen Begriffen gemacht werden. Insofern 
ist sie von vornherein relativ, d. h. sie stellt eine gewisse, immer unvollkommen 
bleibende Beziehung zwischen der von uns erfahrenen Wirklichkeit mit dem Geheimnis 
her, für das uns letztlich die Begriffe und damit das Begreifen fehlen. 

2) Katholizität 
Bei aller Vielfalt möglicher Theologien muß jede katholische Theologie katholisch 
bleiben. Vielleicht ist dies umso eher möglich, je mehr sie sich ihrer eigenen Relativität 
bewußt ist. Sie wird dann weniger geneigt sein, den Blick auf das Ganze, auf das lSlov 
zu verstellen. Hans Georg Koch schreibt: ,,Es wird in ganz neuer und handfester Weise 
gelernt werden müssen, was Katholizität heißt: daß sie mit der Kraft der Bejahung 
zu tun hat, ohne die allgemeine Verschwommenheit zu proklamieren, daß sie ver­
sdrleclene Oberlieferungsgestalten zuläßt, ohne das Eine, Ganze der Botschaft und der 
Gemeinschaft aus dem Blick zu verlieren, daß sie sich offen halten muß für die 
geschichtliche Entwicklung und die Pluralität geistiger und kultureller Situationen, ohne 
sich von ihnen deßnieren (d. h. begrenzen) zu lassen. Und schließlich: Katholizität 
hat auch mit Sichtbarkeit zu tun, mit der Aufgabe, die universale Wahrheit der einen 
Botschaft und die Universalität der einen Kirche in der Gemeinschaft der Ortskirchen 
so darzustellen, daß sie auch als solche wahrgenommen werden können"9• 

Jede genitivische Theologie muß sich also bewußt sein, daß sie nur einen Bereich in 
den Blick bekommt und die anderen Bereiche zumindest nicht verstellen darf. Und 
jede adjektivische Theologie muß sich der Grenzen bewußt sein, die ihr von ihrer 
Herkunft und Fragestellung gezogen sind. Beide müssen zeigen, wie in der Bejahung 
des Teiles das Ganze des katholischen Glaubens bejaht wird. 
Sie müssen aber auch die Toleranz aufbringen, einander zu tragen und zu ertragen. 
„Toleranz ist das Eingeständnis, daß in der Ausdeutung des Bekenntnisses mit der 
menschlichen Geisteskraft auch die mensdtliche Unzulänglichkeit am Werk ist", schreibt 
Otto Semmelroth10• 

Schließlich darf daran erinnert werden, was Theologie letztlich heißt: Lobpreis Gottes, 
des einen Gottes in den vielen Sprachen der Menschen. Wir brauchen so lange 
keine Angst vor den verschiedenen Sprachen der Menschen und ihren Theologien zu 
'haben, wie lange sie den J,.obpreis Gottes im Sinne haben. Was manchem als 
babylonische Sprachverwirrung erscheint, kann sich durchaus als Wunder von 
Pfingsten erweisen. 

9 H. G. Koch, Die vielen Theologlen und der eine Glaube, HerKorr 32 (1978) 108. 
10 O. Semmelroth, Recht und Grenzen eines Pluralismus In der Theologie, in: 7. Kremer / 

0. Semmelroth / 1. Sudbradc, Neues und Altes, Freiburg 1974, 53. 

32 


