O SdhlieBlich hat die von der Bibel geforderte Nichsten- und Feindesliebe nicht immer
den ihr zustehenden Platz. Die Nidhstenliebe gilt nur dem, der in der Organisation
ist — oder noch dazu kommen kann. Mit Nichstenliebe hingt auch Verzeihen zu-
sammen. Dieses Verhalten ist z. B. aber fiir ,Scientology” offensichtlich nicht
erstrebenswert, Es wird negativ gesehen — dhnlich wie Tadel und Kritik. Und die
Feindesliebe — wohl eine der urspriinglichsten Forderungen Christi — ist gleichfalls
kaum bekannt. Feinde — und seien es auch die eigenen Eltern — werden eher
attackiert. In Scientology gab es bis 1968 sogar einen Passus, daf man einen
Menschen im ,,Zustand des Verrates”, wie sie sich ausdriicken, beliigen und be-
triigen diirfe, man diirfe ihm Streiche spielen und ihn sogar vernichten.

Die Angebote der ,neuen Jugendreligionen” kénnen auf den ersten Blick neutral
erscheinen, sie bieten sich als die Moglichkeit zum Gliick an. Die Praxis zeigt aber,
daB8 eine Mitgliedschaft eine wachsende — materielle wie geistige — Abhingigkeit
darstellen kann. Untersuchungen von psychiatrischer Seite sprechen eine sehr
ernste Sprache. So heilt es in einer amerikanischen Stellungnahme zur Praxis der
Jugendreligionen: ,Solche Taktiken sind direkte Angriffe auf die Gesundheit und
konnen die kiinftige Entwicklung der Perstnlichkeit ernstlich hemmen.” (Clark,
Untersuchung iiber die Auswirkungen einiger religitser Sekten auf Gesundheit
und Wohlergehen ihrer Anhinger). So werfen die neuen Heilsbringer eine Reihe
von Fragen auf, denen wir uns stellen sollten.

GOTTFRIED ROTH

Besessenheit oder psychiatrische Erkrankung?

Die Diskussion iiber Teufel, Dimonen, Besessenheit! und Exorzismus ist im
Alltag weitgehend abgeklungen und hat niichternen Disputen in Fachkreisen Platz
gemacht. Damit ist erreicht, was ein bischoflicher Freund fiir notwendig und allein
zielfilhrend ansieht: (6ffentliches) Theologengezink bringe nichts, auler Unsicher-
heit unter den Gliubigen. Frei von Affekten und vorgefaiten Meinungen kann nun
das Gesprich gefithrt werden, mit Eifer und in Redlichkeit.

J. Kremer hat den status quaestionis ausfiihrlich dargelegt®; eine umfangreiche
Studie, die mit der Schilderung dreier kirchlich und wissenschaftlich verantwort-
barer Neuinterpretationen beendet wird. Nach J. Kremer ,ist a priori nicht aus-
zuschlieBen, daB der Macht des Bosen eine eigene, geschaffene, selbstindige
Existenz zukommt; daf aber unter Berufung auf die Bibel eine solche nicht
unbedingt gefordert werden” miisse. Man kénne sich aber auch fiir beide Auf-
fassungen offen halten.

Seitens der Psychiatrie findet sich hinsichtlich dieser Problematik einerseits Ableh-
nung von Besessenheit (K. Jaspers, J. Wyrsch), andererseits aber differential-
diagnostisches Bemiihen, nimlich zwischen Besessenheit und Pseudobesessenheit
zu unterscheiden, was schon Anton de Haen® gefordert hatte. Man wird aber auch

1 Gjehe das Buch von Walter Kasper und Karl Lehmann (Hg.), Teufel, Dimonen, Besessen-
heit. Zur Wirklichkeit des Bisen. Mit Beitrdgen von Walter Kaspar, Karl Kertelge, Karl
Lehmann und Johannes Mischo. (148.) Griinewald, Mainz 1978. DM 16.80.

2 Im Wiener Diézesanblatt Jg. 116 (1978) 57—60.

3 Anton de Haen (1704—1776) Leibarzt der Kaiserin Maria Theresia.

59



an die discretio spirituum der mystischen Psychologie erinnert, derzufolge z. B.
Therese von Avila! auflergewdhnliche Vorginge oder Erscheinungen nach ihrer
theogenen, dimonogenen oder anthropogenen (psychogenen bzw. pathogenen) Verur-
sachung zu unterscheiden sich bemiihte.

*

Die Beitrige von K. Kertelge, W. Kasper und K. Lehmann® bringen die wesent-
lichen theologischen Anteile der Gesamtproblematik, ohne die der psychiatrische
Sektor ja nur eine Scheinfrage wire.

Nach eingehenden exegetischen Analysen kommt K. Kerfelge in seinem Beitrag
~Teufel, Dimonen, Exorzismen in biblischer Sicht” (9—39) zur Konklusion, daf die
,Besessenen” mit ihrer Krankheit in sinnfilliger Weise eine Situation signalisieren,
die nicht nur diese Kranken, sondern die Menschen iiberhaupt betrifft (33); es
wird ,auf eine allein medizinisch und psychotherapeutisch nicht mehr erreichbare
JKrankheitsgeschichte’ verwiesen, die in den transsubjektiven Bereich einer all-
gemeinen Unbheilssituation hineinreicht” (33). Kertelge betont eine nicht zu leug-
nende Existenz dimonischer Michte und Gewalten (37); man diirfe aber den
Begriff Person (personales Boses) nicht als Bezeichnung einer Wiirde auffassen
(38), denn ,der Teufel erscheint vielmehr als eine liignerische Verkehrung der
Personwiirde” (38).

W. Kasper sieht in seinem Beitrag ,Das theologische Problem des Bosen” (41—69)
das Phinomen des Bosen als eine unabweisbare Gegebenheit der Erfahrung
(43, 45), er skizziert kurz die philosophische Diskussion von Kant bis R. Guardini,
P. Tillich, P. Ricoeur, H. Haag, H. Schlier, J. Ratzinger und betont, daf8 die Antwort
auf die Frage nach dem Bdsen im Evangelium vorgegeben sei, insofern Gott
Herr auch iiber alle Michte und Gewalten des Bidsen ist (51.) Biblisch gesehen ist
das Bose die Perversion von Ja und Nein, das diabolisch durcheinandergeworfen
wird, aber diese Perversion ,kann nur von einem mit geistiger Erkenntnis und
freiem Willen begabten Wesen stammen. Beides zusammen gehért zum Wesen
der Person” (63). Denn ,nur die Person kann den Sinn ihres Daseins realisieren
oder pervertieren” (63). Freilich geht es ,letztlih nicht um ontologische Spekula-
tionen, sondern um soteriologische Aussagen” (64). Das Gebet ,Erlése uns von
dem Bosen” (Boses als maskulin oder neutrisch verstehbar) schafft Raum fiir Gott,
macht frei fiir Jesus Christus.

K. Lehmann untersucht in seinem Beitrag ,Der Teufel — ein personales Wesen?”
(71—98) die (zentrale) Frage, ob der Teufel ein personales Wesen sei und betont
die Aufgabe, ,ausdriicklicher und genauer zu erkldren, was denn gemeint sein
kann, wenn der Satan und die Dimonen ,personale Wesen’ genannt werden” (82).
Personalitit des Teufels besage zunichst geistige Natur mit Kriften der Erkenntnis
und des Willens ausgestattet (92). Bioses konne es nur aus einer Entscheidung
geben, und nur eine Kreatur mit dieser M&glichkeit, sich gegen Gott zu entscheiden,
kann bose sein, also nur eine Person, die urspriinglich als gut geschaffen wurde
(95f). ,Die personale Deutung ist trotz gegenteiligen Augenscheins keine
mythische Zumutung, sondern die plausibelste und die am meisten rationale Antwort”
(96).

Im letzten Kapitel — J. Mischo: ,Dimonische Besessenheit””. Zur Psychologie irratio-
naler Reaktionen (99—146) — werden psydhiatrische Fragen und psychologisch-
parapsychologische Aspekte besprochen. Einleitend (102 f, 111 f) wird eine Umfrage
verkiirzt wiedergegeben und werden die Antworten kath. und evang. Theologen
gegeniibergestellt. Zitate aus der einschligigen Literatur zeigen die Vielfalt der

4 Spanische Ordensreformerin und Mystikerin 1515—1582. 5 Siehe Anm. 1.

60



Antworten, Kriterien zur Diagnose der dimonischen Besessenheit werden nach
T. K. Usterreich und gemidf dem Rituale Romanum von 1614 referiert und die
Aversion gegen das Religiose (107) als weiteres Kriterium hinzugefiigt. J. Mischo
verweist darauf, daf eigentlich im Rituale Romanum ,nicht etwa theologische oder
psychopathologische Merkmale angesprochen sind, sondern parapsychische Erfah-
rungen” (108). Letztere werden als rein natiirliche Vorginge angesehen, ,die mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit auf eine frilhe Form der menschlichen Kommu-
nikation zuriickgehen” (109). Der Film ,Exorzist”, der Fall Klingenberg und ein
privater Fall werden referiert und kommentiert. Weitere Uberlegungen zu einer
psychopathologischen Klassifikation werden mittels des Freudschen Schemas
(Aktualneurosen, Psychoneurosen und traumatische Neurosen) angestellt. Das
Phinomen des Personlichkeitswechsels und des Auftretens mehrerer Perstnlich-
keiten (in einem Leib) werden mit R. L. Stevensons, Dr. Jekyll und M. Hyde
illustriert; es werden weitere ,Fille” referiert: Doris Fischer, die Nonnen von
Louvier, L. Staudenmaier, Gottlieb Dittus. Mischo geht es darum, ,, ,verstindliche
Zusammenhiinge’ (Jaspers) aufzudecken “zwischen der Entstehung eines kompli-
zierten Symptombildes und seiner Deutung als ,dimonische’ Besessenheit” (143).
Der Autor findet eine Gemeinsamkeit in den geschilderten Fillen in der Unfihigkeit
der menschlichen Psyche, ,auseinanderklaffende Antriebe und Strebungen nicht
mehr integrieren zu konnen” (144). Mischo betont ferner, ,da die Kriterien des
Rituale Romanum von 1614 ungeeignet sind, ihre eigenen Anspriiche zu erfiillen”
(144). .

Die theologischen Beitrige zeigen den Teufel als eine personale Macht, als geschaffenes
Geistwesen, das sich aus freiem Willen gegen Gott gewandt hat und imstande ist, auf
den Menschen einen gleichartigen EinfluB auszuiiben, wenn dieser selbst sich dafiir
entscheidet und einem bosen Einflu nachgibt. Wer eine derartige Auffassung respek-
tiert, glaubt nicht an den Teufel in der Weise, wie man an Gott glaubt. Wer sagt, der
Teufel sei keine Person, vielmehr eine Unperson, hat die ontologische Ebene in
Richtung Moral iiberschritten. Besessenheit zeigt sich wohl auch nicht in grotesken
Handlungen, sondern in Blasphemie, Aversion von Gott und sittlicher Depravation,
in bésem Einfluf auf andere Menschen. So kindisch-pathologisch und naiv, wie oft
geschildert, darf man sich das Wirken des Satans nicht vorstellen, der doch ein Wesen
hoher Intelligenz ist. Gerade die obskuren Phinomene wiren ein Argument gegen die
Besessenheit. Der letzte Beitrag des Buches zeigt wenig deutlich die tatsichliche
Situation, insofern die Neu-Ausgabe des Rituale Romanum von 1952 die Kriterien der
Besessenheit nur noch als mdgliche Zeichen anfithrt; auch fehlt eine Einfithrung in die
Problematik der Pseudobesessenheit und der sog. Dimonopathien psychiatrischen
Ursprungs. Nun ist aber seitens der kirchlichen Instanzen eine Bewiltigung des
Problems von Besessenheit und Exorzismus gefordert worden, und zwar unter ver-
stirkter Mithilfe der Medizin, insbesondere der Psychiatrie; es geht um die Unter-
scheidung von Besessenheit und Pseudobesessenheit.

Wenn die Theologie nun von sich aus behauptet, es gibt personales Boses, es gibt den
Teufel, und Besessenheit — niemand vermag dies legitim sonst zu behaupten —, dann
kann die Psychiatrie zwischen Besessenheit und Pseudobesessenheit unterscheiden,
weil es sich nicht um ein Scheinproblem handelt; dann muf die Psychiatrie ihre
differentialdiagnostischen Moglichkeiten anwenden; denn es gibt einige Krankheits-
bilder, die es nahelegen, da man, durch FuBlere Ahnlichkeit beeindrudkt, annahm und
annimmt, es handle sich um dimonogene Phinomene.

Ich habe in meiner bald 30jihrigen neuropsychiatrischen Titigkeit nicht wenige
Menschen sagen héren, sie seien vom Teufel besessen; einige haben dies auch in

. 61



dngstlicher Erregung herausgeschrien. Zu diesen sog. Dimonopathien gehéren vor
allem schizophrene Zustandsbilder mit Personlichkeitsspaltung und schreckhaften
Halluzinationen; ferner depressive (melancholische) Erkrankungen mit einem hodh-
gradigen Versiindigungswahn; diese Patienten fiihlen sich in so abgrundtiefer Schuld,
die sie nur auf einen teuflischen Einfluf zuriickfilhren konnen. Weiters kennt man
Charakterabwegigkeiten (Psychopathien), bei welchen ein moralischer Defekt im Vor-
dergrund steht mit einer angeborenen Gefiihlsarmut und daraus sich ergebender
Brutalitit gegeniiber den Mitmenschen (K. Schneider); ferner Zwangsneurosen mit
blasphemischen Zwingen, psydoneurotische (hysterische) Zustandsbilder mit viel-
filtiger negativer, pervertierter Scheinreligiositit. Die epileptischen Erkrankungen mit
Krampfanfillen und Dimmerzustinden, in denen das Unheimliche und Grauenhafte,
personenfremdes Gehaben und Brutalitit deutlich werden, wurden als Besessenheit
fehlinterpretiert; auch (unfallbedingte oder infektiose) Erkrankungen des Stirnhirns,
weil es dabei zu unverstindlichen und uneinfithlbaren ethischen Entgleisungen kommen

kann,
»

Allen Besessenheitsphinomenen gemeinsam ist ein Ergriffenwerden durch aufler-
menschliche oder auflermenschlich empfundene Michte, ein Ergriffensein, ,das die
Verfiigungsgewalt iiber die eigenen psychischen Funktionen beschrinkt oder aufhebt”
(B. Thum). Nun bedarf es aber einer subtilen Unterscheidung zwischen echter und
krankhafter Besessenheit; daf diese iiberhaupt notwendig ist, kommt aus bestimmten
phinomenologischen Analogien, wie sie eben angedeutet wurden. Das fithrende
Syndrom ergibt sich aus folgenden Vorgingen einer schizophrenen Entwicklung. Eine
hochgradige innere seelische Ambivalenz kann am Anfang einer schizophrenen
Personlichkeitsspaltung stehen. Der Patient erlebt sich, und gleichzeitig erlebt er sich
als einen anderen; er bejaht sich in seinem Dasein und negiert sich zur gleichen Zeit,
es kommt zu einer zunehmenden Storung des Ich-Erlebens, bis zum Verlust der
Meinhaftigkeit (H. J. Weitbrecht). Der Patient fithlt fremde Michte an Stelle eigener
Aktivitit; er fithlt sich von auflen beeinflut, gesteuert und manipuliert. Aus diesem
Entpersonlichungserlebnis, aus diesem Erleben des Gespaltenseins entsteht die Personi-
fikation des (krankhaft) Bosen, es kommt zu einer Deutung des grauenhaft und
angstvoll Erlebten als einer Uberwiltigung durch Teufel und Dimonen. Die Patienten
fliichten in eine ,,dimonologische” Erklirung, um das (krankhafte) Erleben iiberhaupt
ertragen zu konnen. Die Schizophrenie als intrapsychische Verworrenheit, als Des-
integration seelischer Vorginge, zeigt eindrucksvoll eine (iufere) Analogie zur dimo-
nischen Besessenheit, in der ebenfalls ein Durcheinandergeworfensein deutlich wird;
beide Male destruktive Vorgiinge. Pathologischerweise finden sich pervertierte Sexua-
litit und unechte Religiositit gleichzeitig nebeneinander, dhnlich (aber nur #hnlich)
einer diabolischen Blasphemie. Mystik und Pseudomystik lassen sich phinomenologisch
aus der unterschiedlichen Entwicklung gut auseinanderhalten; im ersteren Fall kommt
es zu einem Reifungsproze,, im anderen Fall zu einer Destruktion. Die von der
klassischen Mystik geforderte discretio spirituum ist auch eine gegenwirtige
Aufgabe.

Das Rituale Romanum nimmt im Falle einer Besessenheit eine freiwillige, eine
gewollte freie Aversion von Gott an, der eine entsprechende diabolische Ver-
suchung vorausgegangen ist, und nennt drei Kriterien, bei deren Zutreffen dimoni-
sche Besessenheit (im theologischen Sinn) angenommen werden muf (1614) bzw.
angenommen werden kann (1952): in fremden Sprachen reden oder solche ver-
stehen, verborgene oder entfernte Dinge tun und ungewdhnliche Krifte zeigen.
Unserem gegenwirtigen Verstindnis scheinen folgende Kriterien vertrauter: anhal-
tendes und zusammenhingendes Handeln, aus dem sich eine neue Perstnlichkeit
zeigt; Besitz von Kenntnissen und Fihigkeiten, die jemand von sich aus nicht

62



haben kann und die mit medizinischen Hypothesen nicht zu erkliren sind; véllige Ver-
inderung im moralischen Charakter des Menschen (J. L. Nevius). Nun aber wiirde das
erste Kriterium fiir sich allein einer schizophrenen Perséinlichkeitsspaltung entsprechen.
Das zweite Kriterium fiir sich allein lieBe an parapsychologische Méglichkeiten und
Fihigkeiten denken. Das letzte Kriterium fiir sich allein lieBe auf einen Gewohn-
heitssiinder schlieBen, auf ethische Entgleisungen bei Stirnhirnkranken oder auf
den psychopathischen Zustand des moralischen Defekts. Bei Zusammentreffen
und voller Ausprigung aller drei Kriterien aber wire hypothetisch eine echte
Besessenheit anzunehmen. Der Psychiater wiirde sich gegebenenfalls in der Rolle
eines Gutachters befinden, der vergleichsweise den Tatbestand einer medizinisch
nicht erklirbaren Heilung feststellt; im Falle einer Pseudobesessenheit wire er
aber fiir die aus Diagnose und Differentialdiagnose sich ergebenden therapeuti-
schen MaBnahmen zustindig.

PETER GRADAUER

Rémische Erlisse und Entscheidungen

Der Gebraudh des Palliums

Das Pallium stellt seit dem 1. Jahrtausend der Kirchengeschichte bei Papst und
Erzbischofen ein Abzeichen dar, das die Fiille der pontifikalen Gewalt versinnbildet
und zugleich Ausdruck der Einheit ist, welche die Metropoliten mit dem Apostoli-
schen Stuhl verbindet und ebenso auf deren Abhingigkeit von diesem hindeutet.
In den letzten Jahrhunderten wurde es auch als Auszeichnung ohne Vorrechte an
Erzbischofe und Bischéfe verliehen.

Gemif den Intentionen des Vaticanum II, daf die Rechte und Privilegien der
Metropoliten genau festgelegt wiirden, hat Paul VI. nach Absprache mit den
zustindigen Dikasterien der romischen Kurie sowie der westlichen und der
ostlichen Codex-Revisionskommission fiir die lateinische Kirche verfiigt, daf in
Zukunft das Pallium — unter Widerruf aller entgegenstehenden Privilegien und
Gewohnheiten — nur den Metropoliten und dem Patriarchen des lateinischen Ritus
von Jerusalem zustehe. Fiir die Ostkirchen wurde der Can. 322 des Apostolischen
Schreibens ,,Cleri sanctitati” (mit dem orientalischen Personenrecht: AAS IL/1957,
529) aufler Kraft gesetzt. Die Erzbischofe und Bischofe, die derzeit das Pallium
gebrauchen diirfen, behalten diesen Vorzug, solange sie im Amt sind. Fiir den Fall
einer Bischofsweihe eines neuerwihlten Papstes, der noch nicht Bischof ist, wird
der Gebrauch des Palliums dem Dekan des Kardinalskollegiums zuerkannt oder
jenem Kardinal, dem die Konsekration auf Grund der neuen Papstwahlordnung
zukommt,

(Motuproprio ,Inter eximia episcopalis” vom 11. Mai 1978; es trat mit dem Tag
der Verbffentlichung, 3. August 1978, in Kraft: AAS LXX/1978, 441—442.)

Amtsverlust von Pfarrern

Den Mitgliedern der Pépstlichen Kommission fiir die authentische Interpretation
der Dekrete des II. Vatikanischen Konzils wurde die Frage vorgelegt, ob ein
Ditzesanbischof die Vorgangsweise einhalten miisse, von der im Motuproprio
nEcclesiae sanctae”, I, n. 20, § 1, die Rede ist, um einen Pfarrer, der es ablehnt,

63



