zeugen, auch Sakramente zu spenden, nicht
aber durch ein autoritires Lehramt iiber die
Christen zu herrschen. Um nun den Glauben
neu zu begriinden, versucht er dies unter
Hinweis auf die historische Glaubwiirdigkeit
der Uberlieferung von Jesus Christus. So will
er einerseits die alle menschlichen Katego-
rien sprengende Einzigartigkeit Jesu histo-
risch erweisen, andererseits seine Gottlich-
keit durch die Wunder sichern, deren histo-
rische Echtheit er ebenfalls methodisch zu
beweisen sucht.

S. hat viel gelesen, exegetisch, hermeneutisch,
fundamentaltheologisch, aber er beherrscht
weder das exegetische und traditionsge-
schichtliche, noch das fundamentaltheologisch-
hermenetitische Handwerkszeug. So entsteht
eine zwiespiltige Methodik: einerseits ver-
traut er der historisch und theologisch kriti-
schen Vernunft, andererseits versteht er die
biblischen Berichte, auch wo sie von Uber-
historischem und Wunderbarem im engen
Sinne handeln, wortlich-historisch und ent-
wertet damit seine Ergebnisse von vorne-
herein. Recht zu geben ist ihm darin, daf
den Wundern Jesu eine zentrale christo-
logische und soteriologische Bedeutung zu-
kommt, doch kdnnen sie so, wie er dies
tut, nicht historisch gesichert noch hermeneu-
tisch richtig verstanden werden.

Die Absicht dieses Buches ist zu begriifen:
S. will Mut machen zum Glauben und zur
Nachfolge Christi und dabei das aufzeigen,
was flir den Glaubensvollzug (nicht fiir das
Glaubenssystem) wesentlich ist. Aber ange-
sichts der angewandten Argumentations-
methoden wird es S. nicht erreichen, als wis-
senschaftlicher Gesprichspartner anerkannt
zu werden, auch wenn sein Buch mit grofiem
Ernst und existentieller Leidenschaft geschrie-

ben ist.
Passau Otto Knoch

GRESHAKE GISBERT, Der Preis der Liebe.
Besinnung iiber das Leid. (78.) Herder, Frei-
burg 1978, Kart. lam. DM 9.80.

G. sinnt in dem gehaltvollen Bindchen der
uralten Menschheitsfrage nach dem Sinn des
Leidens nach. Damit bricht er jenes gleich-
giiltige Schweigen, das die Theologie sich
selber in diesem Fall verordnet hat. Gleich-
zeitig wendet er sich gegen jenes modische
Verdikt, das den bewuRten Verzicht auf eine
Thematisierung als allein legitimen Beitrag
der Theologie zum Theodizeeproblem be-
trachtet. Eine personale und existentielle Be-
wiltigung des Leidens bedarf wesentlich der
Reflexion, die angibt, in welcher Richtung
eine Lésung zu suchen ist. Nach ihr verlangt
auch der seit jeher bestehende Zusammen-
hang des Leidens mit der Gottesfrage. Eine
Besinnung darauf macht deutlich, wie unzu-
reichend unsere theologischen Begriffe und
Kategorien sind.

Unter dem Stichwort ,Schdpfung und Lei-

den” unterscheidet G. das vom Menschen
selber verschuldete vom strukturellen Lei-
den. Ersteres hingt mit der Wesensfreiheit
des Menschen zusammen; Leid, das daraus
entspringt, bedeutet keinen Einwand gegen
Gottes Allmacht; denn diese ist die Macht sei-
ner Liebe, die der Freiheit des Geschpfes Raum
gewihrt. In jenem Leid, das der Siinde ent-
stammt, offenbart sich die Folge menschlicher
Schuld und Schuldverflochtenheit. Theolo-
gisch schwieriger gestaltet sich die Frage
nach dem Sinn des in und mit der Schdpfung
selber gegebenen Leids. G. bedient sich bei
seinem Interpretationsversuch des evolutiven
Welt- und Wirklichkeitsverstindnisses. In
dessen Rahmen erscheint die gesamte vor-
menschliche Entwicklung als eine Vorge-
schichte und ein Vorentwurf dessen, was in
der Freiheit des Menschen zu sich kommt.
Die ganze Schépfung ist von ihr her konzi-
piert und auf sie hin unterwegs. Das Gesetz,
unter dem die Wirklichkeit steht, lautet
Freiheit, nicht Notwendigkeit, Auf diesem
Hintergrund gewinnt das Leid den Stellen-
wert eines notwendigen Neben- und Abfall-
produktes der Evolution. Strukturelles Leid
stellt damit die Giite und Allmacht des
Schépfers und der Schépfung nicht mehr
linger in Frage. Einschrinkend muf man
hinzusetzen, daf unsere Weise der Leid-
erfahrung zutiefst durch die Siinde qualifi-
ziert wird.

Von selbst erhebt sich an dieser Stelle die
Frage, ob so verstandenes Leid nicht einen
zu hohen Preis fiir die Freiheit und Liebe
bildet. Die Antwort darauf erfolgt vom Got-
tesbild her; sie kann davon ausgehen, daf
Gott das Leiden absolut nicht will. Aber die-
ser Gott nimmt zugleich nichts zuriidk von
der dem Menschen geschenkten Freiheit.
Das bedeutet: Gottes Negation des Leides er-
scheint nicht in der Gestalt der Ubermadht,
sondern der Solidaritdt im Leiden und des
Mit-Leidens. Schon im AB tritt Gott unver-
kennbar auf die Seite der Leidenden und
wird in Jesus Christus selber zum Leiden-
den. Dadurch wird das Leiden von innen
her verwandelt und aufgehoben. Dadurch
wird die alte Theodizeefrage in eine neue
Richtung gelenkt: ,Wohin fiihrt Leiden? Wo-
hin wird es von Gott gefiihrt?” (58). Dieses
»Wohin” heifit nicht einfach Ende, sondern
Vollendung, die auch schon hier und heute
zum Vorschein kommt. Das geschieht dort,
wo Leid in der Nadhfolge Christi beseitigt
wird, wo es in Gebet und Glaubenserfahrung
eine produktive Verwandlung erfihrt, wo es
in Liebe zu Gott und Solidaritit mit anderen
Leidenden Anerkennung und Annahme fin-
det, wo sich im Wunder der Erhdrung der
Weg der Liebe Gottes erfahrbar kundtut.

G. will keine billigen Lésungen prisentieren;
seine Absicht ist es, den Leser besinnlich
zu stimmen. Dieses Anliegen diirfte ihm sehr
wohl gelingen. Der Leser dieses Biindchens
diirfte weniger unter den kritisch sezierenden

83



Theologen, eher unter den in der Schule des
Leidens gereiften Glaubenden zu suchen
sein. Mdge es den Weg zu ihnen finden!

Passau Christian Schiitz

DOGMATIK

SCHILSON ARNO / KASPER WALTER,

Christologie im Prisens. Kritische Sichtung

neuer Entwiirfe. (Theologisches Seminar)

glév%.) Herder, Freiburg 1974. Kart. lam.
18.—,

Wenngleich die Christologie im Zentrum
christlicher Theologie steht, sind doch die
letzten Jahrzehnte von einem ganz eigen-
artigen christologischen Ringen gekennzeich-
net. Nicht nur den Fadhtheologen, sondern
allen bewuften Christen steht die Frage:
Wer ist Jesus Christus? in einer bedriingen-
den und zur Entscheidung rufenden Weise
vor Augen. Neben vielen Einzelfragen sind
zahlreiche Versuche gemacht worden, das
Christusgeheimnis in systematischer Zusam-
menschau zur Sprache zu bringen. Sch. will
die Neuansiitze im christologischen Denken
und die daraus erwachsenen christologischen
Entwiirfe in einer iiberschaubaren, hinrei-
chend detaillierten, dazu auch kritischen In-
formation ,sowohl dem aufgeschlossenen
Nicht-Theologen als auch dem eher wissen-
schaftlich interessierten Theologen und
Theologiestudenten” (5) vorstellen, was ihm
in einer sehr erfreulichen Weise gelungen
ist.

Im 1. Abschnitt (9—12) wird herausgestellt,
wie die erstaunliche Vielfalt christologischer
Entwiirfe aus der Einheit des Christus-
bekenntnisses schon im NT grundgelegt er-
scheint, ohne daf diese Vielfalt notwendig
das eine Bekenntnis sprengen muf. Es lassen
sich auch heute ganz klar ,gemeinsame Per-
spektiven gegenwiirtiger Christologie” (Uber-
schrift des 2. Abschnitts) erkennen, die aus
der Einheit des Christusglaubens einerseits
und den Auswirkungen des geschichtlichen
Denkens heute, der neuen Orientierung am
NT und dem Bemiihen um ein verantworte-
tes Heils-Kerygma heute iiber Jesus als den
Christus andererseits sich herleiten. Auf die-
sem weiteren theologischen und geistes-
geschichtlichen Hintergrund heben sich die
dann in den weiteren Abschnitten vorge-
stellten christologischen Entwiirfe in ihrer
jeweiligen Eigenart plastisch ab. Ohne den
einzelnen besprochenen Theologen durch
allzu pauschale Kategorisierung unrecht zu
tun, kénnen sie doch in ihrem jeweiligen
Anliegen dem Verstindnis dadurch unmittel-
barer erschlossen werden, da sie unter ty-
pischen Grundformen christologisch-theologi-
schen Interesses vorgestellt werden. ,,Christo-
logie als Funktion fiir den Glauben” kann
die Ansitze R. Bultmanns, H. Brauns und G.
Ebelings, bei aller verbleibenden Eigenart,
zusammenschauen lassen (31—50). Fiir K.
Barth und H. U. v. Balthasar LBt sich deren

84

Christologie als ,Entfaltung trinitarischer
Theo-logie” auffassen (51—70). Fiir andere
Theologen ist sodann charakteristisch, da
ihre Christologie in einem universalen Rah-
men zu stehen kommt, so bei Teilhard de
Chardin im Horizont seiner bekannten evo-
lutiven Kosmologie, bei K. Rahner eher in
einem solchen der Anthropologie, wihrend
fiir W, Pannenberg und L. Moltmann der
Horizont der Geschichte (wenngleich recht
unterschiedlich) maBgeblich ist (71—114). Un-
ter dem Titel ,Christologie ohne Zweiheit’
werden die Ansitze P. Sdhoonenbergs
(,Christologie von unten”) und D. Sélles
(..Christologie als a-theistische Theologie”)
vorgestellt (115—132).

Entscheidend ist bei dieser Vorstellung der
hauptsichlichen neueren und heute relevan-
ten dhristologischen Entwiirfen, wie Sch. sie
gibt, die gediegene Orientierung mit einer
ruhigen und weiter umschauenden Einord-
nung in deren allgemeinere theologische An-
liegen und mit entsprechender Beurteilung
der Autoren, indem eben auf die Positiva
jhrer Entwiirfe genauso hingewiesen wird,
wie auch auf die festzustellenden Desiderata
oder auch Gefahren von Einseitigkeiten.

Als letzten Abschnitt hat W. Kasper den Bei-
trag ,Aufgaben der Christologie heute”
(133—151) beigesteuert, dessen Anregungen
inzwischen von ihm selbst durch sein Buch
,Jesus der Christus” (Mainz 1974) ausge-
fithrt sind. Anhang I gibt eine sehr gute
Literaturiibersicht, widhrend Anhang 1I,
»Grundbegriffe der Christologie und ihre
Bedeutung”, dem Nicht-Fachmann die haupt-
sichlichsten Fachausdriicke kurz erklirt.

Das Buch ist allen am christologischen Glau-
bensgut und seiner heute notwendigen Er-
schlieBung Interessierten bzw. damit Beauf-
tragten dringend empfohlen. Daf es inzwi-
schen neu aufgelegt wurde, ist ein Zeichen
fiir den schon bewihrten guten Dienst, den
es leistet.

Wien Raphael Schulte

DULLAART LEO, Kirche und Ekklesiologie.
Die Institutionenlehre Arnold Gehlens als
Frage an den Kirchenbegriff in der gegen-
wirtigen systematischen Theologie. (Gesell-
schaft und Theologie, Systematische Beitrige
Nr. 16) (247.) Kaiser, Miinchen / Griinewald,
Mainz 1975. Snolin DM 27.50.

Die ,entstandene Kluft zwischen Theologie
(als Wissenschaft) und Kirche (als Institu-
tion) hat bei vielen Theologen (und, so diir-
fen wir hinzufiigen, bei vielen Priestern und
Laien) ein Gefiihl der Ohnmacht hervorge-
rufen” (12). So ist es angezeigt, das Ver-
hiltnis von Theologie und Kirche (und um-
gekehrt) einer Untersuchung zu unterziehen,
was unmittelbar fruchtbar sein wird gerade
in der Ekklesiologie: Es kommt darauf an,
»der Ekklesiozentrik der ganzen Theologie
auf die Spur zu kommen” (13). Dazu stellt



