
in der enschlichkeit des VE ihren etzten „Gott-ist-tot-Theologie“. 460.) Benziger,
Antrieb hat. Zürich 1977. Kart. lam gfr

Der Untertitel ist NZUS!  änken eine„Einsichten der renze des Leb:i
heißt der Untertitel der theologischen Briefe, Dokumentation der Aussagen einzeliner

nach Überwin un; einer VMeren „Gott-ist-tot“”-Theologen, die eilich sehr
Krankheit einen Freund Josef Weiger usführlich vorgelegt wird und als gelungen
richtete und, auch nicht geradezu für ezeichnen ist. Die Konzentration auf
die posthume Publikation bestimmte, doch zweIl der Theologen ist et,

freigab. Das schmale Bändchen, laß der jüdische Theologe &4: Ruben-
den Wortlaut dieser 10, teilweise ’ stein bei unls noch wel ist,
i1zzeniorm ausgearbeiteten Briefe enthält indes Thomas Altizer der spekulativste
und mit einem „Gebet der ahrenden unter diesen eologen ist, und erst aus der
Stunde“” schließt, gehört deswegen den zeitlichen Distanz heraus eine Bestandsauf-
besonderen Kostbarkeiten des literarischen nahme seiner Gesamtkonzeption gemacht
Vermächtnisses, weil G., der sonst fast werden konnte.,
durchwegs hinter die Sachaussage Es werden zunächst die Hauptvertreter der

pfle F in einer seltenen Rückhalt- Bewegung gerafft vorgestellt Robin-
losigkeit und Radikalität des Denkens zeigt. 5011, Öölle, Vahanian, van Buren,Demgemäß verbirgt er s weder dem Freun (LOxX, Hamilton) und ın ihren nliegennoch 6i  zW elbst, daß er sich miıt den auf- kritisch beleuchtet. Dann aber wird die theol.
gegriffenen emen „auf des essers Aussage Rubensteins nachgezeichnetchneide“ bewegt und bisweilen Ge- und essen Überzeugung deutlich, alle
fahr läuft, „frevelnd an Gottes inneres Theologien ihrer Natur nach subje. SINM!  d,ben rühren‘‘. Fast gewinn INaIl angesichts mehr dem Dichter und dem schö ferischen
solcher eständnisse den Eindruck, laß G., Künstler näher als etw. dem Phys CT, somitder Anschluß an Kierkegaard wiederholt vorwiegend eine „phänomenologische Be-
v«( Wagnis des Glaubens gesprochen hatte, schreibung dessen, S in Theologen
erst in diesen nachgelassenen Briefen das und sceiner ultur vorgeht” (97 f), letztend-volle Wagnis des eologischen edankens eine Red S ott, sich selbst und
auf sich nahm. In dieser wagenden Radika- seinen Nächsten besser zu verstehen. Das ist
Da  Lität fragt schon der Brief nach der Mög- bei Rubenstein nı i ausgemachterlichkeit endlichen Seins „neben und „außer”
dem unen!  en Gott, währen der letzte, Psychologismus, will doch in jenen Be-

nicht weniger radikal, „Gottes Streit
reich des letzten Mysteriums vorstoßen, w

sein nachsinnt. Auch beim Versuch,
alle das weigen angemessenste Ant-
wort ist. Insofern ist Rubenstein kein

die Physiognomie der Gegenwart egrei- Atheist, aber h wohl eın Agnostizist. Wasfen, schlägt in lesem letzten enkerıischen esa: MUunN die Aussage „Gott ist  s tot”“
echenschaftsberich vergleichsweise „radi- der „spirituellen Autobiographie“ Ruben-
kalere“” Wege ein, als er iın seinen zeit- steins? Jedenfalls handelt C sich Q- u  n
kritischen Studien über „Das Ende der Neu- den „Tod Gottes” im objektiven Sinn. „GottZEe; (von und pp'  y  1e€ (von ist tot”, das beinhaltet entscheidend
eingeschlagen hatte. Wichtig esind auıch die das Bekenntnis, laß er, der ©5 sagt, nicht
üsse, d dem Adressaten über für sinnvoall halten kann, S der Gegen-die Entstehung seiner Gedanken bietet. Of4 wart Gottes in eit zu reden. G  S
sinı 0S, wie etw: dem rief s  ber das die Religiosität des Menschen ist
WwWıinden der religiösen Erfahrung, schein- wärtig verlorengegangen (diese meıint die
barge Anstöße, wıe etw.: der Anblick Notwendigkeit des Menschen, seine Hefsten
eines S inem Elevator emporgehobenen Angste und Ritus und MythosMonteurs, durch die schlagartig ZUrFr Er- auszudrücken), csondern die üdisch-christ-fassung hintergründiger Zusammenhänge und
Entwicklungen geführt wird. Hatte sich in

en Symbole sind zerbrochen: „toft“ ist
der Vater-Gott der ott ist £üÜr Ru-

seinem zZu Lebzeiten veröffentlichten Werk benstein icht blaß eine Chiffre für das
hauptsächlich als ein „affirmativer” Denker menschliche asein, nicht Summe
erwiesen, spricht er ier, in orfindlichen, nichtsdestoweniger der Ozean,schiedswort an den theologischen Freund, dessen ellen wWir sind, keine „Etwasheit”,
die VvVon der negativen Theologie geformte sondern eher Nichtsheit im Sinne icht-
Sprache des Verschweigens, der Äussparung Etwasheit „Heilige Nichtsheit”, der ulr  'und des geistigen Verzichts. TD’enn er weiß, Snliche Urgrund, in den hinein sich alle
wIıe die abschließende Anrufung des Gottes- MenNns! Personalität auflöäsen muß.
geistes sagt: „AIm Geheimnis des Schweigens Das Ringen umn die Realität des Heiligen beiwaltest Altizer stellt Vt. VOT, indem der Ge-München Eugen 1iser dankenentwicklung Stute für Stufe folgt.

Drei Schaffensperioden werden aıf dem Weg
Eine

KLÄAUS, Vollendung 1 Nichts?
Dokumentation der amerikanischen

ZU einer Begegnung miıt ott herausgearbei-
tet der Entwurf ıner  &: biblisch-eschatolo-

in der Menschlichkeit des Vf. ihren letzten 
Antrieb hat. 

,,Einsichten an der Grenze des Lebens", 
heißt der Untertitel der theologischen Briefe, 
die G. nach Oberwindung einer schweren 
Krankheit an seinen Freund Josef Weiger 
richtete und, wenn auch nicht geradezu für 
die posthume Publikation bestimmte, so doch 
dafür freigab. Das sdunale Bändchen, das 
den Wortlaut dieser 10, teilweise nur in 
Skizzenform ausgearbeiteten Briefe enthält 
und mit einem „Gebet in der währenden 
Stunde" schließt, gehört deswegen zu den 
besonderen Kostbarkeiten des literarischen 
Vermächtnisses, weil es G., der sonst fast 
durchwegs hinter die Sachaussage zurückzu­
treten pflegt, in einer seltenen Rückhalt­
losigkeit und Radikalität des Denkens zeigt. 
Demgemäß verbirgt er es weder dem Freund 
noch sich selbst, daß er sich mit den auf­
gegriffenen Themen „auf des Messers 
Schneide" bewegt und bisweilen sogar Ge­
fahr läuft, ,,frevelnd an Gottes inneres Le­
ben zu rühren". Fast gewinnt man angesichts 
solcher Geständnisse den Eindruck, daß G., 
der im Anschluß an Kierkegaard wiederholt 
vom Wagnis des Glaubens gesprochen hatte, 
erst in diesen nachgelassenen Briefen das 
volle Wagnis des theologischen Gedankens 
auf sich nahm. In dieser wagenden Radika­
lität fragt schon der 1. Brief nach der Mög­
lichkeit endlichen Seins „neben" und ,,außer'' 
dem unendlichen Gott, während der letzte, 
nicht weniger radikal, ,,Gottes Streit um 
sein Recht'' nachsinnt. Auch beim Versuch, 
die Physiognomie der Gegenwart zu begrei­
fen, s<hlägt G. in diesem letzten denkerischen 
Rechenschaftsbericht vergleichsweise „radi­
kalere" Wege ein, als er sie in seinen zeit­
kritischen Studien über „Das Ende der Neu­
zeit'' (von 1950) und „Die Macht'' (von 1951) 
eingeschlagen hatte. Wichtig sind auch die 
Aufschlüsse, die er dem Adressaten über 
die Entstehung seiner Gedanken bietet. Oft 
sind es, wie etwa in dem Brief über das 
Schwinden der religiösen Erfahrung, schein­
bar beiläufige Anstöße, wie etwa der Anblick 
eines von einem Elevator emporgehobenen 
Monteurs, durch die er schlagartig zur Er­
fassung hintergründiger Zusammenhänge und 
Entwid<lungen geführt wird. Hatte sich G. in 
seinem zu Lebzeiten verBffentlichten Werk 
hauptsä<hlich als ein „affirmativer'' Denker 
erwiesen, so spricht er hier, in dem Ab­
schiedswort an den theologischen Freund, 
die von der negativen Theologie geformte 
Sprache des Verschweigens, der Aussparung 
und des geistigen Verzichts. Denn er weiß, 
wie die abschließende Anrufung des Gottes­
geistes sagt: ,,Im Geheimnis des Schweigens 
waltest Du l" 
München 'Eugen Biser 

ROHMANN KLAUS, Vollendung im Nichts? 
Eine Dokumentation der amerikanischen 

88 

,,Gott-ist-tot-Theologie". (460.) 
Zürich 1977. Kart. lam. sfr 39.-. 

Benziger, 

Der Untertitel ist einzus<hränken: eine 
Dokumentation der Aussagen einzelner 
„Gott-ist-tot'' -Theologen, die freilich sehr 
ausführlich vorgelegt wird und als gelungen 
zu bezeichnen ist. Die Konzentration auf 
zwei der Theologen ist darin begründet, 
daB der jüdische Theologe Richard L Ruben­
stein bei uns noch weithin unbekannt ist, 
indes Thomas J. Altizer der spekulativste 
unter diesen Theologen ist, und erst aus der 
zeitlichen Distanz heraus eine Bestandsauf­
nahme seiner Gesamtkonzeption gemacht 
werden konnte. 
Es werden zunächst die Hauptvertreter der 
Bewegung gerafft vorgestellt 0- A. T. Robin­
son, D. Sölle, G. Vahanian, P. van Buren, 
H. Cox, W. Hamilton) und in ihren Anliegen 
kritisch beleuchtet. Dann aber wird die theol. 
Aussage R. L. Rubensteins nachgezeichnet 
und dessen Oberzeugung deutlich, daß alle 
Theologien ihrer Natur nach subjektiv sind, 
mehr dem Dichter und dem schöpferischen 
Künstler näher als etwa dem Physiker, somit 
vorwiegend eine „phänomenologische Be­
schreibung dessen, was in dem Theologen 
und seiner Kultur vorgeht" (97 f), letztend­
lich eine Rede von Gott, um sich selbst und 
seinen Nächsten besser zu verstehen. Das ist 
bei Rubenstein nicht ein ausgemachter 
Psychologismus, will er doch in jenen Be­
reich des letzten Mysteriums vorstoßen, wo 
allein das Schweigen die angemessenste Ant­
wort ist. Insofern ist Rubenstein zwar kein 
Atheist, aber doch wohl ein Agnostizist. Was 
besagt nun die Aussage „Gott ist tot" in 
der ,,spirituellen Autobiographie'' Ruben­
steins? Jedenfalls handelt es sich nicht um 
den „Tod Gottes" im objektiven Sinn. ,,Gott 
ist tot", das beinhaltet für ihn entscheidend 
das Bekenntnis, daß er, der es sagt, es nicht 
für sinnvoll halten kann, von der Gegen­
wart Gottes in unserer Zeit zu reden. Nicht 
die Religiosität des Menschen ist gegen­
wärtig verlorengegangen (diese meint die 
Notwendigkeit des Menschen, seine tiefsten 
Ängste und Sehnsüchte in Ritus und Mythos 
auszudrücken), sondern die jüdisch-christ­
lichen Symbole sind zerbrochen: ,,tot'' ist 
der Vater-Gott der Bibel. Gott ist für Ru­
benstein nicht bloß eine Chiffre für das 
menschliche Dasein, nicht die Summe des 
Vorfindlichen, nichtsdestoweniger der Ozean, 
dessen Wellen wir sind, keine „Etwasheit'', 
sondern eher Nichtsheit im Sinne von Nicht­
Etwasheit - ,,Heilige Nichtsheit", der unper­
sönliche Urgrund, in den hinein sich alle 
menschliche Personalität auflösen muß. 
Das Ringen um die Realität des Heiligen bei 
Th. J. Altizer stellt Vf. vor, indem er der Ge­
dankenentwicklung Stufe für Stufe folgt. 
Drei Schaffensperioden werden auf dem Weg 
zu einer Begegnung mit Gott herausgearbei­
tet: 1. der Entwurf einer biblisch-eschatolo-



gisch Orentierten Theologie, der existen- die Gotteserfahrung und „lehre auf die Er-
tialistische Versuch uıner Versöhnung des fahrung des Menschseins nicht ohne Einflufß
Heiligen miıt dem Profanen, und schließlich ist. Es gilt olgedessen, laß der Mensch,

der einer „kenotischen“ e0olo- die €1! Gottes sich reißt
gıe Die Eigenwilligkeit und Eigenart Alti- und ott für „to! erklärt, diesen ott ILUFr

mtt besonders age  : der pleona- auslöschen kann im Untergang seiNes eigenen
sHsche Stil, die Ungenauigkeit SeiINeTr Sprache, GSe] sr
die nach Altizers Auffassung der religiösen Das Werk schließt nicht 1Ur ine Erkennt-
irklichkeit besser entspricht als die ratio- nislücke, indem noch einige besonders bri-
nale, der ymbolcharakter der religiösen csante Entwürfe einer VOTr Jahren eigentlichSprache, die si  Q- der Wirklichkeit des Hei- schon „gelaufenen“ theologischen Richtungligen eigentlich ur intultiv und transkonzep- Amerikas nachträglich eibringt das tut

nähern kann, iner Wirklichkeit, die
Grunde LUr Bewußtseinsinhalten be-

mit besonderer Behutsamkeit, Einfühlsam-
keit und viel Verständnis csondern macht

steht. Die aus:!  rlıchen Darlegungen der VOr em auch auf die noch längst nl  cht
und chaffensperiode Altizers se]len ler aufgearbeitete „Grundlagenkrise” der Theo-übergangen. Die Gedanken der ericode logie aufmerksam und verweist auf eıne
SiN!  CL jedo: Sü brisant, daß G12e etwas von Weise noch einmal auf jene wunden Punkte,
dem Charakter l1eser eologie vermitteln die sich den kommenden Jahren erneut
onnen  s Gott, das ist hier eın vorwärtsdrän- krisenhaft auswirken könnten wIıe
gender Prozeß kenotischer Metamorphose. übrigen es Liegengelassene bzw. Ver-
Das „zentrale Thema“” ist el der „Fall‘ rangte,das „Auseinanderfallen einer ursprüng- Passau Heinrich Döringlichen Totalität in die Zweiheit von ott
einerseits, e2ns: und Welt andererseits”. (Hg.), Absoluthei des
Das Herausfallen der Welt aus der Totalität, Christentums. (Qu disp., 79) Herder,12 „Ursünde”, ware somit als das Schöp- Freiburg 1977 Kart. lam. 27,50.fungsgeschehen Zzu begreifen, wobei auch
ott In seiner „Iranszendenz“” wurde. In Die Konferenz der deutschsprachigen Dog-
der Aufhebung dieser Distanz aber, in matiker Fundamentaltheologen nahm
der Gegenbewegung aus der Transzendenz auf ihrer Arbeitstagung in Salzburg 19'  Y
ın 1e Immanenz hinein, in der Inkarnation, das schwierige und zugleich ringliche Pro-

die Erlösung, verstanden als eın blem auf, das philosophisch und theologisch
Prozeß der Auflösung er „Selbstheit”, 13 gleicherweise der immer eUen Aktualisie-
der Kreator und Tea‘ ZUruü  . ın die Wie- Tung bedarf und mit dem Absolutheitsan-
dervereinigung streben. In der Inkarnation spruch des Christentums gegeben ist.
tut der Schöpfergott der „Satan“”) als der Kasper spricht der Einführung davon,
gefallene kenotischer Selbstentleerung den daß eses Thema heute ZUX Problemanzeige
ersten in die Welt, WOo| dann das Verhältnis des Christentums ZUTI Mo-
auch die Schöpfung „apokalyptisch” trans- derne‘  0 geworden 6c@e1 (9)
formiert wird. Die Kraft dieser ungeheuren Die Referate werden der Reihung g-Bewegung erwächst 15 der „Spannung“” des racht, wie von der Sachproblemat: herGegensatzes des transzendenten Gottes gefordert wird. Lehmann hrt zunächst
Welt, WOo| alle Fesseln der Vereinzelung 1n die Geschichte des OpOS „Absolutheit des

NEeU«€ . igen Kaol:  Nzı ieren gelöst Christentums“ ein, indem auf die Zu-
werden. Der Inbegriff der ständigen Auf-
hebungsbewegung iıst das „Neue Jerusalem” sammenhänge mit dem eutfschen Idealismus

des 19, hinweist und roelts! ın c@1-
Ffür Altizer der „apokalyptische Name der

Liebe”.
nNer Bedeutung für das Thema würdigt Leh-
INAaIıNn bleibt aber nicht be  1m historischen

Was helfen so extravaganten Entwürtfe Bericht stehen, sondern zieht Folgerungen,
weıter? Je für sich Tı stellen s1e die in den anderen Beiträgen
innerhalb der Theologie etwas wıe eın Ausführungen erfahren. Zenger arbeitet
Exoticum dar. Bereichernd wird eshalb erst das Thema im der Abrahamstradition
die Auseinandersetzung mit ihnen. Vf. be- heraus. Lohfink erOrter!'! Universalität und

sich in drei Problemkreisen angesichts Exklusivität des Heiles 1mm Bürkle
dieser „Gott-ist-tot”-Theologie mit der rage untersucht in einem missiologischen Kapitel
der Schöpfung und der natürlichen Gottes- „den christlichen ÄAnspruch angesichts der
erkenntnis, angesichts des Gottes- und Men- Weltreligionen heute”, die mit ihrer eigenen
schenbildes von Rubenstein und Altizer miıt Dynami eın universales SCelbstverständnis
der Einheit von ott und Welt und aAM  ‚- vertreten bzw. anstreben. Die christologische

des von Theologen geda:  en Onzentration bringt das Referat von
„Nirwana” mit dem le  igen eın oder Breuning: esus Christus alg universales
scein des Menschen. Zum Problem- Sakrament des Heils Die ekklesiologisch
kreis cei NUr die Feststellung herausgegriffen, Konzentration bietet v Balthasar, der
daß die Erfahrung des Menschseins uUNser die absolut und katholisch auf ihren
Denken On ‚Ott eeinflußt, ber „1ch onkreten Sinn Er bringt im Blick

89

gisch orientierten Theologie, 2. der existen­
tialistische Versuch einer Versöhnung des 
Heiligen mit dem Profanen, und schließlich 
3. der Entwurf einer „kenotischen" Theolo­
gie. Die Eigenwilligkeit und Eigenart Alti­
zers tritt dabei besonders zutage: der pleona­
stische Stil, die Ungenauigkeit seiner Sprache, 
die nach Altizers Auffassung der religiösen 
Wirklichkeit besser entspricht als die ratio­
nale, der Symbolcharakter der religiösen 
Sprache, die sich der Wirklichkeit des Hei­
ligen eigentlich nur intuitiv und transkonzep­
tual nähern kann, einer Wirklichkeit, die im 
Grunde nur aus Bewußtseinsinhalten be­
steht. Die ausführlichen Darlegungen der 1. 
und 2. Schaffensperiode Altizers seien hier 
übergangen. Die Gedanken der 3. Periode 
sind jedoch so brisant, daß sie etwas von 
dem Charakter dieser Theologie vermitteln 
können: Gott, das ist hier ein vorwärtsdrän­
gender Prozeß kenotischer Metamorphose. 
Das ,,zentrale Thema" ist dabei der „Fall", 
d. h. das „Auseinanderfallen einer ursprüng­
lichen Totalität in die Zweiheit von Gott 
einerseits, Mensch und Welt andererseits". 
Das Herausfallen der Welt aus der Totalität, 
die „Ursünde", wäre somit als das Schöp­
fungsgeschehen zu begreifen, wobei auch 
Gott in seiner „Transzendenz" wurde. In 
der Aufhebung dieser Distanz aber, d. h. in 
der Gegenbewegung aus der Transzendenz 
in die Immanenz hinein, in der Inkarnation, 
beginnt die Erlösung, verstanden als ein 
Prozeß der Auflösung jeder „Selbstheit", in 
der Kreator und Kreatur zurück in die Wie­
dervereinigung streben. In der Inkarnation 
tut der Schöpfergott (der „Satan") als der 
gefallene in kenotischer Selbstentleerung den 
ersten Schritt in die Welt, wodurch dann 
auch die Schöpfung „apokalyptisch" trans­
formiert wird. Die Kraft dieser ungeheuren 
Bewegung erwächst aus der „Spannung" des 
Gegensatzes des transzendenten Gottes zur 
Welt, wodurch alle Fesseln der Vereinzelung 
zu neuem ständigen Koinzidieren gelöst 
werden. Der Inbegriff der ständigen Auf­
hebungsbewegung ist das „Neue Jerusalem" 
- für Altizer der ,,apokalyptische Name der 
Liebe". 
Was helfen solche extravaganten Entwürfe 
weiter? Je für sich genommen, stellen sie 
innerhalb der Theologie so etwas wie ein 
Exoticum dar. Bereichernd wird deshalb erst 
die Auseinandersetzung mit ihnen. Vf. be­
faßt sich in drei Problemkreisen angesichts 
dieser „Gott-ist-tot"-Theologie mit der Frage 
der Schöpfung und der natürlichen Gottes­
erkenntnis, angesichts des Gottes- und Men­
schenbildes von Rubenstein und Altizer mit 
der Einheit von Gott und Welt und ange­
sichts des von beiden Theologen gedachten 
„Nirwana" mit dem letztgültigen Sein oder 
Nichtsein des Menschen. Zum 2. Problem­
kreis sei nur die Feststellung herausgegriffen, 
daß die Erfahrung des Menschseins unser 
Denken von Gott beeinflußt, daß aber auch 

die Gotteserfahrung und -lehre auf die Er­
fahrung des Menschseins nicht ohne Einfluß 
ist. Es gilt infolgedessen, daß der Mensch, 
wenn er die Göttlichkeit Gottes an sich reißt 
und Gott für „tot" erklärt, diesen Gott nur 
auslöschen kann im Untergang seines eigenen 
Selbst. 
Das Werk schließt nicht nur eine Erkennt­
nislücke, indem es noch einige besonders bri­
sante Entwürfe einer vor Jahren eigentlich. 
schon „gelaufenen" theologischen Richtung 
Amerikas nachträglich. beibringt - das tut 
es mit besonderer Behutsamkeit, Einfühlsam­
keit und viel Verständnis -, sondern macht 
vor allem auch auf die noch längst nicht 
aufgearbeitete „Grundlagenkrise" der Theo­
logie aufmerksam und verweist auf seine 
Weise noch einmal auf jene wunden Punkte, 
die sich in den kommenden Jahren erneut 
krisenhaft auswirken könnten - wie im 
übrigen alles Liegengelassene bzw. Ver­
drängte. 
Passau Heinrich Döring 

KASPER WALTER (Hg.), Absolutheit des 
Christentums. (Qu. disp., 79) (156.) Herder, 
Freiburg 1977. Kart. lam. DM 27,50. 

Die Konferenz der deutschsprachigen Dog­
matiker und Fundamentaltheologen nahm 
auf ihrer Arbeitstagung in Salzburg 1977 
das schwierige und zugleich. dringliche Pro­
blem auf, das philosophisch und theologisch. 
gleicherweise der immer neuen Aktualisie­
rung bedarf und mit dem Absolutheitsan­
spruch. des Christentums gegeben ist. -
W. Kasper spricht in der Einführung davon, 
daß dieses Thema heute „zur Problemanzeige 
für das Verhältnis des Christentums zur Mo­
deme" geworden sei (9). 
Die Referate werden in der Reihung ge­
bracht, wie sie von der Sachproblematik her 
gefordert wird. K. Lehmann führt zunächst 
in die Geschichte des Topos „Absolutheit des 
Christentums" ein, indem er auf die Zu­
sammenhänge mit dem deutschen Idealismus 
des 19. Jh. hinweist und E. Troeltsch in sei­
ner Bedeutung für das Thema würdigt. Leh­
mann bleibt aber nicht beim historischen 
Bericht stehen, sondern zieht Folgerungen, 
die z. T. in den anderen Beiträgen genauere 
Ausführungen erfahren. E. Zenger arbeitet 
das Thema im AT an der Abrahamstradition 
heraus. G. Loh-fink erörtert Universalität und 
Exklusivität des Heiles im NT. H. Bürkle 
untersucht in einem missiologischen Kapitel 
„den christlichen Anspruch angesichts der 
Weltreligionen heute", die mit ihrer eigenen 
Dynamik ein universales Selbstverständnis 
vertreten bzw. anstreben. Die christologische 
Konzentration bringt das Referat von W. 
Breuning: Jesus Christus als universales 
Sakrament des Heils. Die ekklesiologische 
Konzentration bietet H. U. v. Balthasar, der 
die Begriffe absolut und katholisch auf ihren 
konkreten Sinn befragt. Er bringt im Blick 

89 


