
auf Differenz zwischen dem „alten und und eologie bzw. Kirche zwingen, zu ei-
‚„‚neuen“ Gottesvolk mit erschreckender m kritisch-dialogischen Miteinander, z

Deutlichkeit d „defiziente“” Katholizität der eine „radikale Kurskorrektur VOo Kirche und
Kirche Bewußtsein. Theologie” Voraussetzung ıst
D fundierten Beiträge, die S Leser ein schwere Vorwurtf 15' Theologiewaches Interesse Differenziertheit und Kirche, daß cI1e durch Versagen len
des Problems verlangen, dienen im besten LEeUeN Naturwissenschaften gegenüber
Sinn des Wortes der Vertiefung eines reali- Entstehung des senschaftlichen und poli-
stischen Selbstverständnisses der Ecclesia tischen Atheismus gefördert hätten
catholica. ] ul  7i ein neuzeitliches eflektiertes
Yaz infried Gruber Gottesverständnis ist in der osophie He-

gels gegeben. Hier ollendet sich mit
HANS, istiert Antwort auf Descartes einsetzende epochale Entwicklung:

die Gottesfrage der Neuzeit. Piper, ott in der Welt GotH iın der Geschichte.
en1978. Di  iVv1 42,—. ist iıimmer estrebt, auch geistigen

Beziehungen anderen enkern mit ins
Für das esamtverstän: des es Gespräch zu bringen, w diesem schwie-
der Untertitel nicht übersehen: ort rigen Hegelkapitel S besondere Verste-
auf Gottesfrage der Neuzeit, ] geht henshilfe edeutet hier von Spinoza
VOTr allem un Information und Orientierung Teilhard de Chardin. 1st jetzt, na

das Verhältnis vVon Gott und Welt Eber den heutigen Fragestand, un Antwor-
o „eindeutige, aber nicht fertige. Sie sollen heutiges Verstehen erk' worden WAäTrT, greift
rAM einer freien Entscheidung herausfordern, zentrale rage wieder auf X15
pPTro oder ntr: x  . 19) Zu ıner Entschei- Damit wird die Auseinandersetzung
dung ür oder Cn Wie denn B miıt dem Atheismus unverme!l!| Die VOI-
WC die Antwort des es doch heißt III al schiedenen Gestalten des zunächst immer
ott existiert““ Das aber gerade zeigt theoretischen Atheismus werden einer
sich Verlauf der immer deut- Jangen, kritisch-konstruktiven Darstellung
licher Intellektuelle Einsicht kann die @eX1- herausgearbeitet: CGott eine Projektion des
cstentielle Entscheidung nicht entlasten. Den Menschen? euerbDa:| eine interessen-
Sprung über den Graben des Zweifels, aber edingte Vertröstung? Marx); eine 111-
aııch über den der rationalen Gewißheit, muß fantile Ilusion? (5. TeUuU! der auf dieses
jeder eigener Verantwortung M, Das informative Kapitel folgenden „Zwischen-
Buch versteht sich als Ergänzung S „Christ ilanz““ geht nachdriüi ich auf den Zu-
sein“, „gewachsen dem Bedürfnis, die sammenhang zwischen Gottesfra f und Kir-
Gottesfrage zu vertiefen und die Ausein- chenfrage, vVon Theorie un Praxis eın
andersetzung mit Atheismus und Nihijlismus und will mit sehr Hinweisen ZUFC
gründlich urchzuführen” Weit „Kurskorrektur” auf;  en. Mit dem ihilis-
holende philosophiegeschichtliche Darstellun- INUuUS eht Fr. Nietzsche die radikalste Konse-
gen — zurü is IIN Beginn der Neuzeit quenz dem Atheismus und zeigt, rm  <  S

dienen der systematischen arung der sich tatsächlich anı  A  dert, wenn ott Q- eX1-
geschichtlichen Gottesproblematik und sollen ctHiert. Die einzige Alternative üihilis-

Vorfeld der Gottesfrage die or VOLI- INUuS? Das Ja 3 Wirklichkeit, getragen von
bereiten. einem „Grundvertrauen das jeder

benssituation immer S, HNeu erweckenIn der Gottesfrage schwingt Ine andere
ist,grunds:  che Frage mit: Wo gibt e5 UnNer-

erliche Gewißheit? Küng will zunächst Die letzte und bsolut unüberholbare Alter-
die neuzeitliche Problematilk S Vernunft native H  N Atheismus ist das Ja zu Gott.
und Glauben klären Er geht den Denkweg tührt ın diesem Zusammenhang in die
nach, der sich von der „Selbstgewißheit” des Problematik der Gotteserkenntnis ur die

Descartes („cogito Crgo sum“””) PT7- Vernunft: Vatikanum I: durch den Glauben
Ööffnete. Ihm entgegengesetzt Pascal, bei Barth) und des Gottesbeweises ein
dem sich die letzte Gewißheit auf das Credo alles im Blick auf die rationale Verantwor-
der biblischen O{S! gründet. Die dra- des Glaubens heute. Die Wendung
matische Geschichte VO:!  - Vernunft und ott der Philosophen un ott der Bja-
Glaube in der Neuzeit Ahrte Eliminie- bel erfolgt end tig „Ja ZUuDi christ-
TrTung Gottes Politik und Wissenschaft en F ist das Schlußkapitel, das
Heute hingegen sct zumindest ın der WI1IS- eigentlich die Summe der vorausgehen
senschaftstheoretischen Diskussion pCn erlegungen einbringen müßte, das sich

Rationalismus ein Sinn ür ber NUun_n, den eit ausholen-
offene Rationalität festzustellen, auch den philosophischen Exkursen, irgendwie im
eın besseres Verstehen zwischen eologie Schatten der enkerischen Entwürfe, twas
und Naturwissenschaft. formuliert in einer isoliert und n den and gedrängt Gndet. In
ersten „Zwischenbilanz“” Thesen z neuzeit- einigen Hinweisen auf den „Gott der nicht-
en Rationalität, die Konsequenzen Religionen” geht zunächst
dem geänderten Weltbild osophie auf die Vielfalt religiöser Erfahrungen ein,

auf die Differenz zwischen dem ,,alten" und 
dem „neuen" Gottesvolk mit erschreckender 
Deutlichkeit die „defiziente" Katholizität der 
Kirche zu Bewußtsein. 
Die fundierten Beiträge, die vom Leser ein 
waches Interesse für die Differenziertheit 
des Problems verlangen, dienen im besten 
Sinn des Wortes der Vertiefung eines reali­
stischen Selbstverständnisses der Ecclesia 
catholica. 
Graz Winfried Gruber 

KONG HANS, Existiert Gott? Antwort auf 
die Gottesfrage der Neuzeit. (878.) Piper, 
München 1978. Ln. DM 42,-. 

Für das Gesamtverständnis des Buches ist 
der Untertitel nicht zu übersehen: Antwort 
auf die Gottesfrage der Neuzeit. - Es geht 
vor allem um Information und Orientierung 
über den heutigen Fragestand, um Antwor­
ten: ,,eindeutige, aber nicht fertige. Sie sollen 
zu einer freien Entscheidung herausfordern, 
pro oder contra •• /' (19) Zu einer Entschei­
dung für oder gegen Gott? Wie denn gegen, 
wo die Antwort des Buches doch heißt: ,,Ja, 
Gott existiert" (19) 7 Das aber gerade zeigt 
sich im Verlauf der Lektüre immer deut­
licher: Intellektuelle Einsicht kann die exi­
stentielle Entscheidung nicht entlasten. Den 
Sprung über den Graben des Zweifels, aber 
auch über den der rationalen Gewißheit, muß 
jeder in eigener Verantwortung wagen. Das 
Buch versteht sich als Ergänzung von „Christ 
sein", ,,gewachsen aus dem Bedürfnis, die 
Gottesfrage zu vertiefen und die Ausein­
andersetzung mit Atheismus und Nihilismus 
gründlich durchzuführen" (876). Weit aus­
holende philosophiegeschichtliche Darstellun­
gen - zurück bis zum Beginn der Neuzeit 
- dienen der systematischen Klärung der 
geschichtlichen Gottesproblematik und sollen 
im Vorfeld der Gottesfrage die Antwort vor­
bereiten. 
In der Gottesfrage schwingt eine andere 
grundsätzliche Frage mit: Wo gibt es uner­
schütterliche Gewißheit? Küng will zunächst 
die neuzeitliche Problematik von Vernunft 
und Glauben klären: Er geht den Denkweg 
nach, der sich von der „Selbstgewißheit'' des 
R. Descartes (,,cogito ergo sum'') aus er­
öffnete. Ihm entgegengesetzt B. Pascal, bei 
dem sich die letzte Gewißheit auf das Credo 
der biblischen Botschaft gründet. Die dra­
matische Geschichte von Vernunft und 
Glaube in der Neuzeit führte zur Eliminie­
rung Gottes aus Politik und Wissenschaft. 
Heute hingegen ist - zumindest in der wis­
senschaftstheoretischen Diskussion - gegen 
puren Rationalismus ein neuer Sinn für 
offene Rationalität festzustellen, d. h. auch 
ein besseres Verstehen zwischen Theologie 
und Naturwissenschaft. K. formuliert in einer 
ersten „Zwischenbilanz" Thesen zur neuzeit­
lichen Rationalität, die zu Konsequenzen aus 
dem geänderten Weltbild für Philosophie 

90 

und Theologie bzw. Kirche zwingen, zu ei­
nem kritisch-dialogischen Miteinander, wofür 
eine „radikale Kurskorrektur von Kirche und 
Theologie11 Voraussetzung ist (143). Der 
schwere Vorwurf trifft christliche Theologie 
und Kirche, daß sie durch ihr Versagen den 
neuen Naturwissenschaften gegenüber die 
Entstehung des wissenschaftlichen und poli­
tischen Atheismus gefördert hätten (152). 
Ein neues, d. h. ein neuzeitliches reflektiertes 
Gottesverständnis ist in der Philosophie He­
gels gegeben. Hier vollendet sich die mit 
Descartes einsetzende epochale Entwicklung: 
Gott in der Welt - Gott in der Geschichte. 
K. ist immer bestrebt, auch die geistigen 
Beziehungen zu anderen Denkern mit ins 
Gespräch zu bringen, was in diesem schwie­
rigen Hegelkapitel eine besondere Verste­
henshilfe bedeutet - hier von Spinoza bis 
zu Teilhard de Chardin. Erst jetzt, nachdem 
das Verhältnis von Gott und Welt für unser 
heutiges Verstehen erklärt worden war, greift 
K. die zentrale Frage wieder auf: Existiert 
Gott? Damit wird die Auseinandersetzung 
mit dem Atheismus unvermeidlich. Die ver­
schiedenen Gestalten des zunächst immer 
theoretischen Atheismus werden in einer 
langen, kritisch-konstruktiven Darstellung 
herausgearbeitet: Gott - eine Projektion des 
Menschen 7 (L. Feuerbach); eine interessen­
bedingte Vertröstung7 (K. Marx); eine in­
fantile Illusion 7 (S. Freud) In der auf dieses 
informative Kapitel folgenden ,,Zwischen­
bilanz" geht K. nachdrüd<lich auf den Zu­
sammenhang zwischen Gottesfrage und Kir­
chenfrage, d. h. von Theorie und Praxis ein 
und will mit sehr konkreten Hinweisen zur 
,,Kurskorrektur'' aufrufen. Mit dem Nihilis­
mus zieht Fr. Nietzsche die radikalste Konse­
quenz aus dem Atheismus und zeigt, was 
sich tatsächlich ändert, wenn Gott nicht exi­
stiert. Die einzige Alternative zum Nihilis­
mus: Das Ja zur Wirklichkeit, getragen von 
einem „Grundvertrauen", das in jeder Le­
benssituation immer wieder neu zu erwecken 
Ist. 
Die letzte und absolut unüberholbare Alter­
native zum Atheismus ist das Ja zu Gott. 
K. führt in diesem Zusammenhang in die 
Problematik der Gotteserkenntnis (durch die 
Vernunft: Vatikanum I; durch den Glauben: 
K. Barth) und des Gottesbeweises ein -
alles im Blick auf die rationale Verantwor­
tung des Glaubens heute. Die Wendung 
vom Gott der Philosophen zum Gott der Bi­
bel erfolgt endgültig im „Ja zum christ­
lichen Gott''. Es ist das Schlußkapitel, das 
eigentlich die Summe der vorausgehenden 
Oberlegungen einbringen müßte, das sich 
aber nun, gemessen an den weit ausholen­
den philosophischen Exkursen, irgendwie im 
Schatten der denkerischen Entwürfe, etwas 
isoliert und an den Rand gedrängt findet. In 
einigen Hinweisen auf den „Gott der nicht­
christlichen Religionen" geht K. zunächst 
auf die Vielfalt religiöser Erfahrungen ein, 



bevor mit knappen en den Gott der tigkeit Gottes”. „Grundlagen ein Theo-
Offenbarung charakterisiert. Und chließ) logie des Bittgebetes” erarbeitet Gres-
Der Gott Jesu Christi. der Frage nach hake, wobei auch auf den Zusammenhang
dem Verhältnis Jesu Gott „erreicht die Vo:  — Bittgebet und Gottesfrage ausführlich
Gottesfrage ihre Tiete Auch eingeht, stellt wichtige en des bibli-
das Buch hätte hier seine letzte Tiefe finden schen Geschichtsverständnisses heraus und
können. doch gerade in der Frage zeigt chließlich das Bittgebet als Teilnahme
nach der Gottesschns  aft jJesu das „Christ der Todes- und Auferstehungserfahrung
sein“” undeutlich gebliebene istusbild Christi.
nachzeichnen DZW. erganzen. Es geht (L 'eil werden spezielle Fragen aufge-
Trage der Praexistenz des Sohnes Ver- challer erwägt seINnem
stich:  e auch hier wieder eine Übersetzung der Beitrag „Das Bittgebet unı der Lauf der
„Ch:  s  .. Was bedeutet das €es für mich Welt” das Gebet als ınen bewußtseinsän-

dernden Faktor und verweist auf den Ge-heute? Aber der Versuch, G{ redlich N Be-
meln sSein mag und (} heftig gegen die samtzusammenhang einer Lebensgeschichte
Deutsche Bischofskonferenz verteidigt wird als den eigentlichen Ort des esinnvollen Bitt-
(855, AÄAnm. 11), kann er nicht hinweg- gebetes. „Thesen ZUm underverständnis”
täuschen, daß el ıne wahre Gottessohn- der Begriff „Wunder“ WIT hier doch etwas

„Von Ewigkeit her“ nicht mehr ZU weit efaßt) formuliert Pröpper (Tü-
Sprache kommt. damit der Antwort auf bingen) In 1Nnem  &‘ „  a kapitel, das
die Gottesfrage nicht* eigentlich der Spiritualität des Gebetes dient, außert sich
+iefste Grund, der Iim Sein Gottes nochmals challer seinem den Ge-
legt ist? samttitel maßgebenden Aufsatz Im en
Das coll aber D-  . heißen, ur die Vor ott ekundet cich Freiheit vollzogene

eılna. Christi Das kleineFrage des uches unbeantwortet bliebe.
zeig! sich einmal mehr, wie sich LUr 1 Ver- Buch weist überzeugend nach, wIie sehr das

Gott-Menschen in esus, Gebet eın Thema ist, ‚:n welchem derzeit
Glauben, die Gottesfrage entscheiden das anze des Glaubens und der Theologielaäßt. Das großartige Panorama Volnl Fragen entschieden WITr s (7) Die Entscheidung wird

und Äntworten, wIie das Buch überzeu- emna: onkret VO den Betern getroffen,gend enttfaltet, vertieft auch e5s5e die der Theologie wieder spirituellermentale Erkenntnis des Christen., Tiefe verhelfen k:  onnen.  H3
Winfrieder raz Winfrieder

(‚RESHÄKT G., Bittgebet LOÖOTHAR, Wort und Eucharistie bei:
Testfall des auDens. (Grünewald-Reihe) Origenes. Zur Spiritualisierungstendenz des
(104.) Mainz 1978 Snolin DM 14,50. Eucharistieverständnisses. eo

dien, (363.) Tyrolia, Innsbruck 1978Dieser and ve: 6 Beiträge, Zu denen art lam. 5 480.—, DM 68 ,—.1Ne zwischen Hertz, und G,
Teshake in der ThO Tübingen (157/1977/ S dieser Dissertation ürzburg 1977) be-
7—42) geführte „Diskussion über das itt= ginnen die „AInnsbrucker theologischen
gebet” Anlaß gab Über diese Diskussion dien z die vVon Coreth Kern Ot-
hinaus werden spezielle Fragen aufgegriffen, ter herausgegeben werden. Diktion und

Denkstil weisen die umfangreiche Mono-lie das Bittgebet aufgibt. Nach einem viel
zitierten Wort voan Kasper ist das graphie als den Dogmatiker und Dog-
„der Ernst£fall des Tristlıchen Glaubens”, mengeschichtler 2US5. Nicht alle wissenschaft-
Davon inspiriert, erklären die Hg das Bitt- brennenden Anliegen können hier VOÜ[ -
gebet als den „Ernstfall des Ernstfalls”, und gestellt und beurteilit werden.

Thema des Beitrages von challer Im Ausgang des profangriechischen, früh-
(Studentenpfarrer ın Basel) WIT! rA Buch- üdischen und vororigenisch-christlichen Be-
tel Das Bittgebet eın Testfall des lau- es entwickelt L. die Vorstellungsinhalte

e115 V Eucharistie als Wortgeschehen, als
] Teil D  ringt  x die „Diskussion über das Kultspeise, als Opfter und kann 17 Ver-
Bittgebet”., Hertz (Lehrbeauftragter gle: zZUu Origenes feststellen, wie ehr der
für Bildungsphilosophie der Univers: Alexandriner der Tradition verhaftet ist und
Frankfurt) konzentriert die vielschichtig 6CI - 15 ihr lebt (62 f, 97, 214 Die Aneignung

rfolet Freilich unterschiedlich stark,scheinende Problematik des Bittgebets auf
den Zusammenhang miıt der jeweils auch Flemente Aufnahme en (97 bis
schenden Gottesvorstellung. Das spezifisch 148) Diese bindet 6i  «W AuUs dem Plato-
biblische dialogische Verhältnis Von ott und n1ismus entlehnten Denkkategorien, die
Mensch wird wIıe auch Greshake (42) fest- Gefüge seines theol. Denkens beträchtlich
stellt nicht ettlich erkannt. prägen Das inkarnatorische Flement seiner
Lohfink unterstreicht VO: her d:  1ese Christologie tritt zurück, die Logos-Lehre
Grundtatsache und ergänzt s1ie durch die dominiert. Die Sakramentalität der Eucha-
biblische Oomponente der „Geschichtsmäch- ristie bleibt verkürzt (348); die Realpräsenz

bevor er mit knappen Stric:hen den Gott der 
Offenbarung c:harakterisiert. Und sdtließlic:h: 
Der Gott J esu Christi. In der Frage nac:h 
dem Verhältnis Jesu zu Gott ,,erreic:ht die 
Gottesfrage ihre letzte Tiefe" (744). Auc:h 
das Buc:h hätte hier seine letzte Tiefe finden 
können. Wollte es doc:h gerade in der Frage 
nach der Gottessohnsc:haft Jesu das in „Christ 
sein" undeutlich gebliebene Christusbild 
nachzeichnen bzw. ergänzen. Es geht um die 
Frage der Präexistenz des Sohnes. K. ver­
sucht auch hier wieder eine Obersetzung der 
„Chiffre": Was bedeutet das alles für mic:h 
heute7 Aber der Versuch, so redlich er ge­
meint sein mag und so heftig er gegen die 
Deutsche Bischofskonferenz verteidigt wird 
{855, Anm. 11), kann darüber nicht hinweg­
täuschen, daß dabei eine wahre Gottessohn­
schaft „von Ewigkeit her'' nicht mehr zur 
Sprache kommt. Fehlt damit der Antwort auf 
die Gottesfrage nicht doch eigentlich der 
tiefste Grund, der im Sein Gottes selbst ge­
legt ist7 
Das soll aber nicht heißen, daß dadurch die 
Frage des Buches unbeantwortet bliebe. Es 
zeigt sich einmal mehr, wie sich nur im Ver­
hältnis zum Gott-Menschen in Jesus, d. h. 
im Glauben, die Gottesfrage entscheiden 
läßt. Das großartige Panorama von Fragen 
und Antworten, wie es das Buch überzeu­
gend entfaltet, vertieft auch diese funda­
mentale Erkenntnis des Christen. 
Graz Winfried Gruber 

GRESHAKE G. / LOHFINK G., Bittgebet -
Testfall des Glaubens. (Grünewald-Reihe) 
(104.) Mainz 1978. Snolin DM 14,50. 

Dieser Band vereinigt 6 Beiträge, zu denen 
eine zwischen A. Hertz, G. Lohßnk und G. 
Greshake in der ThQ Tübingen (157/1977/ 
7-42) geführte „Diskussion über das Bitt­
gebet" Anlaß gab. Ober diese Diskussion 
hinaus werden spezielle Fragen aufgegriffen, 
die das Bittgebet aufgibt. Nach einem viel 
zitierten Wort von W. Kasper ist das Gebet 
,,der Ernstfall des christlichen Glaubens". 
Davon inspiriert, erklären die Hg. das Bitt­
gebet als den „Ernstfall des Ernstfalls", und 
das Thema des 2. Beitrages von H. Schaller 
(Studentenpfarrer in Basel) wird zum Buch­
titel: Das Bittgebet -;- ein Testfall des Glau­
bens. 
Ein 1. Teil brinJtt die „Diskussion über das 
Bittgebet". A. Hertz OP (Lehrbeauftragter 
für Bildungsphilosophie an der Universität 
Frankfurt) konzentriert die vielschichtig er­
scheinende Problematik des Bittgebets auf 
den Zusammenhang mit der jeweils herr­
schenden Gottesvorstellung. Das spezifisch 
biblische dialogische Verhältnis von Gott und 
Mensch wird - wie auch Greshake ( 42) fest­
stellt - nicht deutlich genug erkannt. - G. 
Lohfink unterstreicht vom NT her diese 
Grundtatsache und ergänzt sie durch die 
biblische Komponente der „Geschichtsmäch-

tigkeit Gottes". - ,,Grundlagen einer Theo­
logie des Bittgebetes" erarbeitet G. Gres­
hake, wobei auch er auf den Zusammenhang 
von Bittgebet und Gottesfrage ausführlich 
eingeht, stellt wichtige Strukturen des bibli­
schen Geschichtsverständnisses heraus und 
zeigt schließlich das Bittgebet als Teilnahme 
an der Todes- und Auferstehungserfahrung 
Christi. 
Im 2. Teil werden spezielle Fragen aufge­
nommen: H. Schaller erwägt in seinem 
1. Beitrag „Das Bittgebet und der Lauf der 
Welt" das Gebet als einen bewußtseinsän­
dernden Faktor und verweist auf den Ge­
samtzusammenhang einer Lebensgeschichte 
als den eigentlichen Ort des sinnvollen Bitt­
gebetes. ,,Thesen zum Wunderverständnis" 
( der Begriff „ Wunder" wird hier doch etwas 
zu weit gefaßt) formuliert Th. Pröpper (Tü­
bingen). In einem Schlußkapitel, das der 
Spiritualität des Gebetes dient, äußert sich 
nochmals H. Schaller in seinem für den Ge­
samttitel maßgebenden Aufsatz: Im Bitten 
vor Gott bekundet sich in Freiheit vollzogene 
Teilnahme am Gebet Christi. - Das kleine 
Buch weist überzeugend nach, wie sehr das 
Gebet ein Thema ist, ,,in welchem derzeit 
das Ganze des Glaubens und der Theologie 
entschieden wird" (7). Die Entscheidung wird 
demnach konkret von den Betern getroffen, 
die der Theologie wieder zu neuer spiritueller 
Tiefe verhelfen können. 
Graz Winfried Gruber 

LIES LOTHAR, Wort und Eucnaristie bei 
Origenes. Zur Spiritualisierungstendenz des 
Eucharistieverständnisses. (lnnsbr. theol. Stu­
dien, Bd. 1) (363.) Tyrolia, Innsbruck 1978. 
Kart. 1am. S 480.-, DM 68,-. 

Mit dieser Dissertation (Würzburg 1977) be­
ginnen die „Innsbrucker theologischen Stu­
dien", die von E. Coreth / W. Kern / H. Rot­
ter herausgegeben werden. Diktion und 
Denkstil weisen die umfangreiche Mono­
graphie als für den Dogmatiker und Dog­
mengeschichtler aus. Nicht alle wissenschaft­
lich brennenden Anliegen können hier vor­
gestellt und beurteilt werden. 
Im Ausgang des profangriechischen, früh­
jüdischen und vororigenisch-christlichen Be­
fundes entwickelt L. die Vorstellungsinhalte 
von Eucharistie - als Wortgeschehen, als 
Kultspeise, als Opfer - und kann im Ver­
gleich zu Origenes feststellen, wie sehr der 
Alexandriner der Tradition verhaftet ist und 
aus ihr lebt (62 f, 97, 214 ff). Die Aneignung 
erfolgt freilich unterschiedlich stark, in der 
auch neue Elemente Aufnahme finden {97 bis 
148). Diese bindet sich an aus dem Plato­
nismus entlehnten Denkkategorien, die das 
Gefüge seines theol. Denkens beträchtlich 
prägen: Das inkamatorische Element seiner 
Christologie tritt zurück, die Logos-Lehre 
dominiert. Die Sakramentalität der Eucha­
ristie bleibt verkürzt (348); die Realpräsenz 

91 


