bevor er mit knappen Strichen den Gott der
Offenbarung charakterisiert. Und schlieRlich:
Der Gott Jesu Christi. In der Frage nach
dem Verhiltnis Jesu zu Gott ,erreicht die
Gottesfrage thre letzte Tiefe” (744). Auch
das Buch hitte hier seine letzte Tiefe finden
konnen. Wollte es doch gerade in der Frage
nach der Gottessohnschaft Jesu das in ,,Christ
sein” undeutlich gebliebene Christusbild
nachzeichnen bzw. ergénzen. Es geht um die
Frage der Priexistenz des Sohnes. K. ver-
sucht auch hier wieder eine Ubersetzung der
~Chiffre”: Was bedeutet das alles fiir mich
heute? Aber der Versuch, so redlich er ge-
meint sein mag und so heftig er gegen die
Deutsche Bischofskonferenz verteidigt wird
(855, Anm. 11), kann dariiber nicht hinweg-
tduschen, daf dabei eine wahre Gottessohn-
schaft ,,von Ewigkeit her” nicht mehr zur
Sprache kommt. Fehlt damit der Antwort auf
die Gottesfrage nicht doch eigentlich der
tiefste Grund, der im Sein Gottes selbst ge-
legt ist?

Das soll aber nicht heiflen, daf dadurch die
Frage des Buches unbeantwortet bliebe. Es
zeigt sich einmal mehr, wie sich nur im Ver-
hiltnis zum Gott-Menschen in Jesus, d. h.
im Glauben, die Gottesfrage entscheiden
1aBt. Das grofartige Panorama von Fragen
und Antworten, wie es das Buch {iberzeu-
gend entfaltet, vertieft auch diese funda-
mentale Erkenntnis des Christen.

Graz Winfried Gruber

GRESHAKE G. / LOHFINK G., Bittgebet —
Testfall des Glaubens. (Griinewald-Reihe)
(104.) Mainz 1978. Snolin DM 14,50.

Dieser Band vereinigt 6 Beitrdge, zu denen
eine zwischen A. Hertz, G. Lohfink und G.
Greshake in der ThQ Tiibingen (157/1977/
7—42) gefiihrte ,Diskussion fiber das Bitt-
gebet” Anlaf gab. Uber diese Diskussion
hinaus werden spezielle Fragen aufgegriffen,
die das Bittgebet aufgibt. Nach einem viel
zitierten Wort von W. Kasper ist das Gebet
,der Ernstfall des cdhristlichen Glaubens”.
Davon inspiriert, erkliren die Hg. das Bitt-
gebet als den ,Emnstfall des Ernstfalls”, und
das Thema des 2. Beitrages von H. Schaller
(Studentenpfarrer in Basel) wird zum Buch-
;itel: Das Bittgebet — ein Testfall des Glau-
ens.
Ein 1. Teil bringt die ,Diskussion iiber das
Bittgebet”. A. Hertz OP (Lehrbeauftragter
fiir Bildungsphilosophie an der Universitit
Frankfurt) konzentriert die vielschichtig er-
scheinende Problematik des Bittgebets auf
den Zusammenhang mit der jeweils herr-
schenden Gottesvorstellung. Das spezifisch
biblische dialogische Verhiiltnis von Gott und
Mensch wird — wie auch Greshake (42) fest-
stellt — nicht deutlich genug erkannt. — G.
Lohfink wunterstreicht vom NT her diese
Grundtatsache und ergénzt sie durch die
biblische Komponente der ,Geschichtsmich~

tigkeit Gottes”. — ,Grundlagen einer Theo-
logie des Bittgebetes” erarbeitet G. Gres-
hake, wobei auch er auf den Zusammenhang
von Bittgebet und Gottesfrage ausfiihrlich
eingeht, stellt wichtige Strukturen des bibli-
schen Geschichtsverstindnisses heraus und
zeigt schlieflich das Bittgebet als Teilnahme
an der Todes- und Auferstehungserfahrung
Christi.

Im 2. Teil werden spezielle Fragen aufge-
nommen: H. Schaller erwidgt in seinem
1. Beitrag ,Das Bittgebet und der Lauf der
Welt” das Gebet als einen bewuBtseinsin-
dernden Faktor und verweist auf den Ge-
samtzusammenhang einer Lebensgeschichte
als den eigentlichen Ort des sinnvollen Bitt-
gebetes. , Thesen zum Wunderverstindnis”
(der Begriff ,,Wunder” wird hier doch etwas
zu weit gefalt) formuliert Th. Propper (Tii-
bingen). In einem Schlufkapitel, das der
Spiritualitat des Gebetes dient, duflert sich
nochmals H. Schaller in seinem fiir den Ge-
samttite]l mafgebenden Aufsatz: Im Bitten
vor Gott bekundet sich in Freiheit vollzogene
Teilnahme am Gebet Christi. — Das kleine
Buch weist iiberzeugend nach, wie sehr das
Gebet ein Thema ist, ,in welchem derzeit
das Ganze des Glaubens und der Theologie
entschieden wird” (7). Die Entscheidung wird
demnach konkret von den Betern getroffen,
die der Theologie wieder zu neuer spiritueller
Tiefe verhelfen kénnen.

Graz Winfried Gruber

LIES LOTHAR, Wort und Eucharistie bei
Origenes, Zur Spiritualisierungstendenz des
Eucharistieverstéindnisses. (Innsbr. theol. Stu-
dien, Bd. 1) (363.) Tyrolia, Innsbruck 1978.
Kart. lam. S 480.—, DM 68,—.

Mit dieser Dissertation (Wiirzburg 1977) be-
ginnen die ,Innsbrucker theologischen Stu-
dien”, die von E. Coreth / W. Kern / H. Rot-
ter herausgegeben werden. Diktion und
Denkstil weisen die umfangreiche Mono-
graphie als fiir den Dogmatiker und Dog-
mengeschichtler aus. Nicht alle wissenschaft-
lich brennenden Anliegen konnen hier vor-
gestellt und beurteilt werden.

Im Ausgang des profangriechischen, friih-
jiidischen und vororigenisch-christlichen Be-
fundes entwickelt L. die Vorstellungsinhalte
von Eucharistie — als Wortgeschehen, als
Kultspeise, als Opfer — und kann im Ver-
gleich zu Origenes feststellen, wie sehr der
Alexandriner der Tradition verhaftet ist und
aus ihr lebt (62 f, 97, 214 ff). Die Aneignung
erfolgt freilich unterschiedlich stark, in der
auch neue Elemente Aufnahme finden (97 bis
148). Diese bindet sich an aus dem Plato-
nismus entlehnten Denkkategorien, die das
Gefiige seines theol. Denkens betrichtlich
prigen: Das inkarnatorische Element seiner
Christologie tritt zuriik, die Logos-Lehre
dominjert. Die Sakramentalitit der Eucha-
ristie bleibt verkiirzt (348); die Realprisenz

91



wird gegeniiber der Gefahr der behaupteten
Impanationsiehre aufrechterhalten (347 f£).
Die in seinem ganzen Denken auftretende
Spiritualisierung iibergreift auch die Eucha-
ristielehre (217—338). Grofe Bedeutung mifit
L. dem Terminus ,Eulogie” bei, den er mit
verwandten Begriffen zusammenstellt und
abgrenzt (259—338).

Die nicht leicht zu lesende Untersuchung
schlieBt mit einem kurzen Ausblick auf ge-
genwirtige Fragestellungen (Realprisenz,
Opfercharakter, Grundgestalt der Eucharistie)

ab (345—352).
Kéln Helmut Moll

SOZIALWISSENSCHAFT

INSTITUT FOR FRIEDENSFORSCHUNG,
Christen und Marxisten im Friedensgesprich.
Materialien dreier wissenschaftlicher Sympo-
sien. (318.) Herder, Wien 1976, Kart. lam.
S 245.—, DM 42.—.

Die Kirche verkiindet den neuen Frieden,
den Frieden Christi, den die Welt nicht ge-
ben kann (Joh 14, 27); das ist ihr Auftrag
von der ersten Stunde an. Damit ist auch das
Verhiltnis dieses Friedens zum Frieden in
der Welt (und zum Weltfrieden), den die
Welt sich selbst zu geben versucht und sich
selbst wirken muf, angesprochen. Weiters
stellt sich damit die Frage: Was kénnen die
Kirchen, die Christen, fiir diesen Frieden tun?
Unter den verschiedenen Antworten, die auf
diese Frage gegeben werden konnen, ist
zu nennen: Die Kirchen haben die Friedens-
forschung und die Friedensgespriche der
Mensdhen, die guten Willens sind, ernst zu
nehmen,

Diesem Anliegen dient dieses Buch, das die
Referate und Gesprédchsprotokolle dreier wis-
senschaftlicher Symposien bietet. Damit ist
auch ein Gesprich zwischen Christen und
Marxisten dokumentiert worden, das {iber
3 Perspektiven eines einzigen zentralen
Themas, eben des Friedens als elementar-
sten Menschenanliegens, gefiihrt wurde. Diese
Perspektiven sind: Friedenssuche aus ver-
schiedener weltanschaulicher Sicht; Mittel
und Wege zur Ldsung von Problemen der
gesellschaftlichen Entwicklung aus verschie-
dener weltanschaulicher Sicht; Weltan-
schauung und Frieden. Referenten waren die
Professoren: Walter Hollitscher (Wien),
Otto Kimminich (Regensburg), Nikolai Ko-
walski (Moskau), Juri Samoshkin (Moskau),
Heinrich Schneider (Wien), Michail Simai
(Budapest), Rudolf Weiler (Wien), Gustav
A. Wetter (Rom). Dazu kommen noch ca.
20 Diskussionsbeitrige im 2. und 3. Teil.

Bei , Konfrontation der Ideen” sollte , Koope-
ration im Handeln” auf dem Gebiet des
Friedens {iberlegt werden, so formulierten
die Hg. ihre Erwartung. Bei allen grund-
legenden Divergenzen scheint durch diese
aufrichtigen Gespriiche eine Atmosphire des
Verstindnisses entstanden zu sein, in denen

92

der Andersdenkende ernst genommen wurde,
so daB die Teilnehmer ,,dem Kern der Dinge
im Laufe dieser Gespriche immer niher ge-
kommen” sind (W. Hollitscher in seinem
SchluBwort, 304). — Es bleibt der Wunsch
aller, die sich aus solch mithsamen Gespri-
chen zwischen Christen und Marxisten doch
Erfolg erhoffen, daB nach den bei diesen
Symposien empfohlenen ,Grundregeln der
Kooperation” (R. Weiler, 107) vor allem auf
aktuellen Gebieten (102—106) diese Zusam-
menarbeit realisiert werde.

Linz Walter Suk

ERMECKE GUSTAYV, Beitrdge zur christ-
lichen Gesellschaftslehre. (340.) Bonifacius-
druck, Paderborn 1977. Snolin DM 15.80.

Als Festgabe zum 70. Geburtstag G. Er-
meckes wurde ,eine flir sein Denken und
Arbeiten charakteristische Auswahl” (12)
aus seinem Schrifttum vorgelegt. Schwer-
punkte dieser Beitrige sind: die christliche
Gesellschaftslehre, das Naturrecht im
Disput, die christliche Sozialethik als unent-
behrliche und grundlegende Entscheidungs-
hilfe, die Familienhaftigkeit des Menschen
als Prinzip des sozialen Lebens; Fragen um
das Verhiltnis von Kirche — Staat — Gesell-
schaft, das Christliche in der Politik; Fragen
des heutigen gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen Lebens wie die Mitbestimmung
als soziale Kategorie, Leistungszwinge und
Leistungsethos, Wertung und Organisation
der Arbeit. (Das Schriftenverzeichnis um-
faBt 20 Seiten.) Wire bei jedem Artikel an-
gegeben worden, wann und wo er ver-
offentlicht worden ist, so wire leichter fest-
stellbar gewesen, wie weit sich auch Stel-
lungnahmen des ,politischen Professors”
(eine Bezeichnung, die ihm aufgrund seines
vielfiltigen Engagements in vielen Entschei-
dungsgremien ,verlichen” worden ist) ge-
dndert haben oder nicht; auch ein Sachver-
zeichnis wire fiir solch einen reizvollen Ver-
gleich glinstig gewesen.

Diese Auswahl (wie auch sein Lebenslauf)
148t erkennen, daf E. nicht nur ein profi-
lierter Theologe und Sozialwissenschaftler
ist, ,der seine Herkunft aus scholastischer
Uberlieferung und strenger juridischer Aus-
bildung nirgendwo verleugnet” (so die Hg.
in ihrem Geleitwort, S. 11), sondern auch ein
Priester und Mensch, der sich den Problemen
und Nb&ten der sozialen Praxis zutiefst ver-
bunden weif und seine Stimme — sei es
gelegen, sei es ungelegen — erhebt. Im Be-
reich der ,Katholischen Soziallehre” vertritt
er eine bestimmte Richtung und unterscheidet
sich von O. v. Nell-Breuning, von J. B. Metz
u. a. So sieht z. B. E. das alles zusammen-
fassende Grundprinzip nicht im ,Solidaris-
mus”, sondern in der Familienhaftigkeit und
im ,Familiarismus”, der ihm das Ordnungs-
ideal und Ordnungssystem zu sein scheint;
darunter ist gemeint, da die wesentlichen



