
WIF'! gegenüber der era der behaupteten der Andersdenkende ernst wurde,
Impanationslehre aufrechter‘ (347 die Teilnehmer „dem Kern der Dinge
Die in einem  H BAd1IlZlenNn Denken uftretende Laufe eser espr: immer näher
Spiritualisierung übergreift auch die Eucha- kommen sind Hollitscher in seinem
ristielehre 217—338). Große Bedeutung S  öt Schlußwort, 304). bleibt der Wunsch

erminus „Eulogie bei, den er mit aller, die sich au5s solch mühsamen Gesprä-verwandten Begriffen sammenstellt und chen zwischen Christen und Marxisten doch
abgrenzt 259—338) Erfolg erhoffen, laß nach den bei esen
Die nicht Zu lesende Untersuchung Symposien empfohlenen „Grundregeln der

miıt ınem kurzen Ausblick auf Kooperation“” Weiler, 107) ULX allem auf
genwartige Fragestellungen (Realpräsenz, aktuellen Gebieten 2— ese Zusam-

menarbeit realisiert werde.Opfercharakter, rundges der ucharistie)
Linz Suk

Köln
ab (345—352).

Helmut oll
ERMECKE GUSTAYV, Beiträge ZUT christ-OZIAL  n  SCHAFT en Gesellschaftslehre. Bonifacius-

INSTITUT ‚DENSFORSCHUNG aderborn 1977 Snolin 15.80.
Christen und Marzxisten ıM Friedensgespräch. Als Festgabe Z 70, Geburtstag Er-Materialien dreier wissenschaftlicher Sympo- meckes wurde „eine FÜr eın Denken undcien. Herder, 1en 1976., $  rt. lam. Arbeiten charakteristische Auswahl“ 12)-} 245.—, DM 4A2 —,

5 seinem Schrifttum vorgelegt. Schwer-
Die Kirche verkündet den neuen Frieden, punkte dieser Beiträge sind: die
den Frieden Christi, den die Weit nicht Gesellschaftslehre, das Naturrecht 11
ben kann Joh 14, 27) das ist ihr Auftrag Disput, die MI5 Sozialethik als unent-
von der ersten Stunde Damit ıst auch das und grundlegende Entscheidungs-
Verhältnis dieses Friedens Z Frieden e, die Familienhaftigkeit des Menschen
der Welt und 71101 Weltfrieden), den die alc Prinzip des sozialen Lebens;: Fragen umm
Welilt sich celbst zu geben versucht und sich das Verhältnis von Kirche aa Gesell-
selbst wirken i f angesprochen., eıters schaft, das Christliche in der Politik; ragen
stellt sich damit Frage: Was können des heutigen gesellschaftlichen und wiırt-
Kirchen, die Christen, esen Frieden schaftlichen Lebens wie die Mitbestimmung
nter den verschiedenen Antworten, die auf als csoziale Kategorie, Leistungszwänge und
diese Frage gegeben werden können, Leistungsethos, Wertung und Organisation

nennen Die Kirchen en die Friedens- der Arbeit. (Das Schriftenverzeichnis 11I1-

orschung und die Friedensgespräche der Faßt 20 Seiten.) are  . bei jedem Artikel [1=-
Menschen, die guten Willens sind, ernst ZU BCHE W W und er VelI-
nehmen. Ööffentlicht worden ist, waäare leichter ftest-
D:  1esem Anliegen dient d;  1eses Buch, das die tellbar BCeWESEN, wie weit sich auch GStel-
Retferate und Gesprächsprotokolle dreier WI1S- lJungnahmen des „politischen Professors”
senschaftlicher Symposien bietet. Damit ] (eine Bezeichnung, die aufgrund seines
A1ch e:n Gespräch zwischen Christen und vielfältigen Engagements in vielen Entschei-
Marxisten dokumentiert worden, das über dungsgremien „verliehen“” worden ist) BC-

a  A  ndert en oder nicht:; auch ein Sachver-Perspektiven eines einzigen zentralen
zeichnis ware  y für solch einen reizvollen Ver-Themas, eben des Friedens als elementar-

sten Menschenanliegens, geführt wurde., ese gleich günstig BEeEWESECN.
Perspektiven S6111 Friedenssuche VeI- 1ese Auswahl (wie auch eın Lebenslauf)
schiedener weltanschaulicher Sicht: Mittel aft erkennen, daß E, nicht Nu eın profi-
4l Wege ZUr sung VO Problemen der jerter Theologe und Sozialwissenschaftler
gesellschaftlichen Entwicklung verschie- ist, „der seine erkun:| scholastischer

weltanschaulicher Sicht: eltan- erlieferung und strenger juridischer AÄAus-
schauung und Frieden. Retferenten ildung nirgendwo verleugnet“ (so die Hg.
Professoren: Walter Hollitscher 1e17 in ihrem Geleitwort, 11), sondern auch e1n
ÖOtto Kimminich (Regensburg), Nikolai KO- Priester und Mensch, der sich den Problemen
walski (Moskau), Juri Samoshkin (Moskau), und en der sözialen Praxis zutiefst
Heinrich Schneider en), Michail Simai bunden eiß und seine Stimme cei
(Budapest), Rudolf Weiler (Wien), Gustav gelegen, 621 ungelegen erhebt Im Be-

Wetter om Dazu kommen noch reich der „Katholischen GSoziallehre” vertritt
20 Diskussionsbeiträge im und eil. er eine bestimmte Richtung und unterscheidet
} „Konfrontation der Ideen'  ‚7 sollte „Koope- sich von V, Nell-Breuning, Von B. Metz
ration ım Handeln“ auf dem Gebiet des So Sie. das es5 IMMEeN-
Friedens überlegt werden, SO Ormiu.  en assende Grundprinzip nicht im „Solidaris-
die Heg. hre Erwartung, Bei en grund- mMuS ,  ‚r sondern der Familienhaftigkeit und
egenden Divergenzen scheint du:  3 1ese „Familiarismus”, der ihm das Ordnungs-
aufrichtigen Gespräche ine Atmosphäre des ideal und OÖOrdnungssystem sein scheint:
Verständnisses entstanden eın,  + 1  in denen darunter ict gemeint, dafß die wesentlichen

W

wird gegenüber der Gefahr der behaupteten 
lmpanationslehre aufrechterhalten (347 ff). 
Die in seinem ganzen Denken auftretende 
Spiritualisierung übergreift auch die Eucha­
ristielehre (217-338). Große Bedeutung mißt 
L. dem Terminus „Eulogie" bei, den er mit 
verwandten Begriffen zusammenstellt und 
abgrenzt (259-338). 
Die nicht leicht zu lesende Untersuchung 
schließt mit einem kurzen Ausblick auf ge­
genwärtige Fragestellungen (Realpräsenz, 
Opfercharakter, Grundgestalt der Eucharistie) 
ab (345-352). 
Köln Helmut Moll 

SOZIALWISSENSCHAFT 

INSTITUT FOR FRIEDENSFORSCHUNG, 
Christen und Marxisten im Friedensgespräch. 
Materialien dreier wissenschaftlicher Sympo­
sien. (318.) Herder, Wien 1976. Kart. 1am. 
S 245.-, DM 42.-. 

Die Kirche verkündet den neuen Frieden, 
den Frieden Christi, den die Welt nicht ge­
ben kann (Joh 14, 27); das ist ihr Auftrag 
von der ersten Stunde an. Damit ist auch das 
Verhältnis dieses Friedens zum Frieden in 
der Welt (und zum Weltfrieden), den die 
Welt sich selbst zu geben versucht und sich 
selbst wirken muß, angesprodten. Weiters 
stellt sich damit die Frage: Was können die 
Kirchen, die Christen, für diesen Frieden tun7 
Unter den verschiedenen Antworten, die auf 
diese Frage gegeben werden können, ist 
zu nennen: Die Kirchen haben die Friedens­
forschung und die Friedensgespräche der 
Menschen, die guten Willens sind, ernst zu 
nehmen. 
Diesem Anliegen dient dieses Buch, das die 
Referate und Gesprächsprotokolle dreier wis­
senschaftlicher Symposien bietet. Damit ist 
auch ein Gespräch zwischen Christen und 
Marxisten dokumentiert worden, das über 
3 Perspektiven eines einzigen zentralen 
Themas, eben des Friedens als elementar­
sten Menschenanliegens, geführt wurde. Diese 
Perspektiven sind: Friedenssuche aus ver­
schiedener weltanschaulicher Sidtt; Mittel 
und Wege zur Lösung von Problemen der 
gesellschaftlichen Entwicklung aus verschie­
dener weltanschaulicher Sicht; Weltan­
schauung und Frieden. Referenten waren die 
Professoren: Walter Hollitscher (Wien), 
Otto Kimminich (Regensburg), Nikolai Ko­
walski (Moskau), Juri Samoshkin (Moskau), 
Heinrich Schneider (Wien), Michail Simai 
(Budapest), Rudolf Weiler (Wien), Gustav 
A. Wetter (Rom). Dazu kommen noch ca. 
20 Diskussionsbeiträge im 2. und 3. Teil. 
Bei „Konfrontation der Ideen" soltte „Koope­
ration im Handeln" auf dem Gebiet des 
Friedens überlegt werden, so formulierten 
die Hg. ihre Erwartung. Bei allen grund­
legenden Divergenzen scheint durch diese 
aufrichtigen Gespräche eine Atmosphäre des 
Verständnisses entstanden zu sein, in denen 

92 

der Andersdenkende ernst genommen wurde, 
so daß die Teilnehmer „dem Kern der Dinge 
im Laufe dieser Gespräche immer näher ge­
kommen" sind (W. Hollitscher in seinem 
Schlußwort, 304). - Es bleibt der Wunsch 
aller, die sich aus solch mühsamen Gesprä­
chen zwischen Christen und Marxisten doch 
Erfolg erhoffen, daß nach den bei diesen 
Symposien empfohlenen „Grundregeln der 
Kooperation" (R. Weiler, 107) vor allem auf 
aktuellen Gebieten (102-106) diese Zusam­
menarbeit realisiert werde. 
Linz Walter Suk 

ERMECKE GUSTA V, Beiträge zur christ­
limen Gesellsmaftslehre. (340.) Bonifacius­
druck, Paderborn 1977. Snolin DM 15.80. 

Als Festgabe zum 70. Geburtstag G. Er­
meckes wurde „eine für sein Denken und 
Arbeiten charakteristische Auswahl" (12) 
aus seinem Schrifttum vorgelegt. Schwer­
punkte dieser Beiträge sind: die christliche 
Gesellschaftslehre, das Naturrecht im 
Disput, die christliche Sozialethik als unent­
behrliche und grundlegende Entscheidungs­
hilfe, die Familienhaftigkeit des Menschen 
als Prinzip des sozialen Lebens; Fragen um 
das Verhältnis von Kirche - Staat - Gesell­
schaft, das Christliche in der Politik; Fragen 
des heutigen gesellschaftlichen und wirt­
schaftlichen Lebens wie die Mitbestimmung 
als soziale Kategorie, Leistungszwänge und 
Leistungsethos, Wertung und Organisation 
der Arbeit. (Das Schriftenverzeichnis um­
faßt 20 Seiten.) Wäre bei jedem Artikel an­
gegeben worden, wann und wo er ver­
öffentlicht worden ist, so wäre leichter fest­
stellbar gewesen, wie weit sich auch Stel­
lungnahmen des „politischen Professors" 
(eine Bezeichnung, die ihm aufgrund seines 
vielfältigen Engagements in vielen Entschei­
dungsgremien „verliehen" worden ist) ge­
ändert haben oder nicht; auch ein Sachver­
zeichnis wäre für solch einen reizvollen Ver­
gleich günstig gewesen. 
Diese Auswahl (wie auch sein Lebenslauf) 
läßt erkennen, daß E. nicht nur ein profi­
lierter Theologe und Sozialwissensdtaftler 
ist, ,,der seine Herkunft aus scholastischer 
Oberlieferung und strenger juridischer Aus­
bildung nirgendwo verleugnet'' (so die Hg. 
in ihrem Geleitwort, S. 11), sondern auch ein 
Priester und Mensch, der sich den Problemen 
und Nöten der sozialen Praxis zutiefst ver­
bunden weiß und seine Stimme - sei es 
gelegen, sei es ungelegen - erhebt. Im Be­
reich der „Katholischen Soziallehre" vertritt 
er eine bestimmte Richtung und unterscheidet 
sich von 0. v. Nell-Breuning, von J. B. Metz 
u. a. So sieht z. B. E. das alles zusammen­
fassende Grundprinzip nicht im „Solidaris­
mus", sondern in der Familienhaftigkeit und 
im „Familiarismus", der ihm das Ordnungs­
ideal und Ordnungssystem zu sein scheint; 
darunter ist gemeint, daß die wesentlichen 


