ERWIN MANN

Zur Giinther-Forschung
Eine Buchkritik

Deutsche Publikationen, die sich mit dem Wiener Theologen und Philosophen
Anton Giinther beschiftigen, wissen vielfach nichts von den Forschungsergeb-
nissen des Wiener fundamentaltheologischen Instituts!. Sie stiitzen sich meist auf
die Darstellung P. Wenzels?, die alte Klischeevorstellungen iiber Giinther unkritisch
iibernimmt (,Der Glaube konne aus der Wissenschaft geschopft werden” — ,Die
Giintherianer hitten sich nicht an den Lehren der Kirche orientiert”, ja sogar das
Wort ,Hiresie” wird in den Mund genommen u.a.m.). Neuerdings wiirdigt man
bisherige Leistungen auf diesem Gebiet herab, um sich selbst als Wegbereiter prisen-
tieren zu kénnen, bzw. das Unzureichende der eigenen Arbeit zu rechtfertigens. So ver-
mifit C. Engling? auch nach den Arbeiten von J. Pritz eine ,,Interpretation der sehr eigen-
willigen Philosophie Giinthers”, eine ,historisch-systematische Arbeit iiber Giinther”
(132), und P. Hiinermann® beklagt trotz der Fortschritte in der Aufarbeitung der Theo-
logie des 19. Jh. die noch immer erheblichen Forschungsliicken. , Dazu gehért u. a. die
Theologie der Giintherschule. Zwar sind einige informative Publikationen erschienen,
die Aufarbeitung der systematischen, philosophischen und theologischen Ansitze
A. Giinthers und seiner Freunde bzw. Schiiler ist aber noch weitgehend ein Desiderat.”
Glenau hier habe die Dissertation von Engling iiber den Giitherianer I. N. Ehrlich ihren
Platz.

! Nach J. Nadler und A. Dempf, die vor allem literaturgeschichtliches bzw. philosophie-
geschichtliches Interesse an Giinther zeigten und auch diesbeziigliche Dissertationen
anregten, war es in theologischer Hinsicht der am 17. Dezember 1977 allzu friih verstorbene
Vorstand des Instituts fiir Fundamentaltheologie in Wien Prof. J. Pritz, der eine Fiille
von Arbeiten iiber die Wiener theol. Schule betreut und immer wieder nach einer gerech-
teren Beurteilung Giinthers verlangt hat. An selbstindigen Arbeiten seien u. a. hier ge-
nannt: K. Beds, Offenbarung und Glaube bei A. Giinther, Wien 1967; E. Blaha, Der
Giintherianer und Nachfolger ], S. Dreys in Tiibingen Jac. Zukrigl (in Arbeit); ]J. Dollinger,
Vergleich der Ehelehre in den deutschsprachigen Gesamtdarstellungen der kath. Moral-
theologie des 19. Jhs. mit der C. Werners, theol. Diss. Wien 1974 (ungedr.); Chr. Mann,
Der Philosophiehistoriker Vinzenz A. Knauer (1828~1894), eine Einfiihrung in sein Leben
und Werk, theol. Diss. Wien 1973 (ungedr.); E. Mann, Das ,Zweite Ich” A. Giinthers:
J. H. Pabst, Wien 1970; ders., Erbe als Auftrag. Zur Theologie und Geistesgeschichte des
19. Jhs. Fs. £. J. Pritz, Wien 1973; ]. Pritz, Glauben und Wissen bei A. Giinther, Wien
1963; ders., Mensch als Mitte. Leben und Werk C. Werners I, Wien 1968; ders., Weg-
weisung zur Theologie, Wien 1971; ]. Reikerstorfer, Offenbarer Ursprung. Eine Inter-
pretation der Anthropologie C. Werners, Wien 1971; ders., Die zweite Reflexion, phil.
Diss. Wien 1975 (ungedg:.); ders.,, Kritik der Offenbarung. Die ,Idee” als system-
theoretisches Grundprinzip einer Offenbarungstheologie: A. Giinther in Begegnung mit
J. S. Drey, theol. Habil. Wien 1977 (ungedr.); N. Severinski, Kirche und Staat bei
A. Glinther, theol. Diss. Wien 1968 (ungedr.); H. Klinger, Urzustand, Siindenfall und
Erbsiinde bei A. Giinther, theol. Diss. Wien 1964 (ungedr.); S. Schramm, Carl Werner
als Moraltheologe, theol. Diss. Wien 1973 (ungedr.) etc.

2 P, Wenzel, Das wissenschaftliche Anliegen des Glintherianismus, Essen 1960,

3 Eine umfangreichere Arbeit ,A. Glinther im Urteil des 20. Jahrhunderts” steht vor dem
AbschluB8. Sie zeigt anhand der neueren und neuesten Darstellungen und Stellungnahmen,
wie die Vor-Urteile des vorigen Jahrhunderts meist ungepriift iibernommen werden.
E. Winter und P. Wenzel haben mit ihren Monographien ein geriittelt Ma8 an Schuld
daran auf sich geladen.

4 Clemens Engling, Die Bedeutung der Theologie fiir philosophische Theoriebildung und
gescllschaftliche Praxis. Historisch-systematische Untersuchungen zum Werk Johann Nepo-
muk Ehrlichs (1810—1864). (Studien zur Theologie und Geistesgeschichte im 19. Jh., Bd. 20)
(340.) Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 1977, Kart. DM 74.—.

5 In ThRv 1977, 408.

168



Es fragt sich nun, ob Engling tatsichlich auf Anhieb das geschafft hat, was andere
in zwei Jahrzehnten intensiver Beschiftigung nicht erreicht haben sollen. Da mit
dem Wort ,sine ira et studio” ohnedies meist Schindluder getrieben wird, darf es
getrost auch in diesem Zusammenhang zitiert werden. Und damit zur Sache, d. h.
zu Englings Buch.

Eine Methode, Wirklichkeit zu erfassen, ist die sog. analytische, eine andere die
synthetische, wobei unbestritten sein sollte, daf Analysieren nicht Zertriimmern
eines Gegenstandes und mikroskopische Untersuchung der einzelnen Splitter
bedeuten kann. Gerade hier aber liegt die Schwiiche dieses Buches, in dem die
Einkeit der Personlichkeit Ehrlichs und die klare Methodik in seinen Schriften
verlorengegangen ist. In mithsamer Arbeit hat E. viele Details zum Leben Ehrlichs
zusammengetragen, wei8 aber in seinem Bestreben nach Vollstindigkeit nicht
zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem zu unterscheiden. Das gilt vor allem
fiir das AusmaB, in dem er Ehrlichs Tagebiicher herangezogen hat. Ein Beispiel:
E. ritselt — nach einer Bemerkung, dafl dies mit Recht im Dunkeln bleiben diirfe
(41) — des langen und breiten herum, ob die im Tagebuch diskret angedeuteten
Jugendsiinden Ehrlichs als ,geschlechtliche Verfehlungen” gedeutet werden
konnen. Anhand von R. Guardinis Schrift ,,Vom Sinn der Schwermut” und mit Hilfe
der Psychoanalyse will er Ehrlich noch weiter ,,zerlegen”. Hier mit Griindlichkeit vorge-
hen zu wollen, halte ich fiir verfehlt, zumal die BloSlegung derart intimer Dinge zum
Verstiandnis seiner Philosophie und Theologie nichts beitrigt?.

DaB und in welcher Weise auch Ehrlichs von einem Grundgedanken beherrschtes
Gesamtwerk ,analysiert”, d.h. zerhackt wurde, zeigt sich in den drei Hauptteilen
der Arbeit, die das Bemiihen des Bearbeiters zeigen, das ihm als ,,Vielerlei”
Begegnete nun seinerseits (erstmals?) zu ordnen, zu gliedern, ja sogar zu vervoll-
stindigen (98 f). SchlieBlich muf die verwirrende Verquickung von ,monographi-
scher” Darstellung (16) — E. diirfte ,historisch-biographisch” gemeint haben — und
»systematischer” Darstellung kritisiert werden. Viele der in den einfiithrenden
(biographischen) Teil gehérende Details stehen in der den drei Hauptteilen
jeweils vorangestellten ,Problemgeschichtlichen Einfithrung”, um so den ,histo-
risch-systematischen Zusammenhang” der Gedanken Ehrlichs deutlich werden zu
lassen. Da die systematische Komponente dabei jedoch arg zu wiinschen iibrig
liBt, wie zu zeigen sein wird, kommen die historischen Daten (vielfach gestiitzt
auf das Tagebuch) um ihren Bezugspunkt.

Man wird die Dissertation leichter verstehen, wenn man die Methode beachtet, die
dahinter steht. Vf. war es offenbar zu simpel, der geistigen Entwicklung Ehrlichs
unvoreingenommen zu folgen und dabei die Linie festzuhalten, der sie folgt, ohne
Gefahr zu laufen, seine Gedankenginge und Anliegen miffizuverstehen oder fehl-
zuinterpretieren. V. statuiert von vorneherein (!) eine ,Spitze” dieser Entwicklung,
eine ,Vollendung” (in der Grundlegung einer theologischen Theorie in der ,Funda-
mentaltheologie”’) und beurteilt von diesem Standpunkt aus frithere Aussagen und
Werke (,defizient”); er will in jedem Abschnitt seiner Schrift jener , begrifflich-
systematischen Spitze des Gedankenganges” (15) voll Rechnung tragen; er stellt
eine ,,These” auf und mochte sodann mit Hilfe von Zitaten aus Ehrlichs Werken
simmer wieder ihre Stimmigkeit erweisen” (15). DaB er dabei schlieflich zum
»Ergebnis” gelangt, ,daB sich die (= seine?) theologische Fragestellung bewahrt
hat” (272), iiberrascht dann freilich nicht... Vf. nennt diese seine Methode eine
dem vordergriindigen Blick entgegengesetzt zum historischen Werden und Reifen

8 DaB Engling sogar darandenkt, nach dem ohnehin mit zu vielen Nebensichlichkeiten
belasteten Auszug im Anhang seiner Schrift neuerlich das gesamte Tagebuch zu ver-
Sffentlichen (284), ist unverstindlich,

13 169



Ehrlichs zu verlaufen scheinende” (131), die seiner Arbeit angemessener sei.

Wie kommt — und diese Frage stellt sich hier mit aller Schirfe — Vf. dazu, die
theologische Fragestellung Ehrlichs, wie sie sich in der ,Fundamentaltheologie”
findet, als ,begrifflich-systematische Spitze seines Gedankenganges” (15) zu
bezeichnen? Eine Methode, die Ehrlich selbst Phase fiir Phase zu Wort kommen
liBt und nicht nachtriglich ,Belege” (15) sucht, kommt zu folgendem Ergebnis:
In fast allen Werken geht es um den einen Grundgedanken einer Vermittlung von
Idee und Wirklichkeit, sei es des Menschen als Individuum und als Glied der
Gesellschaft, sei es der Religion und der Offenbarung, wiewohl sich eine geistige
Entwicklung (von Jacobi iiber Giinther zu Staudenmaier u.Drey) in der Beant-
wortung dieser Grundfrage feststellen liflt. Der vom Vf. gewihlte Ansatz in der
»theologischen Phase” und damit bei der ,Fundamentaltheologie” Ehrlichs war
denkbar ungeeignet, da gerade dieses Werk den Grundgedanken eher verdeckt
und — in emem Untreuwerden der Giitherschen ,Idee” wie auch damit der eigenen
Vergangenheit — einen Kompromif8 zwischen eigentlich Gewolltem und angesichts des
kircnuicnen Urteils otten Gesagtem darstellt?.

Wenn Vf. meint, die Giinthersche Theorie des Selbst- und Gottesbewufltseins sei
bei Ehrlich ,zur Grundlage der Fundierung von Theologie” (in der ,Fundamental-
theologie’) geworden (63), wenn er meint, Ehrlich habe den Rat (ja die
Beschworungl) Giinthers beziiglich der Anlage der ,Fundamentaltheologie”
betolgt, so ist das gerade Gegenteil der Fall. Nicht zuletzt in dieser Meinungs-
verschiedenheit lag ja dann auch der Grund fiir das jahrelange Abreiflen der
Verbindung zwischen beiden, die Beratung Ehrlichs durch C. Werner und Giinthers
Bemerkung zu diesem, daf$ er Ehrlich ob dieser Meinungsverschiedenheiten nicht
gram sei.

Weil Vf. mit der von ihm gewihlten Methode zu diesem Grundgedanken einer
Vermittlung von Idee und Wirklichkeit nicht vorstieB, konnte er auch Ehrlichs
geistigen Entwicklungsgang in eine ,philosophische”, ,sozialtheoretische” und
ntheologische” Phase (15) zerstiickeln, zu Unrecht, da eine solche Trennung
Ehrlichs Intention nach einer Vermittlung jener Gegensitze (Glauben — Wissen,
Theologie — Philosophie) einfach widerspricht. Genau falsch zitiert Vf. (156), wenn
er als ziel Ehrlichs nennt: ,den Gegensatz von Glauben und Wissen zu vermitteln”
und nicht das Wort ,,vermitteln”, sondern jenes des ,Gegensatzes” durch Kursiv-
druck hervorhebt. Wo Ehrlichs ,Weg vom Philosophen zum Theologen” (145 ff)
autgezeigt werden soll, handelt Vf. lediglich von dessem Verhiltnis zu Giinther in
den Jahren 1840-1856, berichtet iiber die Auseinandersetzungen Giinthers mit
Hegel, Herbart und mit seinen eigenen Kritikern, und in welcher Weise Ehrlich
sich daran beteiligt und nicht beteiligt habe — — wo hier ein ,Weg vom
Philosophen zum Theologen” erkennbar sein soll, bleibt unklar.

Was schlieBlich die Gegeniiberstellung von ,Philosophie und Sozialphilosophie”
betrifft, so hat Ehrlich sich mit dem Thema ,Gesellschaft” unstreitig ausgiebiger
befalt, aber im Rahmen seines philosophisch-theologischen Bemiihens, innerhalb
dessen es doch nur einen Teilbereich darstellt. Hier wurde offenbar eine moderne
Fragestellung an ihn herangetragen. Ubrigens geht die , Konzeption einer Sozial-
theorie” (244 ff) an dem von Ehrlich Gesagtem glatt vorbei, wenn sie ,das positive
Christentum als Prinzip der Gesellschaft” bezeichnet. Hier wurde Ehrlichs Buch
»Uber das dhristliche Prinzip der Gesellschaft”, d.h. ,die christliche Lehre #iber
das Gesellschaftsprinzip” (so Ehrlich 10) falsch verstanden. Da die Ausdriicke
wpositives Christentum” und , Prinzip der Gesellschaft” bei Ehrlich in einem Satz

7 Vgl. meine Arbeit ,Idee und Wirklichkeit der Offenbarung. Methode und Aufbau der
Fundamentaltheologie des Giintherianers J. N. Ehrlich”, Wien 1977.

170



vorkommen, wie Vf. vermerkt (245), ist doch wirklich zu wenig Grund fiir eine
solche SchluBfolgerung. Demgemiff hingen auch dann die iibrigen Ausfiihrungen
des dritten Hauptteiles in der Luft.

Engling hat vieles in seiner Dissertation zusammen- und an die geistigen Gestalten
des 19. Jh. herangetragen, wo man eigene Beschiftigung mit ihnen und eigenes,
darauf basierendes Urteil erwarten wiirde. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Art
der Heranziehung der Sekundirliteratur. Vf. iibernimmt vielfach Urteile anderer®
in Fragen, die niemand so eingehend iiberlegt haben kann wie er selbst; so etwa
die doch bei Gott nicht nebensichliche Feststellung, Ehrtlichs , Fundamental-
theologie” stehe zu Dreys und Staudenmaiers Arbeiten ,im niichsten Verhiltnis”
(63). Dagegen kann mit Grund nichts gesagt werden, nur ist es zu wenig fiir eine
Arbeit, die Wert darauf legt, systematisch genannt zu werden, und ,historisch-
systematische Zusammenhinge” aufzeigen will. Man sucht vergebens nach
Anhaltspunkten in Englings Schrift, die dieses Urteil C. Werners erhiirten kénnten.
Zu Giinther hat Vf. ein zwiespiltiges Verhiltnis: Einerseits beweist er eine
Unkenntnis seiner Schriften, wenn er Ehslich als ,den legitimen Interpreten”
Giinthers hinstellt (13), wenn er undifferenziert vom , Denken der Wiener Schule”
(273) spricht, wenn er allgemein lieber alle Schiiler lieber als Giinther selbst zitiert?;
andererseits aber maflt er sich Urteile dariiber an, was in der Giinther-Forschung
geleistet und nicht geleistet worden sei, was Giinthers eigentliche Intention
gewesen sei, daB er sie nicht durchgefiihrt habe usw.

Zusammenfassend mufl festgestellt werden, daf Englings Dissertation weit davon
entfernt ist, das Lob, das sie sich selbst spendet, und den Tadel, den sie anderen erteilt,
auch nur annihernd zu rechtfertigen.

8 Z. B. von C. Werner, E. Winter, A. Dempf, P. Wenzel u. a.

% Als Beispiel sei der Abschnitt iiber die ,Christliche Philosophie” bei Giinther angefithrt
(138—144), wo J. E. Veith, E. Melzer, C. Werner, E. Winter, J. N. Ehrlich, P. Knoodt,
J. Pritz, L. Trebisch (in dieser Reihenfolge) die Hauptbelegstellen liefern und Giinther
selbst nur zur ,,Garnierung” des Ganzen herangezogen wird.

171



