rung der eigenen Bibliothek dar und ist auch
ein schdnes Geschenk fiir andere.
Linz Peter Gradauer

ANGERER JOACHIM F. u. a., Die Anfinge
des Klosters Kremsmiinster. (Erg.-Bd. z. d.
Mitteil. d. OU. Landesarchivs, 2) (198.) Linz
1978. Kart. lam.

Neben den Anfingen des Stiftes erhellt
diese Publikation auch die Zeithintergriinde.
J. Angerer weist darauf hin, da8 bei Griin-
dung des Klosters (777) die Regula Bene-
dicti noch nicht monopolisiert war, mithin
auch in Kremsmiinster noch mit einer Misch-
observanz zu rechnen ist. F. Prinz wiederholt
(unter Beibringung neuer Uberlegungen)
seine These von der ,Zweiteilung” Bayerns
in einen frankophilen Westen und einen
agilolfingischen Osten, eine Ansicht, die auch
in W. Stérmers Beitrag iiber den Adel der
damaligen Zeit eine gewisse Stiitze findet.
H. Wolfram unternimmt es, die Griindungs-
urkunde des Stiftes neu zu edieren und zu
interpretieren; ein interessanter Exkurs gilt
der Slawenfrage. E. Zéllner vertritt (unter
Riidkgriff auf frithere Arbeiten) abermals die
Auffassung der vorwiegend burgundischen
Abstammung der Agilolfinger, ohne zu
leugnen, daf von diesem Geschlecht auch zu
den Franken und Langobarden wichtige Ver-
bindungsstringe fiihren.

K. Holter beschiftigt sich mit den Kunst-
schitzen der Griindungszeit. Er sieht Tassilo-
kelch und Codex Millenarius Maior als agilol-
fingisch, Tassiloleuchter und Codex Mille-
narius Minor jedoch als spitkarolingisch an.
Wenn ich den interessanten Aufsatz richtig
gelesen habe, dokumentieren diese Kunst-
schitze (neben der Bestitigungsurkunde
Karls d. Gr. von 791) die rechtzeitige Hin-
wendung des Stiftes zum neuen Machthaber.
P. Classen umreiBt die politischen Machtfak-
toren der Zeit und kommt zum Ergebnis,
daR Tassilo erst 787 Vassall der Franken
wurde, ein Jahr vor seinem Sturz. Voraus
gingen 30 Jahre relative Unabhingigkeit, die
das Abseitsstehen des Herzogs von den Un-
ternehmen Karls d. Gr, erkliren. Im ab-
schlieBenden Aufsatz fat W. Laske den der-
zeitigen Stand der Forschung iiber die ,,Mon-
chung” Tassilos zusammen. Man ist dank-
bar, daB die anlidBlich des 1200jihrigen Stift-
jubildums gehaltenen Vortriige, die schon
damals ein lebhaftes Echo fanden, nunmehr
gedrudkt vorliegen und so die weitere For-
schung befruchten kénnen.

Linz Rudolf Zinnhobler

GROOTE GERT, Thomas von Kempen und
die Devotio moderna. (Reihe: Gotteserfah-
rung und Weg in die Welt) (283.) Walter,
Olten 1978. Ln. DM 29.50, sfr 27.—.

Die Devotio moderna ist eine der markan-

testen Bewegungen des spiiten Mittelalters,
die nicht nur die Theologie (Gabriel Biel),

sondern auch die Philosophie (Nikolaus von
Kues) nachhaltig beeinfluft und in ihrem
verbreitesten Werk (,Nachfolge Christi” des
Thomas von Kempen) das spirituelle Leben
bis in unsere Tage geprigt hat. Hier werden
in einer sehr ansprechenden Auswahl einige
der wichtigsten Texte dieser Bewegung dem
heutigen Menschen als Wegweisung geist-
lichen Lebens angeboten: Geert Groote,
,Beschllisse und Vorsdtze, nicht Geliibde”
(sein geistliches Programm aufgrund seiner
Bekehrung), der ,Tractatulus devofus” des
Florentius Radewijns, die beiden ersten
Biicher der ,Imitatio Christi” und schlieB-
lich die Epistel vom Leben und Leiden
unseres Herrn von Johannes Vos van Heus-
den und Johannes Busch. Da88 der Hg. evang.
Theologe ist, macht die gemeinverstindliche
Einfiihrung deutlich, wenn er die Bewegung
der ,Devoten” in die Linie vorreformatori-
scher Kirchenkritik stellt. Diese Kirchenkritik
ist gepaart mit einer Verinnerlichung, aber
auch Reglementierung des religiésen Lebens,
die aber nicht auf den Klosterbereich be-
schrinkt bleibt, sondern (in dem urspriing-
lichen Vorhaben zumindest) eine stark pid-
agogische Komponente zeigt, wie sie in den
Schulen der Fraterherren, in der Windes-
heimer Chorherrenkongregation und in den
Tendenzen an der Universitit Heidelberg zu
Zeiten eines Gabriel Biel spiirbar werden.
Daf die Devotio moderna dabei auch ein
bedeutendes theol. Interesse beanspruchen
kann, wird aus der vorliegenden Auswahl
und seiner Einfiihrung (durch die Zielsetzung
bedingt) nur sehr unterschwellig deutlich. Sie
zeigt nidmlich nicht nur die Ablehnung des
spitscholastischen Theologiebetriebs, sondern
ebensosehr ihren Einfluf in einer strengen
Theozentrik des Denkens, wie sie bereits in
der Redhtfertigungslehre seit Duns Scotus
und Ockham vorherrschend war. Angesichts
dieser Theozentrik verringert sich natur-
gemifl der Stellenwert der institutionellen
Kirche zugunsten der personalen Gottes-
beziehung, die aber die Devotio moderna
gerade wieder in Institutionen und Regeln
zu fassen versucht.

Damit ist diese Auswahl spiritueller Texte
auch fiir den heutigen, in der Spannung
zwischen personlichem Gottsuchen und Kirch-
lichkeit stehenden Christen ein wertvoller
Beitrag, Moglichkeiten und Grenzen eines
Modells spirituellen Lebens zu erkennen.

Linz Ulrich G. Leinsle

HAMMER KARL, Weltmission und Kolonia-

lismus. Sendungsideen des 19. Jahrhunderts

ilx)nMKonﬂikt. (349.) Késel, Miinchen 1978. Ppb.
55.—.,

Die Studie gliedert sich in drei Hauptteile:
1. Die verschiedenen Sendungsideen und
-kréfte des 19. Jh.; 2. Konzeptionen und Ent-
widklungen der Mission vor dem Zeitalter
des Imperialismus; 3. der europiische kolo-
niale Imperialismus und Expansionismus

191



nach 1870. Im 1. Teil werden als solche ver-
schiedenen aber miteinander und auch gegen-
einander wirkenden Sendungsideen und
~krifte die folgenden analysiert: Nationalis-
mus, Imperialismus, Philanthropie und Anti-
sklaverei-Bewegung, die Entdeckungswissen-
schaften, Kolonialismus und die Missionen.
Dabei wird der Untersuchung der Begegnung
und Konfrontation dieser verschiedenen
europdischen Sendungen im 19. Jh. ein wei-
ter Raum gewidmet. Der 2. Teil dient dazu
zu zeigen, wie dieses Mit- und Gegenein-
ander der angefiihrten Sendungsbestrebun-
gen in ihren Urspriingen viel weiter zuriick-
reichten. Der 3. Teil zeigt dann gleichsam
die volle Ausgestaltung und Auswirkung des
neuzeitlichen europiisch-kolonialen Imperia-
lismus und Expansionismus, die geradezu
naturnotwendig den 1. Weltkrieg herbeifiihr~
ten. Man sieht dabei auch, wie etwa die
Wahnvorstellungen Hitlers und des National-
sozialismus bereits lange vor dem 1. Welt-
krieg Gemeingut von Persénlichkeiten waren,
denen man eine solche irregeleitete Denk-
weise von vornherein nicht zurechnen wiirde.
Offenbar haben Sendungsideen oft die Ten-
denz, bei passender Gelegenheit den Krieg
mehr oder minder als ,Kreuzzug” zu be-
nutzen und damit die edle Idee und Absicht
der menschheitsbegliickenden Freiheit erst
einmal in ihr Gegenteil zu verkehren.

Diese Studie gibt auch fiir unsere jetzige Zeit
zu denken, und man wiirde hoffen, daf ihre
Lektiire dazu beitragen kann, aus den Feh-
lern der Vergangenheit fiir die Probleme
der Jetztzeit zu lernen.

Wien Anton Vorbichler

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

ANTWEILER ANTON, Mensch-sein ohne
Religion? (112.) Aschendorff. Miinster 1977,
Ppb. DM 19.80,

In kirdhlichen und theologischen Disputen
werden die Themen von Religionskritik,
Krise der Religion und allgemeiner Religions-
losigkeit zur Zeit heftig ventiliert. Dies zu
tun ist eine wichtige Aufgabe; es ist aber
auch ein gefzhrliches Unterg

darauf verzichtet, das eigene Selbstverstind-
nis abzukliren. Die Fragen ,Was ist Re-
ligion?” und ,In welchem Sinn ist das Chri-
stentum als Religion zu verstehen?” sind
gewiff noch diskutabel. A. macht sich mit
denkerischer Akribie daran, zu kldren, was
denn Ursprung und Wesen der Religion
sind. Solche Fragestellung wagt sich an
,Jahrhundertprobleme” heran, an Fragen,
die so alt sind wie die Menschheit, mdglicher-
weise auch gleicherweise bedringend. Die
Grundvoraussetzung (und damit auch das
wesentliche Implikat der Fragestellung, das
die Antwort schon weitgehend mitpriigt) ist
also der fragende Mensch. Und fiir A. ergibt
sich damit der notwendige Konnex: Wo der

192

angen, wenn man

Mensch nach Zusammenhiingen und Griinden
fragt, steht er an der Wurzel von Religion.
Die Einleitung tastet sich an die Fragestel-
lung heran: Bisweilen streng distinguierend
{ohne daB die Notwendigkeit der Distinktion
freilich immer klar wird), bisweilen anti-
zipierend, was deutlich zu machen Gegen-
stand der Untersuchung ist. Die Hypothese
heiBt, daB , Religion unlésbar zum Menschen
gehdrt” (10). Die im Fortgang der Unter-
suchung vorgebrachten Argumente sind von
Fachexperten (Religionswissenschaftern) zu
testen. Verschiedenste Ansditze zur Frage
werden angesprochen, z. B.: Religion als
Produkt der Angst, d. h. als Absicherungs-
bediirfnis; Religion als Instanz der Sittlich-
keit (,,Sittlichkeit ist eine der stirksten Wur-
zeln, aus denen Religion erwichst, und um-
gekehrt ein starker, wenn nicht der stdrkste
Halt fiir organisierte Religion”, 31). Erkennt-
nis- und Sinnbediirfnis sind mit als Ur-
sprungsmotive von Religion ausgewiesen.
Was A. iiber ,Sinn und Religion” darlegt,
ist wohl nicht als dem neuesten Stand der
Sinndiskussion entsprechend anzusehen; das
.Begrenzungserlebnis” der Menschheit ist
gewifl ein Triger des Sinnbediirfnisses; dar-
aus aber folgenden Schluf zu ziehen, erscheint
nicht gerechtfertigt: ,Jede Religion lebt da-
von, daf der Glaubende sich als aufler
Stande erlebt, sich und die Welt zu billigen,
geschweige denn, sie anzunehmen und zu
verstehen”, Was ergibt sich aus dieser Kon-
zeption fiir eine Konsequenz fiir das Ver-
stindnis vom Wesen der Religion?

Zunichst wird im 2. Teil wieder phinomeno-
logisch aufgewiesen und umschrieben, was
zur Religion gehdrt: die Aufgaben, die Re-
ligion zu leisten hat (57f); damit indirekt
die Ausdrucksformen, die zur Religion ge-
horen (49ff), ebenso die ,méglichen Ver-
sagen” von Religion (63ff). Spitestens hier
wird deutlich, da es gefihrlich ist, von der
Religion (im Singular) abzuhandeln, ohne
eine Klirung iiber die konkreten und ge-
schichtlichen Phiinomene der Religionen zu ge-
ben. Da bisweilen auf christliche und kirch-
liche Selbstdarstellung kurzgeschlossen wird,
tut sich die Frage nach dem Spezifisch-Reli-
giosen am Christentum auf, Leider gibt es
hierzu keine klirende Bestimmung; das
Erkenntnisinteresse des Vfs. bleibt dominie-
rend: aufzuweisen, daf Religion — auch
heute noch — wesentlich zum Menschen
gehdre. Die zusammenfassenden Versuche,
einen ,Begriff von Religion” zu geben (89
bis 108), bleiben (beabsichtigt?) unbestimmt.
Ein Ansatz zur modernen Fragestellung fin-
det sich auf den Seiten 67—78: hier wird
iiber ,Religion und Macht” nachgedacht. Der
Satz, mit dem in die Diskussion eingestiegen
wird, ist bestimmend, gewif auch schon mit-
entscheidend dafiir, wie das Problem geldst
wird: ,Religion ist eine Weise des Lebens,
und Leben ist eine Weise der Machtentfal-
tung. Also ist Religion ebenfalls eine Weise



