der Madhtentfaltung” (67). Diese Aussage
miifite gerade von einer christlich motivier-
ten Betrachtungsweise her kritisch angegan-
gen werden. Diese theol. Diskussion iiber
Religion (z. B. bei Karl Barth) wird aber
leider nicht einmal angetippt; ebensowenig
auch die radikale religionskritische Betrach-
tungsweise, wie sie zur Mitte des letzten Jh.
statuiert wurde und wie sie seither noch
immer nicht voll aufgearbeitet ist. Gewif
setzt sich A. mit vielen Thesen anderer
Denker auseinander (mehrmals z. B. mit
R. Augsteins ,Jesus Menschensohn” [1972],
dem in unserer Frage ja nur journalistische
Kompetenz nachweisbar ist!). Die eigentliche
Herausforderung, wie sie von L. Feuerbach
in den entsprechenden Anfragen an das
. Wesen des Christentums” und an das
oWesen der Religion” formuliert wurden,
wird vom A. ignoriert; man muf8 sagen: zum
Schaden dieser so bemiihten Arbeit! A. will
nachweisen, da es ,,ohne Religion wohl kein
rechtes Menschsein” geben kann (10) —
oder man tiuscht sich iiber das ,Wesen der
Religion”, Die Annahme, daf iiberall dort
Religion sei, wo Menschsein reflexiv in Er-
scheinung tritt, ist denn doch zu weit (vgl.
die ,,Umschreibungen” 109), und fiihrt letzt-
lich an der modernen Problemstellung vor-
bei. Die Frage, wie weit die traditionellen
Religionen in ihrer Erscheinungs- und Wirk-
weise positiv oder aber auch negativ (d. h.
den Menschen entfremdend) waren und sind,
wird mit diesem Instrumentar kaum in den
Griff zu bekommen sein. A. spiirt (im kurzen
Nachwort) selber das Dilemma. Er schreibt:
»Wenn man versucht, etwas iiber Religion zu
sagen, ist es so, wie wenn einer mit Box-
handschuhen an den Hinden eine feine
Seidenstickerei machen will” (111). Das Pro-
blem der Religion ist also so spezifisch, da8
es gerade in seiner Aktualitit immer auch
radikal, d. h. (im Marxschen Sinn) an die
Wurzel gehend aufgearbeitet werden muS.
Wenn man sich aber an das Phinomen der
Religion(en) heranwagt, wenn man sich die-
sem ,Jahrhundertproblem” stellt, ist es zu-
virderst eine Methodenfrage, wie man an
die Arbeit geht. Und so bleibt nur noch zu
fragen: Haben wir es als Christen notig,
Boxhandschuhe anzuziehen, wenn uns die
nreligidse Krise” anficht?

Salzburg Ferdinand Reisinger

SIEGMUND GEORG, Der Kampf um Gott.
Zugleich eine Geschichte des Atheismus.
(514.) 3., erw. Aufl. Berger, Buxheim/Allgiu
1976. Ppb.

In der Formulierung des Titels steckt der Auf-
weis des kompendienhaften Anliegens wie
auch die Problematik dieses Buches: ,Der
Kampf um Gott — zugleich eine Geschichte
des Atheismus”. Beginnen wir beim 2. Teil:
Es wird mit viel philosophischem Detailwis-
sen die Geschichte durchwandert: Von den

antiken Mythen iiber den Gott der Offen-
barung und seine Herausforderung durch die
Gotter seiner Zeit zum Gottesglauben des
Mittelalters. Mit der Neuzeit setzt der
ecigentliche Angriff auf Gott an: ,Metha-
physische Revolte” und ,Kants tragische
Wirkung”; Feuerbach und Marx treten nur
am Rande auf, dafiir kommen dann (nach
umfassenden Darlegungen iiber Nietzsche)
iiber 100 Seiten zum ,Atheismus in Ruf-
land”.

S. hat gewif in jahrzehntelanger Arbeit sein
ganzes Engagement in die Beschiftigung mit
der Frage um Gott gelegt, 1956 erstmals sein
Kompendium herausgegeben und nun, in
,dritter, verbesserter und stark erweiterter
Auflage” neuerlich vorgelegt. In der Grund-
tendenz hat sich wohl nichts geindert. Und
so wird gerade nicht sichtbar, was sich inner-
theologisch und innerkirchlich im Verhiltnis
zum Atheismus gewandelt hat, Man kann
wohl sagen, daf die Gottesfrage keine an-
dere geworden ist; aber der Zugang zur
Thematik hat sich gedindert, er ist ,glaubig-
demiitiger” geworden. Der Titel der Schrift
,Kampf um Gott” entspringt gliubiger Be-
geisterung; aber er macht heutzutage auch
stutzig; es stellt sich unmittelbar die Frage:
Was ist das fiir ein Gott, um den man kimp-
fen muf? Man ist sogleich an Kreuzzugs-
mentalitit erinnert: da Gott den Anspruch
stellt, man miisse um ihn und fiir seine
Sache kimpfen. Aber ist nicht aller Kampf
um Gott ein menschlicher Kampf und damit
letztlich ein Bemithen um einen neuen
menschlichen Gott? Gott erkimpfen zu
wollen, ist vielleicht ein ebenso prome-
theischer Gedanke, wie er hier den Atheisten
grundsitzlich vorgeworfen wird! Worum es
tatsiichlich zu kimpfen geht? Um einen Gott
entsprechenden Glauben, um eine addquate
Rede von Gott, wohl aber nicht um Gott
selber! ,,Gott kommt von Gott” — so heifit
einer der Grundsitze eines Standardwerks
zur Gottesfrage aus unseren Tagen (E. Jiin-
gel, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen
1977); und sein Vf. formuliert sogar provo-
kant: ,Die Sorge um Gott hat sich der
Glaube verboten sein zu lassen” (ebda 505).

Damit ist das Anliegen Siegmunds nicht
desavouiert; der Atheismus zihlt zu den
nernstesten Gegebenheiten dieser Zeit” und
ist ,aufs sorgfiltigste (zu) priifen” (Pastoral-
konst. Nr. 19). In der Frage der Methoden
der Konfrontation hat sich allerdings einiges
geindert. Um eine grundsitzliche Arbeit zu
dieser Thematik zu zitieren: ,In der Gegen-
wart ldBt sich nicht nur keine einheitliche
Front gegeniiber dem Atheismus feststellen,
sondern iiberdies der Verzicht auf die Po-
lemik mit einer Vielzahl von Einzelargumen-
ten. Die neue Form der Auseinandersetzung
ist wesentlich durch eine dialogische Ein-
stellung bedingt.” (J. Figl, Atheismus als
theologisches Problem, Mainz 1977, 268.)

193



Aber es gibt auch noch Kimpfer vom alten
Schlag!

Salzburg Ferdinand Reisinger

REIKERSTORFER JOHANN (Hg.), Zeit des
Geistes. Zur heilsgeschichtlichen Herkunft der

Kirche (148.) Dom-Verlag, Wien 1977. Brosch.
S 165.—.

Diese Ringvorlesung an der Phil.-theol. Hoch-
schule St. Pélten 1976/77 ist eine fundamen-
tale Ekklesiologie auf der Hohe des gegen-
wirtigen ProblembewuBtseins, Dabei erwei-
sen sich die hauseigenen Referate den aus-
wirtigen als durchaus ebenbiirtig. Es sei ver-
sucht, den roten Faden aufzuzeigen. Das
Fundament legt umfassend J. Reikerstorfer
(Kirche als Gemeinde im ,Geiste”). Er setzt
bei der Eigenart des Menschen an, sich
selbst aufgegeben zu sein. Die Méglichkeiten
des Menschseins kommen ihm von der Ge-
schichte als dem Erfahrungshorizont zu, zu
dem auch Religion und darin das Christen-
tum gehdrt. Dessen Sinnanspruch bringen
uns aporetische Grenzerfahrungen nahe. Nur
Gott durch sich selber, als Liebe, wire die
Versohnung. Um radikale Aufhebung der
Aporie zu sein, miilte sich diese Selbstoffen-
barung Gottes an die Geschichtlichkeit des
Menschen binden, so zwar, daf auch ihre
Bezeugung in der Welt und der durch sie
erweckte Glaube Ereignis der Selbstoffenbar-
keit Gottes bleibt. Sie geschieht in konkreter
Bestimmtheit so, daf Gott in seinem Hei-
ligen Geist den Sohn in der Geschichte be-
zeugt. Solche Bezeugung erwirkt Glaubens-
gemeinde: ,Gott selbst LiBt sich in solcher
,Form’ als Gott siegreicher Liebe der Mensch-
heit offenbar sein” (83). — Um diese Mitte
lassen sich die {ibrigen Beitriige miithelos an-
ordnen. Das Ursprungsverhiltnis Jesus —
Kirche bedenkt K. Rahner (Heilsgeschichtliche
Herkunft der Kirche von Tod und Aufer-
stehung Jesu); die hdchst inaddquate ,Stif-
tung” versteht er als ,Herkiinftigkeit” vom
Gekreuzigten und Auferstandenen. Kirche
ist das Moment seiner eschatologischen Blei-
bendheit. Thr ,gbttliches” Verfassungsrecht
ist dem Anfang konformes, irreversibles,
werdendes und werden-kénnendes Recht. —

7. Kremer (Jesus und die Kirche) beleuchtet
dasselbe Verhiltnis biblisch historisch-kri-
tisch; er berichtet iiber den Stand der Dis-
kussion um die PetrusverheiBung Mt 16. Zum
geschichtlichen Jesus gehdren Tod und Aufer-
stehung und deshalb auch Kirche, die im
Laufe der apostolischen Zeit ihre Form und
Gestalt gefunden hat. Die Sammlung Israels
ist das urspriingliche Anliegen Jesu; in der
Kirche ist sie Wirklichkeit geworden. — Die
Konzilsaussage ,Kirche als Heilssakrament”
hat sich, so J. Ratzinger, verglichen mit ,,Volk
Gottes”, nicht durchgesetzt. Zugrunde liegt
die gemeinschaftliche Sicht des Christlichen:
Kirche als Communio Gottes mit den Men-
schen in Christus und untereinander. Kirche

194

ist also bestindige Einladung zum Weltfrie-
den; die Liebe ist auszulegen in bruder-
schaftlichen Strukturen; Zellen der Bruder-
schaft sind von der Eucharistie her aufzu-
bauen. — In einer intensiven Studie be-
schiiftigt sich G. Fahrnberger mit dem
»Recht” in der Kirche. Entgegen allem Anti-
juridismus einer ,reinen Geistkirche” ist das
Recht in der Kirche ein Teil ihres Selbstvoll-
zuges, ein in der Substanz religidser, in das
Ganze des Mysteriums Kirche eingewurzel-
ter Ausdruk ihrer gnadenhaften Wirklich-
keit; denn das gesellschaftliche Gefiige dient
dem Geist Christi. Gottes Menschwerdung
bedeutet Annehmen der menschlichen Natur
in allen Dimensionen. — Der geschichtlichen
Bestimmtheit aller Beitrige entspricht erst
recht F. Schragl (Das Selbstverstindnis der
Kirche im geschichtlichen Wandel). Eine Fiille
von Details rankt sich um entscheidende
Wendepunkte; es sind dies der Ubergang
von der apostolischen zur friithdchristlichen
Kirche, die Reformbewegung des 11./12. Jh.
und die letzten hundert Jahre. Da sich Kirche
mit ihrem gottlichen Mysterium in mensch-
licher Geschichte ereignet, ergibt sich ein
wechselndes Selbstverstindnis. — A. K.
Whucherer-Huldenfeld stellt ,Voriiberlegun-
gen zur Begegnung von Kirche und Welt-
religionen heute” an. Er stellt die prekire
Auffassung des Christentums als sich selbst
absolut setzende Religion durch Orientierung
an der Urkirche richtig: Absolut ist die sich
mitteilende Liebe Gottes; die Kirche ist deren
adidquateste Zeichengestalt, absolut also nur
in einem abgeleiteten Sinn. Das Konkurrenz-
denken ist durch das Schema Verheifung —
Erfiillung zu ersetzen.
Linz Johannes Singer
NEUNER PETER, Religiése Erfahrung und
geschichtliche Offenbarung. Friedrich von Hii-
gels Grundlegung der Theologie. (Beitr. z.
Skum. Theologie, hg. v. H. Fries, Bd. 15)
]()3&2.) Schéningh, Paderborn 1977. Kart.
46.—.

Die Modernismusforschung bliiht auf. Und
das mit Recht. Denn dieses ,Sammelbecken
aller Hiresien” (Pascendi) erweist sich im-
mer mehr als ein vielfach noch ungehobenes
Potential theologischer Erneuerung und kirch-
lichen Aggiornamentos. Dies wird durch die
hier zu besprechende Diss. N.s bestitigt,
die gerade das theologische Denken jenes
Mannes untersucht, der als ,Laienbischof”
und ,,Verbindungsoffizier” der Modernisten
verdichtigt (ohne jemals als solcher offiziell
verurteilt zu werden) eine bedeutsame Rolle
in der Entstehung und Entwicklung dieser
Krise besafl: des Usterreichers Freiherr
Friedrich von Hiigel. Wie mehrere einschli-
gige Verdffentlichungen zeigen, ist N. ein
guter Kenner der modern. Szene. Sein Urteil
in der Frage: War v. H. Modernist? ist gut
recherchiert und neigt sich dem der Tyrrell-
Biographin Maude Petre zu: ,Er war der



