dem abgerechnet wird, was an der kath.
Kirche sichtbare Institution und weltweit
sichtbares Zeichen und wohl auch Zeichen-
haftigkeit ist und der viel weniger tote
Gott von heute dazu dient, Kirchen und
Gruppen Parolen fiir ein Heil im Selbst-
geniigen und Belieben zu bieten. Wie es die
Assoziationen eingegeben haben, finden wir
da und dort Merkmale fiir diese Kirchen:
ein vereinfachtes und zeitgemiBles Credo
(135), zuriidk zu den biegsamen Strukturen
der Urkirche (154), griindliche Anderung der
institutionellen Strukturen und die Mei-
nungsumfrage als Norm, wenn es um Beichte,

Priesterzélibat, Empfingnisverhiitung,
Schwangerschaftsabbruch und Ehescheidung
geht (125).

Vf. wird als fiihrender Historiker Frank-
reichs vorgestellt (7) und bezeichnet sich
selbst als Spezialist des Christentums des
16. — 18. Jh. (10). Solcherart Rekomman-
dationen sind durchaus zu erwarten und ent-
sprechen dem Niveau der Ausfiihrungen.
Aber daf der Autor fiir dieses Buch einen
»Grand Prix catholique de la littérature”
erhalten hat, mufl nachdenklich stimmen.

Graz Peter Schleicher

BSTEH ANDREAS (Hg.), Der Gott des Chri-
stentums und des Islams. (Beitr. z. Religions-
theol. 2) (192.) V. St. Gabriel, M&dling 1978.
Kart. lam. S 176.—, DM/sfr 25.—.

Das Buch bringt die Vortrige der Studien-
tagung in St. Gabriel (1977), die Sprecher
der verschiedenen christlichen und muslimi-
schen Richtungen zum gemeinsamen Dialog
zusammenfiihrte. Die Grundstimmung der
Tagung war geradezu ,pneumatisch bewegt”.
Es ist zu hoffen, daB auch vom Buch an-
regende Impulse ausgehen werden; denn hier
wird ein lange vernachlidssigter theologischer
Horizont wenigstens in fernen Umrissen
sichtbar, Diesem Aufbruch miifite aber eine
intensive Nacharbeit auf beiden Seiten fol-
gen. Von islamischer Seite sprachen: G. C.
Anawati, Direktor des Instituts der PP. Do-
minikaner flir orientalische Studien in Kairo;
I. Madkour, Prisident der Akademie fiir
Arabische Sprache in Kairo; M. K. I. Gaafar,
Vorstand des Departements fiir Philosophie
an der Dar-al-Ulum-Universitit in Kairo;
F. Kholeif, Vorstand des Departments fiir
Philosophie an der Universitit in Alexan-
drien. Von christlicher Seite sprachen: CI.
Westermann, G. Lohfink, A. Grillmeier, K.
Rahner, G. Greshake. (Einige Referenten
konnten nicht kommen, ihre Beitrige wurden
aber verlesen.)

Im Rahmen einer Besprechung ist es un-
mdglich, die einzelnen Beitrige ausfiihrlich
vorzustellen. Daher scheint es sinnvoller,
den Standort des christlich-islamischen Dia-
logs im allgemeinen zu umreilen, wie er sich
in diesem Buch darbietet. War es wirklich
ein Dialog? Sicherlich kam in den Diskussio-
nen, die den Vortrigen folgten, ein ,Zwie-

196

gesprich” in Gang. Die Referate selbst wir-
ken eher als Monologe. Mit beklemmender
Offenheit gesteht K. Rahner: ,Ich bin kein
Kenner der islamischen Theologie” (120), und
trotzdem spricht er iiber den heute miBver-
stindlichen Ausdrudk ,Person” in bezug auf
die Trinitit; also eine rein westliche Sprach-
regelung! Nun bietet’ der Koran selbst mit
seinen Aussagen iiber Gott, Wort und Geist
viele Ansitze zum gemeinsamen Gesprich
iiber Trinitit, die fiberhaupt nicht zur Sprache
kamen. — Die bibeltheologischen Referate
zeigen ebenfalls zu stark westliches Ge-
prige; fiir Literar- und Geschichtskritik sind
im islamischen Raum wohl nur minimale
Voraussetzungen gegeben.

Den komplexen Charakter des Islam hat
wohl am besten Anawati ins BewuSBtsein ge-
hoben; ist doch der Islam nicht blo8 Religion,
sondern zugleich Zivilisation, Gesellschafts-
system und politische Kraft. Der Dialog unter
den Theologen wire nicht allzu schwierig;
ein zum Dialog bereiter Muslim lduft aber
Gefahr, den Vorwurf héren zu miissen, er
stelle den Absolutheitscharakter des Islam
in Frage. Obwohl aus den islamischen Bei-
trigen groBe Gesprichsbereitschaft horbar
wird, bestimmt doch eine fundamentalistisch
zu nennende Methode die Koranexegese.
Jeder einzelne Satz des Koran wird so abso-
lut genommen, daff auch das forschende Den-
ken, dem sich neue Wege anbieten, vor dem
»Wort” kapituliert.

Obwohl also beide Seiten mehr oder weni-
ger im Monolog nebeneinander reden, ist
dieses Nebeneinander doch schon ein grofler
Fortschritt. Fiir die Zukunft miite man von
christlicher Seite intensives Studium der
arabischen Theologie, vor allem des Koran,
postulieren; von muslimischer Seite dagegen
das Studium der Bibel und der dhristlichen
Theologie. Erst wenn jeder den Standpunkt
des anderen wirklich kennt, kann es zum
echten Dialog kommen. Die Bereitschaft dazu
hat sich jedenfalls auf der Tagung gezeigt.
Unsere vielleicht einseitig wirkenden Akzente
wollten nur den Weg in die Zukunft weisen.
— Die Verdffentlichung der Vortrige in
Buchform kénnte die Bereitschaft und die
Aufgeschlossenheit zum gemeinsamen Weg
nur noch mehr anregen. Den Veranstaltern
und Herausgebern gebiihrt daher aufrichtiger

Dank.
Graz Claus Schedl

MORALTHEOLOGIE

STAVROPOULOS ALEXANDER, To Pro-
blema tes Teknogonias kai he Enkyklios tes
Ekklesias tes Hellados (1937) (176.) Athenai
1977. Brosch.

Gleich in der Einleitung erwihnt St. die
Hauptaussage der Enzyklika (Oktober 1937),
da die Geburtenregelung nur durch Enthalt-
samkeit durchzufiihren sei, und den Einflu8,
den diese Enzyklika auf das kirchliche Leben



ausgeiibt hat, und zwar bei der Fortbildung
der Priester im Bezug auf die Praxis der
Beichte, bei den verschiedenen Publikationen
usw. (13 f).

Im 1. Kap. werden die Quellen und die histo-
rischen Voraussetzungen, auf die die Genese
der Enzyklika gestiitzt wird, erwdhnt (17 f).
Fiir die Zeit zwischen den zwei Weltkriegen
wird festgestellt, da die Menschen die Ehe
und die Kinderzeugung in der Ehe vermeiden
und daf eine Tendenz zur Ehescheidung im-
mer mehr Platz greift. Diese Situation wird
immer wieder in den verschiedenen reli-
gitsen Publikationen gebrandmarkt und das
griechische Volk gewarnt. Die religitse
Briiderschaft ,,Zoi” in Griechenland war bei
diesem Kampf fiithrend, insbesondere ihr da-
maliger Leiter, Archimandrit Seraphim Papa-
kostas mit seinem Buch: ,Die Frage der
Kinderzeugung” (1. Aufl. 1933, mehrere folg-
ten). Diese Publikationen haben sehr stark
zur offiziellen Stellungnahme der Kirche
Griechenlands beigetragen und die Enzyklika
selbst inhaltlich beeinfluBt. Der als Autor der
Enzyklika geltende Archimandrit S. Papa-
kostas wurde seinerseits sehr von der Publi-
kation des Raoul de Guchteneere, La limi-
tation des Naissances (1. Aufl. 1929) (22),
von den Diskussionen um die Entscheidung
der Lambeth Conference (1930), von der
Enzyklika Casti Connubii (1930) u. a. beein-
fluSt. Er hat sein Buch in einer eklektischen
und apologetischen Methode geschrieben, die
nicht wenige Schwierigkeiten mit sich bringt
(24 f). Diese Schwierigkeiten findet man auch
in der Enzyklika, die leider mit der gleichen
Methode geschrieben wurde (29).

Im Anschluf daran wird die Enzyklika nach
einer vom St. durchgefiihrten Einteilung in
24 Absitzen mit Zwischentiteln analysiert
(31—74) mit einer ausfithrlichen und miihe-
vollen Textkritik der Quellen. Darin zeigt
St. deutlich die Schwiichen der Enzyklika bei
der Erarbeitung ihrer Quellen und iibt leise
und behutsam manche inhaltliche und berech-
tigte Kritik. Eine deutlichere bzw. ausfithr-
lichere inhaltliche Analyse wire durchaus
méglich und angebracht, da jede solche ver-
antwortliche Stellungnahme der Glieder der
Kirche von gréBter Bedeutung sein kann, wie
z. B. das Buch von S. Papakostas gezeigt
hat; leider nicht nur in einer positiven Weise.
Auf den Seiten 75—153 werden die Quellen
dem Text der Enzyklika gegeniibergestellt
und im letzten Abschnitt (155—156) die
SchluBSfolgerungen und die Ausblicke des
VE. dargestellt, nach denen die Orthodoxe
Kirche die Ergebnisse der Wissenschaft und
die Erfahrungen der anderen Kirchen be-
riicksichtigen soll, ohne dabei die eigenen
Quellen zu vergessen. AuBerdem ist es nicht
unbedingt notwendig, eine Uniformitit zu
schaffen (St. nennt das , dogmatischen Syn-
kretismus”) (155), da jede Kirche oft eigene
Voraussetzungen hat. Allerdings ist eine
Zusammenarbeit und der Meinungsaustausch

sinnvoll. Die Erfahrung der gliubigen Ehe-
leute selbst und der Beichtviiter sind eben-
falls zu beriicksichtigen,

Als 1. Anhang wird die englische Uber-
setzung der Enzyklika angeschlossen (157—
163) und als 2. Anhang die Enzyklika der
Kirche Griechenlands von 1968 gegen jede
Art von Abtreibung. Ein Verzeichnis der
verwendeten Literatur und Bibel-, Namen und
Sachindices beenden die sorgfiltig gearbei-
tete Studie.
Graz Gregor Larentzakis
EID V. / FREY R. (Hg.) Sterbehilfe, oder Wie
weit reicht die drztliche Behandlungspflicht?
(167.) Griinewald, Mainz 1978. Snolin
DM 22—,

Die Hg. beabsichtigen in diesem Sammel-
band nicht so sehr die wissenschaftliche
Reflexion weiterzutreiben, sondern in ver-
stindlicher Form die Kommunikationssperre
zwischen dem Bereich der Medizin und un-
serem Gesellschaftsleben abzubauen (9). Die
Euthanasieproblematik bleibt weitgehend
ausgeklammert.

Den 1. Teil, der die medizinischen Problem-
aspekte behandelt, leitet der Anisthesist P.
Fritsche mit einem Beitrag iiber die ethische
Relevanz der Leben-Tod-Problematik in me-
dizinischer Sicht ein. In einem kurzen ge-
schichtlichen Uberblick zeigt er, da das Prin-
zip Lebenserhaltung mit allen Mitteln seinen
Sinn hatte in einer Zeit, da die meisten
Menschen in der Bliite ihres Lebens durch
Krankheit dahingerafft wurden (12), daB
dieses Prinzip aber seinen Sinn verliert ange-
sichts einer Medizin, die ein Organ kiinst-
lich am Leben erhalten kann, wenn spe-
zifisch menschlich irdische Existenz bereits
zu Ende ist. Dieses Prinzip fiihrt auch dann
in die Irre, wenn das Sterben eines Kran-
ken den fiktiven Zeitpunkt der Irreversibili-
tdt tiberschritten hat (12). Es fragt sich, ob
aus einer solchen Fiktion sich praktikable
Entscheidungskriterien gewinnen lassen. In
unvermittelter Spannung stehen die Aus-
sagen von der Einmaligkeit jeglicher Kon-
stellation, die den Versuch einer Normierung
von vornherein ausschlieft (16) mit der For-
derung, da der Arzt um die gesetzlichen
und sittlichen Grenzen und Normen (die es
also doch gibt) wissen muf (17). Diese
Spannung zieht sich durch die gegenwirtige
Diskussion und so auch durch dieses Buch.
Der Anisthesist V. H. Makowski beschreibt
in seinem Aufsatz iiber Moglichkeiten und
Grenzen der Intensivtherapie diese als eine
Kompensation lebensbedrohlicher Krankheits-
formen, die den Tod eher eintreten lassen,
als das Ausheilen der Krankheit selbst mog-
lih ist (21). Die Grenzen der Intensiv-
therapie markiert er mit folgenden in Zu-
kunft noch genauer zu konkretisierenden
zwei Kriterien: wenn das Grundleiden nicht
zu behandeln ist und wenn lebensnotwen-
dige Organsysteme die Aufrechterhaltung des

197



