JAKOB MITTERHUFER

Heilige Schrift und heilige Schriften

Fiir den Christen ist die Hl. Schrift ein Buch. Befragt, was dieses Buch enthalte, wird der
Christ wohl das Evangelium nennen. Kennt er sich besser aus, nennt er die Schépfungs-
geschichte, den Auszug aus Agypten, die Psalmen, eben die Schriften des AB. Tatsichlich
besteht die Bibel aus 73 Einzelschriften, die gemeinsam die Hl. Schrift der Christen sind.
Die zeitmiBige Entstehung der Hl. Schrift erstreckt sich ilber ein Jahrtausend, wobei die
Schriften des Judentums ca. einen Zeitraum von 1000 Jahren erfassen, wahrend die Schriften
der Christen kaum 200 Jahre nach ihrer Entstehung ihren Abschluf gefunden haben. So
wurde aus vielen Einzelschriften bzw. aus hl. Sdhriften eine Hl. Schrift — die Bibel der
Christen.

Heilige Schriften

Die missionierende Kirche entdeckt auf jhrem Weg zu den Vélkern hl. Schriften. Die
Religionsgemeinschaften besitzen ebenfalls ,hl. Schriften” und grenzen sie in einem
,JKanon” von anderen religiosen Schriften ab. Diese Tatsache rechtfertigt die Uber-
schrift dieses Aufsatzes ,Hl. Schrift und hl. Schriften”.

Fir die jungen Kirchen unter den Vélkern erhebt sich die Frage, wie sie deren
hl. Schriften begegnen sollen. Ein Beispiel mag die Fragestellung verdeutlichen: Die
Schriftlesung im christlichen (kath.) Gottesdienst wird beschlossen mit dem Hinweis
,Wort Gottes”. Damit wird bezeugt, dal in diesen eben gehorten Worten unserer
Sprache Gott spricht, sich offenbart.

Wenn nun z. B. im Islam der Koran eine so hervorragende Stellung innehat, vielleicht
sogar vergleichbar mit der Bibel der Christen (?), ist er dann fiir die gliubigen Moslems
nicht ebenso Wort Gottes? Wenn Gott zu den gliubigen Moslems spricht, richtet er
sih dann nicht auch an mich? Auf dem Kongre8 ,Der Gott des Islams und des
Christentums” an der Hodhschule St. Gabriel (1977) wurde von moslemischen
Vertretern auch prompt gefragt, ob die Kirche den Koran als inspirierte Schrift aner-
kennen kénnte, d. h. ob die Kirche den Koran auf die gleiche Stufe stellen kénnte wie
die Bibel. Bei einer bejahenden Antwort kiime die Rolle der hl. Schriften der Religionen
den Schriften des AB nahe. Die Kirche hat sich diese Schriften zu eigen gemacht, so
daR das AT ein klassisches Beispiel dafiir ist, wie eine durch Christus erleuchtete
Religion aussiecht. Wohl wissen wir um das besondere (heils)geschichtliche Nahverhiilt-
nis des AT zu Christus, doch ist es Ziel und Absicht der missionierenden Kirche, die
Religionen in ihrem tiefsten Wesen zu verstehen, sie zu durchdringen und fiir Christus
zu erschliefen.

Die hl. Schriften legen den Kern einer Religion am deutlichsten offen und sie sind
Zeugen der religitsen Erfahrung dieser Religionsgemeinschaften. Die hl. Schriften
sind Zeugen der Begegnung des Menschen mit dem Absoluten (das Wort ,,Gott” muf
nicht ausdriicklich vorkommen, doch hat der Mensch, sei es durch mystische Erfahrun-
gen oder sei es durch prophetische Offenbarung, das Absolute erfahren). Darum werden
die Religionen gern eingeteilt in mystische Erlosungsreligionen (Taoismus, Hinduis-
mus, Buddhismus) und in prophetische Offenbarungsreligionen (Judentum, zoroasti-
scher Mazdaismus, Islam, Christentum)!.

Unsere Darlegung hat zu beriidksichtigen, daf nicht nur die sog. Hochreligionen
ein Wissen {iber Gott besitzen, sondern auch die Naturreligionen. Die Hodhreligionen
sind von den Naturreligionen u.a. darin unterschieden, daf sie hl. Schriften und

1 Heiler Friedrich, Die Religionsgeschichte als Wegbereiterin fiir die Zusammenarbeit der
Religionen, in: Grundfragen der Religionswissenschaft. Hg. Eliade M. / Kitagawe J. M.,
Miller, Salzburg 1963/64 ff.

217



Biicher besitzen. Doch ein betrichtlicher Teil der Menschheit lebt im Bereich der
schriftlosen Naturreligionen, dazu ist die missionierende Kirche unter den Natur-
religionen erfolgreicher als unter den Hochreligionen. Am Rande sei vermerkt, daf die
groflen neuen religiosen Bewegungen Japans sich ebenfalls auf hl. Schriften berufen,
die meist als Ergebnis religitser Erlebnisse und Gesichte erst in den letzten Jahrzehnten
entstanden sind2.

Bevor wir an die hl. Schriften der grofen Religionen herantreten, miissen wir fest-
stellen, daB sich die missionierende Kirche bisher (abgesehen von wenigen Aus-
nahmen) kaum mit den hl. Schriften befaBt hat. DemgemiB hat sich auch die
offizielle Kirche iiber die hl. Schriften der Vilker nicht geduBert. In der Erklirung des
II. Vatikanums , Ober das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen”
hat es das Konzil vermieden, das Wort ,hl. Schriften” in Zusammenhang mit den
Religionen zu gebrauchen. Dieses Thema ist erst in der nachkonziliaren Zeit in das
BewuBtsein getreten und fiir viele junge Kirchen zu einem Problem und Ansporn
geworden®.

Offenbarung bei den Naturvlkern?

Das Wissen um ein hchstes Wesen ist keineswegs den Hodhreligionen vorbehalten.
Die Volkerkunde hat seit ihren Anfingen nachzuweisen versucht, da schon bei den
Menschen der iltesten und primitivsten Kulturen der Glaube an ein hichstes Wesen
vorhanden ist. Der Altmeister der Volkerkunde, W. Schmidt, hat sein Riesenwerk
(12 Binde) ,,Der Ursprung der Gottesidee” (Miinster 1926 bis 1955) diesem Thema
gewidmet. Wohl hat sich die Erkenntnis erhirtet, dal es Urvilker oder eine Urreligion
heute nirgendwo auf der Erde mehr gibt und daR wir deshalb auch keine direkte
Kenntnis von den Uranfingen der Religion haben. Doch wurden an vielen Stellen
der Erde Vélker entdeckt, die Reste ihrer urspriinglichen Weltanschauung bewahrt
haben — etwa die zentralafrikanischen Pygmien, die siidostasiatischen Negritos und
die Bantu-Vélker Schwarzafrikas. Diese Volker kennen aus der Tradition eine Ord-
nung, deren Urheber in letzter Instanz der Schopfergott ist. Durch Erzihlungen
{Mythen), Sprichwérter, Ritsel, Klagegesinge, Schwurformeln, Anrufungen, Alltags-
redensarten sowie durch rituelle Handlungen bewahren und {iberliefern sie das
traditionelle Erbgut von Generation zu Generation. -

Die Theologie bietet in der Lehre vom allgemeinen Heilswillen Gottes eine Erklirungs-
moglichkeit, mit Hilfe der iibernatiirlich erh6henden und erleuchtenden Gnade eine
bestehende gottliche Offenbarung von Anfang an als gegeben anzunehmen. Dieser
geoffenbarte Horizont der geistig-sittlichen Existenz und des Selbstvollzugs des Men-
schen fillt vermutlich mit der eigentlichen Menschwerdung, d. h. dem Durchbruch des
menschlichen SelbstbewuBtseins zusammen. Der Mensch ermifit die gottliche Offen-
barung in einem urspriinglichen und mafgeblichen Sinn als Schépfungsoffenbarung.
Urstandsmythen bewahren ein Wissen (wenn auch geschichtlich nicht mehr datierbar)
um diese Erkenntnis aus dem Licht der Gnade in der menschlichen Erfahrung und
ontologischen Reflexion dariiber. Inhaltlich ist darum dominierend die Erkenntnis um
die Kreatiirlichkeit des Menschen, die Gottgewolltheit der Zweigeschlechtlichkeit, die

2Eine Ubersicht bietet unter anderem Gerlifz Peter, Gott erwacht in Japan, Neue fern-
Gstliche Religionen und ihre Botschaft vom Gliick, Herderbiicherei, Bd. 618. Freiburg 1977.

3 Research Seminar on Non-Biblical Scriptures, ed. by D. S. Amalorpavadess, Bangalore
(National Biblical, Catechetical and Liturgical Centre) 1975; Concilium, 12. Jg., Heft 2,
Februar 1976: Die Verwendung hinduistischer, buddhistischer und muslimischer Schriften
im christlichen Gottesdienst., Referate einer Missionstagung iiber ,Heilige Schrift und
heilige Schriften”, verbffentlicht in: Ordensnachrichten (= ON), hg. im Auftrag der
Superiorenkonferenz der minnlichen Ordensgemeinschaften Usterreichs, Heft 103, Okt.
1977. . .

218



Einheit des Menschengeschlechts in Ursprung und Bestimmung, die Schuld als allge-
meines Existential des Menschen von Anfang an und die Hoffnung auf Erlgsung. Diese
ExistentialbewuBtheiten waren wohl immer in irgendeiner Form gegeben und sind als
Schopfungsoffenbarung hingeordnet auf die geschichtliche Offenbarung Gottes.

Die Hinfithrung zur geschichtlichen Offenbarung geschieht in Afrika durch die Inte-
grierung afrikanischer Riten in die christliche Welt, ebenso durch verstirkte Aufmerk-
samkeit auf die Mythen und Gebete in Predigt und Katechese. Die afrikanische Kirche
tritt darum weniger durch theologische Reflexion hervor als vielmehr durch liturgisch-
katechetische Initiativen, um auf diese Weise die tradierte Sinnwelt des Volkes in die
jungen Kirchen zu integrieren®.

Das hl. Buch der Muslime

Der Koran hat zahlreichere Ahnlichkeiten mit der christlichen Bibel als mit anderen
Religionen. Dennoch ist der Koran den Christen fast unbekannt geblieben, obwohl er
nicht unabhingig von der Bibel entstanden ist, sondern mit deren Kenntnis, z. T. sogar
als deren bewufltes Gegenstiick, ja als Erginzung und Erfiillung. Muhammad hat aus-
driiklich das AT und NT als echte Offenbarungen anerkannt. Als Leute des Buches
(Ahl al-kitab) erfreuen sich Juden und Christen sogar eines privilegierten Status. In
der Praxis jedoch wird diese Aufwertung der Christen und ihrer Bibel wieder riick-
gingig gemacht, indem die Alleingeltung des Koran klar herausgestellt und die Ver-
filschung der anderen Offenbarungen, namentlich der dhristlichen, behauptet wird.
Libyen fiihlt sich deswegen sogar berufen, ein nach islamischen Grundsitzen , korri-
giertes” Evangelium in hoher Auflagenzahl in alle Welt zu versenden.

Die Offenbarungen, die der Koran enthilt, wurden Muhammad von einer iibernatiir-
lichen Stimme aus einem versiegelten Himmelsbuch verkiindet und vom Propheten
seinen Jiingern rezitiert. Die Einteilung in 114 Suren geht nicht auf den Propheten
zuriick. Der Koran enthiilt jedoch nur eine Teiloffenbarung, da dem Propheten aus dem
Himmelsbuch nicht alles erdffnet wurde. Das Zentrum fiir islamische Weltmission in
Libyen plant nun die Herausgabe einer auf dem Koran als ,Schrift und Schriften”
zugeordneten Konkordanz der Offenbarungsschriften von Christen, Juden, Parsi, Sikhs,
Hindus und Buddhisten.

Inhalt und Gehalt des Koran betreffen das Wesen des einen Gottes, die Erschaffung
von Welt und Menschen, Himmel und Hélle, die Wertung der vor-muhammedanischen
Propheten, Existenz und Wirken von bdsen und guten Geistern, psalmenihnliche
Gebete, Vorschriften fiir Gottesdienst und Gemeindeleben.

Uber die Verwendung islamischer Texte aus dem Koran in der christlichen Liturgie
gibt es kaum Informationen. Gemif der vom II. Vatikanum angestrebten Mannig-
faltigkeit der christlichen Liturgie wiire eine Bereicherung der Liturgie durch andere
Texte zu befiirworten. Der grundlegende Text fiir alles muslimische Beten ist der
Koran. Ist es méglich, offiziell in der Liturgie ebenfalls den Koran zu verwenden?
,Offiziell” heilt wohl, die Kirche betet in diesem konkreten Fall auch ,,im Namen von
Muslimen” — ist dies méglich? Konnte die Kirche bei der Schaffung einer christlichen
Liturgie auf diese Weise einen Beitrag leisten, der fiir Muslime annehmbar wire?

4 Vorbichler Anton, Offenbarung bei den Naturv8lkern? ON 1977, Heft 103, 495 — 505, dort
auch Literaturangaben; K&ster Fritz, Afrikanisches Christsein. Eine religionspddagogische
Herausforderung. Benziger, Ziirich 1977, das Kapitel: Religionen der kosmisch-magischen
Verbundenheit, 123 —181.

5 Das ethnologische Institut der Steyler Missionare in Bandundu, Zaire, bemiiht sich, in
einer umfangreichen Sammlung (40 Bdnde) das Erzihlgut zu publizieren. Hochegger Her-
mann, Ethnologie, Feldforschung und Missionspastoral, in: ON, Heft 90, 1976, 288—294.
Siche Messe auf zairenisch, G. Lesdh, in: Stadt Gottes 5/76 u. ON 1976, Heft 90.

219



Viele Stellen des Koran scheinen fiir diese Absicht geeignet, z. B. Lobpreis, Parabeln,
sittliche Mahnreden. Manche Stellen stehen diesem Vorhaben eher entgegen — etwa
die Verneinung der Dreifaltigkeit, der Inkarnation und der Erlésung. Die islamische
Tradition deutet Stellen, die von jenen handelt, gegen die Gott ziirnt, ausdriicklich
gegen die Juden und Christen. Gegen die Christen ziirnt Gott, weil sie Jesus fiir den
Sohn Gottes halten; gegen die Juden ziirnt Gott, weil sie den Bund mit Gott gebrochen,
Maria der Unzucht bezichtigt und Jesus verworfen haben. Es gibt im Koran auch eine
Sure gegen den Polytheismus, die dhnlich klingt wie die Lehre des Lateranum IV. Die
islamische Tradition richtet diese Sure wieder gegen die Christen, die wegen der
Dreifaltigkeit zum Polytheismus abgefallen sind. Wenn auch die Texte des Koran
selbst diese Schlufolgerungen nicht zulassen, sind sie doch von einer lebendigen
Tradition umgeben, die in vielen Fillen gegen die Christen gerichtet ist.

Von den Muslimen her scheint somit vieles gegen die Verwendung des Koran in der
dhristlichen Liturgie zu sprechen. Abgesehen von der Tradition entpuppt sich auch die
Sprache des Koran als Hindernis. Soll der arabische Urtext in der Liturgie gelesen
werden, oder muf3 bzw. darf man auf Ubersetzungen zuriickgreifen? Fiir Muslime ist
der Koran nur im arabischen Urtext wirklich der Koran. Ubersetzungen zihlen nicht,
so da Muslime eine Lesung in einer anderen Sprache nicht als eine authentische
Verwendung ihrer hl. Schrift anerkennen wiirden. Noch eine Schwierigkeit ergibt sich.
Die Offenbarung des Koran hat echte Offenbarungen wie die Torah, die Psalmen und
die Evangelien ersetzt. Kommt nun der Koran innerhalb der christlichen Liturgie zu
Wort, kann der Eindruck entstehen, daB8 sich die Christen dem Vorrang des Koran
gebeugt haben, zumal noch hinzukommt, da nach Ansicht der Muslimen die Christen
ihre Offenbarung ohnehin verfilscht haben. Es sieht fast so aus, als ob Versuche, die
beiden Religionsgemeinschaften einander niherzubringen, nicht {iber den Weg der
Aufnahme von islamischen Texten in die Liturgie erfolgen kénnten. Als letzter Ausweg
bleibt vielleicht eine christliche Exegese des Koran, die zu einem besseren Verstindnis
zwischen Muslimen und Christen beitragen kéonnte. In diesem Punkt miissen wir aber
abwarten, bis von den Muslimen selbst eine neue Deutung gebracht wird, denn bisher
betrachten sie das Erbe des Islam als ihr ausschliefliches. So wiirden sie eine christliche
Exegese und eine Verwendung des Koran im Gottesdienst wenig schitzen oder sogar
iibelnehmen.

~ Sind und bleiben Christen von den Reichtiimern des Koran ausgeschlossen? Nach-
richten aus Gemeinden in islamischen Gebieten sind selten, weil Experimente aus
Griinden der Klugheit von der dhristlichen, gerade geduldeten Minderheit, besser
verschwiegen werden. Manche Gemeinden beginnen die Liturgiefeier mit einer Lesung
aus dem Koran. Sie geben damit, ohne den Koran auf eine Stufe mit der Bibel zu
stellen, das Thema der Feier an. Einfacher ist es, wenn sich die Homilie auf den Koran
bezieht und Themen, die dem Islam und dem Christentum gemeinsam sind, beleuchtet.
In vielen Lindern leben Christen und Muslime eng zusammen, z. B. in Pakistan; dort
wire es angebracht, religiése Begegnungen den Bediirfnissen gemischter Teilnehmer
anzupassen, etwa den Ritus der EheschlieBung oder Trauer- und Beerdigungsriten.
Es ist auch nicht zu unterschiitzen, daf in rein duBeren Haltungen ein Vorklima zu
einer echten Anniherung der beiden Religionen geschaffen werden kénnte — wie die
Gebetshaltung (Gebet mit erhobenen Hinden, das Sichniederwerfen) und der Stil der
Ardhitektur®, Es ist abzuwarten, ob der Dialog zwischen Christen und Muslimen, wie
er seit Jahren auf hichster Ebene bereits gepflegt wird, auf die Dauer eine Anniherung
zwischen der Bibel der Christen und dem Koran bringen wird.

¢ M. Fitzgerald, Christliche Liturgie und islamische Texte, in: Concilium, 12. Jg. (1976),
106 —115.

220



Die hl. Schriften der Buddhisten

Der Koran enthilt die Offenbarung Gottes in einem einzigen Buch. Die Vielfalt der
buddhistischen und hinduistischen hl. Schriften ist dagegen kaum {iberschaubar. Der
Buddhismus ist in vielerlei Hinsicht ein Teil des Hinduismus, aus dem er sich allmihlich
herausgelést hat. Mit dem Islam hat der Buddhismus (im Unterschied zum Hinduismus)
gemeinsam, daB er sich wie dieser auf einen Griinder berufen kann. Das Corpus der
buddhistischen hl. Schriften kreist um die Lehre des Griinders, um Gautama, der seit
seiner Erleuchtung nur noch Buddha genannt wird. Buddha selbst hinterlie nichts
Geschriebenes, wohl sind Uberlieferungen an ihn in zwei Versionen auf uns gekommen,
in Pali (einer indischen literarischen Sprache, die der von Gautama gesprochenen sehr
dhnlich ist) und in Sanskrit (der alten Sprache der Hindus). Pali ist in Indien aus-
gestorben, doch ist es die Grundlage fiir die urspriinglichen buddhistischen hl. Schriften
geblieben (besonders in Ceylon, Burma, Thailand, Kambodscha)?.

Dem Verstindnis der ungeheuren Vielfalt mag eine summarische Ubersicht der
hl. Schriften dienlich sein: Heute haben wir 3 hauptsichliche Ausgaben des buddhisti-
schen Kanons: den Pali Kanon, den chinesischen und den tibetischen Kanon. Der Pali
Kanon ist die ilteste, vollstindige Sammlung der Schriften und bezieht sich ausschlie3-
lich auf das Hinayana (oder Theravada oder Kleines Fahrzeug). Der chinesische und
tibetische Kanon schliefen den Pali Kanon zum groiten Teil in sich ein, haben aber
dazu die typischen Mahayana Schriften.

Der Pali Kanon wurde spitestens 27 v. Chr. niedergeschrieben, also etwa 400 Jahre
nach Buddhas Tod. Die von der indischen Regierung (besser Regierung von Bihar)
besorgte Ausgabe von 1956 zihlt 41 Binde. Es gibt davon Ausgaben in verschiedenen
Schriften (in Devanagari, Singhalese, Thai, Burmese, Mon...) und Ubersetzungen in
die Sprachen der Theravada Linder. Die Pali Text Society in London hat auch eine
Ausgabe in lateinischen Buchstaben besorgt. Ein Grofteil davon ist auf englisch (und
andere europiische Sprachen) iibersetzt. Das ist auch der Grund, weshalb der Theravada
Buddhismus in Europa und Amerika wohl der bekannteste Buddhismus ist.

Die Ubersetzungsarbeit des Chinesischen Kanons wurde im 1. Jh. n. Chr. begonnen.
Zeitweilig gab es regelrechte Ubersetzungsbiiros mit 3000 Leuten. Sogar chinesische
Kaiser beteiligten sich gelegentlich bei der Arbeit, besonders beim Polieren des
chinesischen Stils. Da die chinesische Sprache durch die chinesische Philosophie und
den Taoismus schon stark geprigt war, gestaltete sich die Ubersetzungsarbeit beson-~
ders schwierig und mufte notwendigerweise zu einer neuen Interpretation des Buddhis-
mus fithren, Die heute am meisten zitierte Ausgabe ist von Japanern besorgt, die
Taisho Ausgabe; sie zihlt 100 Binde von je etwa 1000 Seiten. Bei Ubersetzungen in
europidische Sprachen muff man damit rechnen, daB eine chinesische Seite ungefihr
fiinf Seiten Englisch ergibt.

Der tibetische Kanon ist heute der umfangreichste. Er besteht aus dem Kanjur, d. h.
Sutras oder Lehrtexten, in 100 (in anderen Ausgaben 108) Binden. Dann gibt es noch
den Tanjur, das sind Kommentare und scholastische Traktate iiber alle méglichen
Gegenstinde in 225 Biinden. Insgesamt umfaft der tibetische Kanon 325 bzw. 333
Binde. Die tibetische Sprache muflte eigens dafiir ,pripariert” werden, d.h. man
schuf eine eigene Schriftsprache, um die Sanskrit-Texte zu iibersetzen. Dazu wurde
zuerst ein Glossar geschaffen, das Mahavyutpatti, das tibetische Entsprechungen Fiir
die buddhistischen Fachausdriicke festlegte. Erst dann begann man mit der sytemati-
schen Ubersetzungsarbeit. Die Ubersetzungen sind so genau, da man in den meisten
Fillen die verlorengegangenen Sanskrit-Texte daraus rekonstruieren konnte8,

Aus dieser Ubersicht wird bereits deutlich, da8 die hl. Schriften des Buddhismus einen
7]. Hardon, Gott in den Religionen der Welt, Rex-Verlag, Luzern 1967, 91 — 93,

8 Die Hinweise verdanke ich Dr. Wilhelm Miiller, dem Redakteur der Monumenta Serica,
St. Augustin bei Bonn. Uber den Pali Kanon und die 3 buddhistischen Konzilien, auf

221



anderen Stellenwert einnehmen als der Koran oder die Bibel der Christen. Schon der
Umfang ist grofer als der Koran oder die Bibel. In etwa entspricht der buddhistische
Kanon unserer Bibel zusammen mit den Kirchenvitern und alten Theologen, d.h.
den dogmatischen Texten, der Philosophie der Scholastik, der Hagiographie, den erbau-
lichen Schriften, der Moral, den Ritualien, der religids-abergldubischen Medizin usw.
Gemeinsam mit Buddha gehdren die Schriften zu den Kostbarkeiten, bei denen man
Heil sucht und die man hoch verehrt. Bestimmten Schriften, oft rein philosophischen
Inhalts, wird magische Kraft zugeschrieben, und sie kénnen als wirkkriftige Zauber
verwendet werden. Wenn die Buddhisten ihre Schriften heilig nennen, so hat das
einen anderen Sinn, als wenn die Christen von der HL Schrift reden. Bei den Christen
ist die Schrift heilig, weil von Gott geoffenbart. Bei den Buddhisten ist das nicht
mdglich, denn die Schriften sprechen nicht von Gott, und Buddha ist nur ein gewshn-
licher Mensch. Es ist auch verstindlich, daf die Buddhisten kaum eine Beziehung zu
ihren hl. Schriften haben, mit Ausnahme weniger Monche und Gelehrter. Zu bedenken
ist noch, da8 Buddha zwischen 563 und 483 v. Chr. gelebt hat, wihrend die Zeitspanne
zwischen Verkiindigung und Niederschrift {iberaus lang ist (beinahe 400 Jahre).

Der Pali Kanon wird auch Tri-Pitaka (auch Tipitaka) genannt, weil er 3 Hauptteile
(,,Korbe”) umfaft: 1. Die Vinaya-Pitaka (8 Binde) enthilt die Regeln fiir die Mdndhe
und ist fiir die Lehre des Buddhismus von geringerer Bedeutung. 2. Die Sutta-Pitaka
(25 Biinde) ist die eigentliche Quelle fiir die Lehre Buddhas. Auf diesen 2. Teil berufen
sich die Gelehrten, wenn sie iiber Buddhismus schreiben. Dieser Teil enthilt die
Dhamma, die Regel der Gottheit oder gesellschaftliche Verpflichtung, die Wahrheit,
die Heilslehre oder einfach ,,den Weg”. Aulerdem finden sich darin noch die Psalmen
der Briider und Schwestern, die literarisch sehr wertvoll sind und oft iibersetzt wurden,
aber keine Lehrschrift darstellen. 3. Die Abidhamma-Pitaka ist eine eher trockene und
nscholastische” Zusammenfassung der Lehre, sie wird wenig beachtet und selten
zitiert? (12 Biande). .

Juden, Muslimen und Christen haben einen Offenbarungsbegriff, die Hindus sogar
einen sehr konkreten. Im Theravada Buddhismus liegt ein solcher jedoch auBerhalb
des Gesichtsfeldes, weil dort Gott nicht als Grundbegriff seines Glaubens angenommen
wird. Fiir die christliche Kirche in buddhistischen Lindern ergibt sich die Frage, in
welchem Verhiltnis christliche Offenbarung und buddhistische Erleuchtung zueinander
stehen. Kann buddhistische Erleuchtung vereinbart werden mit der christlichen Offen-
barung? Der Offenbarungsbegriff baut auf dem Bild des Entschleierns auf, wobei
Wabhrheiten enthiillt werden, die fiir das Heil des Menschen entscheidend wichtig sind
(daher ,Heilswahrheiten”, ,Heilslehre””). Der Buddhismus dagegen verwendet das
Bild des Lichtes, der ,Erleuchtung”. Dahinter steht die Erfahrung, daf der Mensch
bestimmte Lebenswahrheiten von sich aus nicht sehen kann, daher bedarf er eines
inneren Lichtes, das ihn erleuchtet. Mit dem Christentum kommt der Buddhismus darin
zusammen, daf diese Wahrheiten ,,Heilswahrheiten” sind.

Der Unterschied zum Buddhismus besteht darin, da8 im Buddhismus der Mensch diese
Wahrheiten selbst erkennt, wihrend sie im Christentum durch Gott geoffenbart
werden. Doch sowohl Buddhismus wie Christentum betonen als Antwort des Men-
schen auf die ,Heilswahrheiten” eine bestimmte Haltung: das Christentum verlangt in
der Gottes- und Nichstenliebe einen konkreten Lebensstil, der Buddhismus fordert
gleichfalls das Begehen eines acht-teiligen Pfades: Selbstdisziplin (rechtes Sprechen,
Handeln, Lebensunterhalt), Geistessammlung (richtige Anstrengung, Achtsamkeit,
Sammlung) und Weisheit oder richtige Sicht des Lebens (richtiges Verstindnis, rechte

denen der Kanon festgelegt wurde, informiert Hans Wolfgang Schumann, Buddhismus-
Stifltev:\'; Schulen und Systeme. Walter, Olten 1976, 53 —59: Der Pali-Kanon, Entstechung
und Wesen.

®* August Moling, in ON 1977, Heft 103, 523 — 526.

222



Gedanken und Haltungen). Im Grunde genommen lehren beide Wege die gleiche
Haltung in der zwischenmenschlichen Beziehung wie Gerechtigkeit, Liebe, Verbot des
Stehlens, Mordens sowie ein korrektes Verhalten im Sprechen, Denken und Handeln.

Der Unterschied zwischen Erleuchtung im Buddhismus und Offenbarung im Christen-
tum mag auch schwinden, wenn beide Vorginge als Hinhoren auf das Sprechen Gottes
verstanden werden. Freilich vermeidet der Buddhismus das Wort ,,Gott”, doch zutiefst
wird in der Offenbarung und in der Erleuchtung eine Antwort gegeben, die der Mensch
empfingt, weil er sie aus sich selbst nicht finden kann. Christliche Offenbarung und
buddhistische Erleuchtung werden Suchenden zuteil. Warum hat Buddha den Gottes-
begriff vermieden? Geschichtlich lebte Buddha in einer Umgebung, in der besonders
durch die brahmanischen Priester der Gottesglaube zu einem Aberglauben entartet
war. AuBerdem war fiir ihn der Gottesglaube so erhaben, daf er eher die religions-

psychologische Haltung des Menschen betonte als eine Spekulation, die ohnehin nicht
weiterfiihren kann10,

Kénnen buddhistische Texte in der christlichen Liturgie verwendet werden? Der
Umfang der hl. Schriften und die Sprachbarrieren sind erheblich. Die Lesung der Texte
im christlichen Gottesdienst hat den Sinn, das Geschehen sinndeutend zu begleiten
und das Erinnerte lobpreisend und dankend in die Gegenwart zu setzen. Doch eine
feierliche Lesung in der Art christlicher Wortgottesdienste ist im Buddhismus fast
unbekannt. Buddhistische Texte werden auch nicht meditiert, wie etwa Szenen des
biblischen Geschehens im Christentum meditiert werden. Die Kenntnis der rituellen
Abliufe in den verschiedenen buddhistischen Schulen ist ebenfalls kaum vorhanden.
Allerdings kénnten von Kirchen in buddhistischer Umwelt durchaus buddhistische
Texte im Wortgottesdienst verwendet werden. Anstelle solche Texte als eine Art
Kontrastprogramm” zur christlichen Verkiindigung heranzuziehen, wire es empfeh-
lenswerter, diese Texte zu nehmen, wie sie sind, um aus ihnen zu lernen. Vielleicht "
ist das Christentum in Asien deshalb so schwach geblieben, weil es zu wenig von der
religissen Umwelt gelernt und sich zu sehr mit den Schwichen der Religionen befaflt
hat. Kénnten wir Christen nicht gerade vom Buddhismus lernen, uns in das schwei-
gende Hineinhoren in das Mysterium einzuiiben!!?

Die hl. Schriften des Hinduismus

Im Unterschied zum Buddhismus kennt der Hinduismus einen Offenbarungsbegriff.
Im vedischen Hinduismus gibt es keinen Gott losgetrennt von Offenbarungen. Ahnlich
wie im Johannes-Prolog ist das Wort selbst Gott. Das Wissen des Gehérten wird Veda
genannt, er ist unabhingig von jedem Buch. Die Mitteilung des Gehorten geschieht
durch Brahman, deshalb sind die Veden die Ideen im Ewigen Geist. Der stoffliche
Ausdruck dieses Wissens oder dieser géttlichen Begriffe wird sruti genannt. Der Veda
selbst ist jedoch so alt wie die Menschheit, da er zuerst mit dem Ohr gehért und spiter
* in der Schrift niedergelegt wurden.

Es ist festzuhalten: Veda ist das gehdrte Wissen der Offenbarung, unter sruti versteht
man die kanonische Offenbarung als ganze, wie sie in Buchstaben Ausdruck gefunden
hat. Die Erinnerung an die Offenbarung wird smriti genannt: Gemeint ist die
Tradition mit ihren hl. Texten, wobei es nicht mdglich ist, kanonische und nicht-
kanonische Schriften streng voneinander zu unterscheiden. D. h. eine Unterscheidung
von Schrift und Tradition, von Offenbarung und menschlicher Auslegung ist wegen
der zahlreichen Uberschneidungen nicht moglich. Das Wesentliche sind aber nicht die
Schriften, sondern der Veda, das Wissen um die gehérte Offenbarung.

10 Antony Fernando, Die christliche Offenbarung und die buddhistische Erleuchtung, in:
Concilium, 12. Jg. (1976), 99 — 106.

1t Hans Waldenfels, Wort und Wortlosigkeit im Buddhismus. In: Concilium, 12. Jg. (1976),
89 — 98.

223



So ist es auch verstindlich, da die Veden zunichst wegen der betont miindlichen
Weitergabe durch Jahrhunderte tradiert wurden. Um die Wahrheit nicht zu ver-
filschen, wurde auf korrekte Rezitation grofter Wert gelegt. Bereits die Rezitation
selbst wirkt, wieder in Ahnlichkeit zum géttlichen Wort der Logos-Theologie, durch
die Kraft des hl. Wortes. Der miindliche Vermittler des Wortes ist der Guru. Grofe
Sorgfalt wird darauf verwendet, dal das Wort Gottes nur an wiirdige Zuhorer ver-
geben wird. Darum darf der Veda nur von Brahmanen rezitiert und nur von ,,Zwei-
malgeborenen” studiert werden.

Die Niederschrift der grundlegenden Veden diirfte zwischen 3000 und 1500 v. Chr.
erfolgt sein. Die Veden sind hl, Texte par excellence. Sie entstanden nach der Ein-
wanderung der Arier in die Indus- und Gangesebene, sie wurden von Sehern (risis)
geschaut” und als das anfanglose hl. Wort (vac) empfangen. Die spitere Tradition
der Vedaexegese behauptete, der Veda sei ohne Verfasser, weil er die Offenbarung des
ewigen Wortes selber sei. Die Seher und Weisen haben diesem Wort nur als Mittler
gedient.

Es sind 4 Veden zu unterscheiden: 1. Die &lteste Sammlung (Samhita) des Veda ist der
Rig-Veda. Er enthilt Hymnen an die Gétter (Lob, Anerkennung, Darlegung ihrer
Taten und Eigenschaften, Bitten und Spekulationen {iber den Ursprung der Dinge). Der
Rig-Veda ist das ilteste Dokument der indischen Literatur und enthilt mehr als
1000 Hymnen. 2. Der Rig-Veda wurde erginzt durch den Sama-Veda oder den Veda
der Melodien. Er versieht viele Verse des Rig-Veda mit einer musikalischen Noten-
schrift. 3. Der Yajur-Veda enthiilt Opfergebete und Spriiche, er schenkt auch den
kultischen Gegenstinden Beachtung. 4. Der Atharva-Veda wurde erst spiter und nur
teilweise als gleichwertig anerkannt. Er enthilt Gebete fiir den ,,Hausgebrauch”, allerlei
Beschwirungsformeln, aber auch spekulative und mystische Hymnen. In dieser Phase
der Religion werden die alltiglichen Anliegen beriicksichtigt. Jede Lebensphase ist durch
die Religion geheiligt.

An die Sambhitas schlieBen sich die brahmanischen Opfertexte, die Brahmanas. Jedet
Veda hat einen oder mehrere kommentierende Brahmanas. Insgesamt sind es
8 Brahmanas. Sie enthalten Erklirungen des komplizierten Rituals der Priesterkaste,
Texte mythologischen und mystischen Inhalts, darin eingewoben sind Legenden iiber
den Ursprung der Welt. Eine Reaktion auf den Ritualismus der Brahmanen finden wir
in den Aranyaka, auch ,,Waldbiicher” fiir Asketen und Einsiedler genannt. Allerdings
ist zu bedenken, dafl diese drei Stufen (Veden, Brahmana, Aranyaka) heute kaum mehr
lebendig sind, da der vedische Opferkult lingst aufgehért hat und die vedischen Gétter
sich im spiteren Hinduismus gewandelt haben.

Die letzten als kanonisch anerkannten Texte sind die Upanishaden, das ,,Ende des Veda"
(vedanta). Viele Inder kennen nur die Upanishaden, die Samhita ist ihnen unbekannt.
Man kann die Bedeutung der Upanishaden auf die heutige indische Spiritualitit nicht
hoch genug einschiitzen. Die Upanishaden befassen sich mit den Lehren der Weisen
fritherer Zeit und dem Mittel der Erlésung aus den Lasten des Lebens und miihseligen
Priifungen von Geburt, Tod und Wiedergeburt. Die Upanishaden zihlen insgesamt
14 Hauptbiicher. Die Veden stellen eine Art kosmischer Offenbarung dar, wihrend
die Upanishaden eine verinnerlichte, spirituelle Schau des Menschen offenbaren.

Die Spiritualitit der Upanishaden wird vor allem in den hdheren spirituellen Kreisen,
in den Ashrams und von den Mondhen gepflegt, aber fiir den einfachen Hindu sind es
vor allem das Ramayana und Mahabharata (daraus die Bhagavad Gita), die er aus-
wendig rezitiert oder von einem Priester oder Saddhu héort. Dazu kommen noch die
Puranas, Epen aus dem 12. Jh. n. Chr. Zu erwihnen wiren noch die Werke der Heiligen
in den neuindischen Sprachen, die fiir ihre Nachfolger den Charakter hl. Schriften
erlangt haben.

224



Es gibt kein iibereinstimmendes Kriterium, wonach ein religidser Text als ,hl. Schrift”
anerkannt wird. Jede Tradition hat ihre eigene , Theologie” der Offenbarung und der
Heiligkeit ihrer Texte. Ein Kriterium besteht darin, dal die hl. Schrift autoritativ sein
muB. Der Veda ist Autoritit im Bereich der hl. Handlungen, weil er keinen mensch-
lichen Autor hat, sondern von einem transzendenten Ursprung abgeleitet ist und weil
das Wort des Veda selbst ewig ist. Anders ist das Selbstverstiindnis der hl. Schriften
in den theistischen Schulen. Deren Ursprung wird nicht in einem unpersonlichen
transzendenten Prinzip oder in einem ewigen Wort gesehen, sondern als die Offen-
barung eines personlichen Gottes, sei es Siva, Visnu oder die Géttin. Die Texte der
neuindischen hl. Schriften sind wohl von einem menschlichen Autor verfaflt, aber
dennoch ,hl. Schriften”, weil dieser Autor ganz von der gottlichen Gnade durchdrungen
war. Diese Schriften versuchen auch eine Versshnung mit dem Veda, indem sie z. B.
den Veda als allgemeine Offenbarung betrachten und die eigenen Schriften als
nspezifische”, oder man bedient sich einer inklusivistischen Interpretationsmethode.

Wie stehen die Christen zu diesen hl. Schriften, besonders wie soll sich ein Christ in
Indien dazu verhalten? Die Zeiten, in denen die Religionen als Trugwerk des Teufels
verdammt wurden, sind lingst vorbei. Besonders seit dem II. Vatikanum ist grofe
Hochachtung den Religionen gegeniiber eingekehrt. Die hl. Schriften Indiens haben
seit 4000 Jahren Generationen von Menschen geprégt. Ist es verkehrt, anzunehmen, daf8
die Schriften dieses Landes ihren Ursprung in Gott haben? Kénnen wir die Seher
Indiens nicht gleichsetzen mit den Erleuchteten des Buddhismus? Es ist unbestritten,
daf die hl. Schriften Indiens echte religitse Erfahrungen vermitteln und deshalb im
christlichen Gottesdienst assimiliert werden konnen. Wieder scheint, wie bereits in
anderen Religionen gezeigt wurde, der bessere Weg darin zu bestehen, indische Texte
in die liturgischen Gebete aufzunehmen (Stundengebet, eucharistisches Hochgebet. ..
Wortgottesdienst . ..), als Texte nach Art eines Kontrastprogramms nebeneinander
zu stellen. Indien ist wohl das einzige Land der Erde, in dem auf diesem Gebiet echte
Pionierleistungen vollbracht wurden: Abbé Monchanin, Swami Abshiktananda
(P. Le Seaux), Bede Griffiths, Francis Acharya, Raymondo Panikkar, P. Antoine sind
Mainner, die teils auf theol. Gebiet, teils durch ihren persénlichen Lebensstil eine
Symbiose von Christentum und Hinduismus eingegangen sind. Christliche Nonnen
und Ménche leben nach dem Vorbild indischer Heiliger in abgeschiedenen Gegenden
als Einsiedler und leben nach dem Vorbild der Hindu-Ménche. 1974 wurde in Bangalore
ein Seminar abgehalten, das die Tatsache der hl. Schriften in Indien anerkannt und
Wege gesucht hat, um die christliche Liturgie durch die indischen hl. Schriften zu
bereichern?2.
*

Die christliche Bibel ist lingst das Buch fiir die Vilker geworden. Zur Zeit sind mehr
als 630 Ubersetzungen im Gange, davon sind 56 Prozent Erstiibersetzungen. 90 Prozent
aller Ubersetzungen geschehen in Afrika und Asien. In allen Lindern schiefen Bibel-
kreise aus dem Boden. Es ist unvermeidlich, daB die Kenntnis der Bibel auch die
Theologie in den einzelnen Lindern biblischer macht. Aus den Bibelkreisen sind
bereits wichtige Anstéfe zur Erneuerung der Kirche gekommen. Ein Dialog mit den
Religionen ist erst moglich, wenn das Innerste der Religionen, die hl. Schriften,
bekannt sind.

12 D, S. Amalorpavadess, Hg., Research Seminar on Non Biblical Scriptures. Bangalore 1975.
— Bettina Biumer, Die Heiligen Schriften des Hinduismus, in ON, 1977, Heft 103,
527 — 541; Mariasusai Dhavamony, Die Einstellung des christlichen Gottesdienstes zu den
heiligen Schriften des Hinduismus, in Concilium, 12. Jg. (1976), 76 —83; ]. Hardon,
45 — 60,

b4 225



