
IT

Heıilıge Schrift und heilige Schriften
Für den Christen ist die Sch: eın But  Q- Befragt, dieses Buch enthalte, wird der
Christ wohl das Evangelium ennt gi|  „v esser n  P Pr Schöpfungs-
Zes:  te, den Auszug AÄgypten, Psalmen, eben die en des Tatsächlich
besteht die bel S ten, gemeinsam die HI, der Christen cin!
Die zeitmäßige Entstehung der Schrift erstreckt sich über ein ahrtausend, wobei
Schriften des udentums einen eitraum von 1C  0O Jahren erfassen, währen!
der Christen kaum D  C Jahre nach ihrer Entstehung ihren schluß gefunden haben 50
wurde 5 vielen Einzelschriften bzw. 15 eine . A die S  S der
Christen.

Heilige
Die missionierende ntdeckt auf ihrem Weg zZu den Völkern Schriften. Die
Religionsgemeinschaften besitzen ebenfalls „nl Schrifte  17  S4 und € 561e ın eınem
„Kanon“” S anderen A  reli  giösen Schriften b Diese Tatsache rechtfertigt die Über-
sch; dieses Aufsatzes „Hl Schrift und Schriften“
ba  Pür die jJungen Kirchen unter den Völkern erhebt csich die Frage, WIE S1e deren

gegnen csollen. Ein Beispiel die Fragestellung verdeutlichen: Die
Schriftlesung christlichen (kath.) Gottesdienst wird beschlossen miıt dem Hinweis
„Wort Gottes“. Damit bezeugt, dafß In diesen eben gehörten Worten u15

Sprache spricht, csich offenbart.
Wenn G  S Z.. Islam der Koran eine hervorragende ellung innehat, vielleicht
SOBar vergleichbar mit der Bibel der Christen f), ist die gläubigen Moslems
-  rP ebenso Wort Gottes? Wenn Gott den gläubigen oslems spricht, richtet
cich nicht auch mich? dem Kongreß „Der Gott des Islams und des
Christentums” der Hochschule Gt Gabriel (1977) wurde von mosiemischen
Vertretern auch prompt gefragt, ob die Kirche den Koran alc inspirerte Schrift —
kennen k  onnte, ob die Kirche den Koran auf die gleiche Gtuf:  m stellen könnte wıe
die } einer bejahenden Antwort käme die Rolle der Schriften der Religionen
den Schriften des nahe. Die Kirche hat sich ese Schriften zu eigen gemacht,

eın klassisches Beispiel ist, wIıe eine Christus rleuchtete
eligion aussieht. Wohl W15sen Wr ü das besondere (heils)geschichtliche Nahverhält-
NS des zu Christus, ist Ziel und Absicht der missionierenden Kirche,
Religionen ihrem tiefsten Wesen zu verstehen, S1e durchdringen und ür Christus
zu erschließen.
Die Schriften legen den Kern einer Religion ım deutlichsten offen und 6c1e csind

bn Zeugen der religiösen Erfahrung dieser Religionsgemeinschaften. Die HI Schriften
sind Zeugen der Begegnung des enschen mit dem Absoluten das Wort „Gott“”“ muß
nicht ausdrücklich vorkommen, doch hat der Mensch, PS mystische FErfahrun-

oder se]l A prophetische Offenbarung, das Absolute erfahren). Darum werden
die Religionen eingeteilt mystische Erlösungsreligionen (Taoismus, Hinduis-

Buddhismus) und prophetische Offenbarungsreligionen (Judentum, Z79roasti-
scher Mazdaismus, Islam, Christentum)!
Unsere arlegung hat zu berücksichtigen, 2 nicht LUr die Hochreligionen

15sen über Gott besitzen, sondern auch die Naturreligionen. Die Hochreligionen
csind Von den Naturreligionen u., — unterschieden, G1e Schriften und

Heiler Friedrich, Die Religionsgeschichte Wegbereiterin für die Zusammenarbeit der
Religionen, > der Religionswissenscha Hg. Fliade V} Kitagawe M.,
Müler, 1963/64 f£_

217

JAKOB MITTERHÖFER 

Heilige Schrift und heilige Schriften 
Für den Christen ist die m. Schrift ein Buch. Befragt, was dieses Buch enthalte, wird der 
Christ wohl das Evangelium nennen. Kennt er sich besser aus, nennt er die Schöpfungs­
geschichtl!, den Auszug aus Ägypten, die Psalmen, eben die Schriften des AB. Tatsächlich 
besteht die Bibel aus 73 Einzelschriften, die gemeinsam die m. Schrift der Christen sind. 
Die zeitmäßige Entstehung der m. Schrift erstreckt sich über ein Jahrtausend, wobei die 
Schriften des Judentums ca. einen Zeitraum von 1000 Jahren erfassen, während die Schriften 
der Christen kaum 200 Jahre nach ihrer Entstehung ihren Abschluß gefunden haben. So 
wurde aus vielen Einzelschriften bzw. aus hl. Schriften eine m. Schrift - die Bibel der 
Christen. 

Heilige Schriften 

Die missionierende Kirthe entdeckt auf ihrem Weg zu den Völkern hl. Schriften. Die 
Religionsgemeinschaften besitzen ebenfalls „hl. Schriften" und grenzen sie in einem 
,,Kanon" von anderen religiösen Schriften ab. Diese Tatsache rechtfertigt die Ober­
schrift dieses Aufsatzes „HI. Schrift und hl. Schriften". 
Für die jungen Kirchen unter den Völkern erhebt sich die Frage, wie sie deren 
hl. Schriften begegnen sollen. Ein Beispiel mag die Fragestellung verdeutlichen: Die 
Schriftlesung im christlichen (kath.) Gottesdienst wird beschlossen mit dem Hinw.eis 
„Wort Gottes". Damit wird bezeugt, daß in diesen eben gehörten Worten unserer 
Sprache Gott spricht, sich offenbart. 
Wenn nun z. B. im Islam der Koran eine so hervorragende Stellung innehat, vielleicht 
sogar vergleichbar mit der Bibel der Christen (7), ist er dann für die gläubigen Moslems 
nidtt ebenso Wort Gottes? Wenn Gott zu den gläubigen Moslems spridtt, richtet er 
sich dann nicht auch an mich? Auf dem Kongreß „Der Gott des Islams und des 
Christentums" an der Hochschule St. Gabriel (1977) wurde von moslemischen 
Vertretern auch prompt ge&agt, ob die Kirche den Koran als inspirierte Schrift aner­
kennen könnte, d. h. ob die Kirche den Koran auf die gleiche Stufe stellen könnte wie 
die BibeL Bei einer bejahenden Antwort käme die Rolle der hl. Schriften der Religionen 
den Sdtriften des AB nahe. Die Kirche hat sich diese Schriften zu eigen gemacht, so 
daß das AT ein klassisdtes Beispiel dafür ist, wie eine durch Christus erleuchtete 
Religion aussieht. Wohl wissen wir um das besondere (heils)geschichtliche Nahverhält­
nis des AT zu Christus, doch ist es Ziel und Absidtt der missionierenden Kirche, die 
Religionen in ihrem tiefsten Wesen zu verstehen, sie zu durchdringen und für Christus 
zu erschließen. 

Die hL Sdui.ften legen den Kern einer Religion am deutlichsten offen und sie sind 
Zeugen der religiösen Erfahrung dieser Religionsgemeinschaften. Die hl. Schriften 
sind Zeugen der Begegnung des Menschen mit dem Absoluten (das Wort „Gott" muß 
nicht ausdrüd<lich vorkommen, doch hat der Mensch, sei es durch mystische Erfahrun­
gen oder sei es durch prophetische Offenbarung, das Absolute erfahren). Darum werden 
die Religionen gern eingeteilt in mystische Erlösungsreligionen (Taoismus, Hinduis­
mus, Buddhismus) und in prophetische Offenbarungsreligionen 0udentum, zoroasti­
scher Mazdaismus, Islam, Christentum)1• 

Unsere Darlegung hat zu berücksichtigen, da8 nicht nur die sog. Hochreligionen 
ein Wissen über Gott besitzen, sondern auch die Naturreligionen. Die Hochreligionen 
sind von den Naturreligionen u. a. darin unterschieden, da8 sie hl. Schriften und 

1 Hea1er Friedrich, Die Rellgionsgesdüchte als Wegbereiterin für die Zusammenarbeit der 
Religionen, in: Grundfragen der Religionswissenschaft. Hg. Eliade M. / Kitagawe J. M., 
Mnller, Salzburg 1963/64 ff. 

217 



Bücher besitzen beträchtlicher der Menschheit lebt on  & Bereich der
schriftlosen Naturreligionen, die missionierende Kirche unt den Natur-
religionen erfolgreicher als ınter den Hochreligionen. Rande vermerkt, lafg die
großen neuen religiösen Bewegungen Japans sich ebenfalls auf h Schriften berufen,
die meiıst gebnis religiöser Erlebnisse und Gesichte in den letzten Jahrzehnten
entstanden sind?
evor WITr die h Schriften der großen Religionen herantreten, mussen fest-
stellen, d  f sich die missionierende Kirche bisher (abgesehen Vo n ÄAus-
nahmen) kaum muit den Schriften befaßt hat emgemäß hat sich auch die
offizielle Kirche die hl Schriften der Völker nich  Pr geäußert In der Erklä des
I1 Vatikanums 2 Verhältnis der Kirche ZU den nichtchristlichen Religion
hat das onzil vermieden, das Wort Ilhl Schrift in Zusammenhang IIUT den
Religionen gebrauchen Dieses Thema ist der nachkonziliaren Zeit
Bewußtsein getreten und ele JUnNge Kirchen zZUu einem Problem und Nsporn
geworden?
Offenbarung bei den Naturvölkern?
Das sSsen E höchstes Wesen ist keineswegs den Hochreligionen vorbehalten
Die Völkerkunde hat ihren Anfängen nachzuweisen versucht, daß schon den
enschen der äaltesten und p. H >1  en ulturen der Glaube an ein höchstes Wesen
vorhanden ist Der Altmeister der Völkerkunde, Schmidt hat S Riesenwerk
(12 Bände) „Der TSprung der Gottesidee” (Münster 1926 bis diesem Thema
gewidmet Wohl hat sich die Erkenntnis erhärtet, ©5 Urvölker oder E Urreligion
heute nirgendwo auf der Erde mehr gibt und WIT deshalb auch eine direkte
Kenntnis Vo den Uranfängen der eligion haben wurden an vielen Gtellen
der Erde Völker entdeckt, die Reste ihrer ursprünglichen Weltanschauung bewahrt
haben etwa die zentralafrikanischen Pygmäen, die südostasiatischen Negritos und
die Bantu-Völker Schwarzafrikas Diese Völker kennen der Tradition Ord-
ZIuNMn, eren Urheber letzter Instanz der Schöpfergott 154 Durch Erzählungen
(Mythen), Sprichwörter, Rätsel Klagegesänge, Schwurformeln Anrufungen, Alltags-
redensarten SO WI®e rituelle Handlungen bewahren und überliefern 61 das
traditionelle Erbgut S Generation Generation
Die Theologie bietet 111 der von gemeınen Gottes Erklärungs-
möglichkeit, mıit Hiltfe der übernatürlich erhöhenden und erleuchtenden ET eine
bestehende göttliche Offenbarung von Anfang - als gegeben anzunehmen Dieser
geoffenbarte Horizont der geistig-sittlichen Existenz und des Selbstvollzugs des Men-
schen fällt vermutlich mıiıt der eigentlichen Menschwerdung, dem Durchbruch des
menschlichen Selbstbewußtseins mm Der Mensch ermißt die göttliche ffen-
barung einem ursprünglichen und maßgeblichen Sinn Schöpfungsoffenbarung
Urstandsmythen bewahren 111 Wissen (wenn auch geschichtlich cht mehr datierbar)
un diese Erkenntnis 5 dem Licht der na der menschlichen Erfahrung und
ontologischen Reflexion Rr Inhaltlich 15$ darum dominierend die Erkenntnis
die Kreatürlichkeit des enschen, die Gottgewolltheit der Zweigeschlechtlichkeit
3 Fine Übersicht bietet ınter anderem Gerlitz Peter, ott erwacht Japan. Neue forn-
W-„ Religionen 1und haft VvVom Glück, Herder'  erel, Bd. Freiburg 1977,

0>  0> Seminar In Non-Biblical Scriptures, DYy Amalorpavadesas, B
ational Catechetical and turgical Centre) 1975  I ‚OncHium, 12. Jg., Hef  —— &,
Februar 1976  + D Verwendung hinduistischer, bbuddhistischS  m n muslimischer Schriften

heilige hriften
im Gottesdienst. Re! einer Missionstagung über „Heilige chrift und

ÖOÖrdensnachrichten ( Üster hg. im Auftrag der
Superiorenkonferenz er m  nnlichen Ordensgemeinschaften sterreichs, } 103, Okt.

218

Bücher besitzen. Doch ein beträchtlicher Teil der Menschheit lebt im Bereich der 
sduiftlosen Naturreligionen, dazu ist die missionierende Kirche unter den Natur­
religionen erfolgreicher als unter den Hochreligionen. Am Rande sei vermerkt, da8 die 
großen neuen religiösen Bewegungen Japans sich ebenfalls auf hl. Schriften berufen, 
die meist als Ergebnis religiöser Erlebnisse und Gesichte erst in den letzten Jahrzehnten 
entstanden sind2• 

Bevor wir an die hl. Schriften der großen Religionen herantreten, müssen wir fest­
stellen, da8 sich die missionierende Kirche bisher (abgesehen von wenigen Aus­
nahmen) kaum mit den hl. Schriften befaßt hat. Demgemäß hat sich auch die 
offizielle Kirche über die hl. Schriften der Völker nicht geäußert. In der Erklärung des 
Il. Vatikanums „Ober das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen" 
hat es das Konzil vermieden, das Wort „hl. Schriften" in Zusammenhang mit den 
Religionen zu gebrauchen. Dieses Thema ist erst in der nachkonziliaren Zeit in das 
Bewußtsein getreten und für viele junge Kirchen zu einem Problem und Ansporn 
geworden8• 

Offenbarung bei den Naturvölkern? 

Das Wissen um ein höchstes Wesen ist keineswegs den Hochreligionen vorbehalten. 
Die Völkerkunde hat seit ihren Anfängen nachzuweisen versucht, daß schon bei den 
Menschen der ältesten und primitivsten Kulturen der Glaube an ein höchstes Wesen 
vorhanden ist. Der Altmeister der Völkerkunde, W. Schmidt, hat sein Riesenwerk 
(12 Bände) ,,Der Ursprung der Gottesidee" (Münster 1926 bis 19S5) diesem Thema 
gewidmet. Wohl hat sich die Erkenntnis erhärtet, daß es Urvölker oder eine Urreligion 
heute nirgendwo auf der Erde mehr gibt und daß wir deshalb auch keine direkte 
Kenntnis von den Uranfängen der Religion haben. Doch wurden an vielen Stellen 
der Erde Völker entdeckt, die Reste ihrer ursprünglichen Weltanschauung bewahrt 
haben - etwa die zentralafrikanischen Pygmäen, die südostasiatischen Negritos und 
die Bantu-Völker Schwarzafrikas. Diese Völker kennen aus der Tradition eine Ord­
nung, deren Urheber in letzter Instanz der Schöpfergott ist. Durch Erzählungen 
(Mythen), Sprichwörter, Rätsel, Klagegesänge, Schwurformeln, Anrufungen, Alltags­
redensarten sowie durch rituelle Handlungen bewahren und überliefern sie das 
traditionelle Erbgut von Generation zu Generation. 

Die Theologie bietet in der Lehre vom allgemeinen Heilswillen Gottes eine Erklärungs­
möglichkeit, mit Hilfe der übernatürlich erhöhenden und erleuchtenden Gnade eine 
bestehende göttliche Offenbarung von Anfang an als gegeoen anzunehmen. Dieser 
geoffenbarte Horizont der geistig-sittlichen Existenz und des Selbstvollzugs des Men­
schen fällt vermutlich mit der eigentlichen Menschwerdung, d. h. dem Durchbruch des 
menschlichen Selbstbewußtseins zusammen. Der Mensch ermißt die göttliche Offen­
barung in einem ursprünglichen und maßgeblichen Sinn als Schöpfungsoffenbarung. 
Urstandsmythen bewahren ein Wissen (wenn auch geschichtlich nicht mehr datierbar) 
um diese Erkenntnis aus dem Licht der Gnade in der menschlichen Erfahrung und 
ontologischen Reflexion darüber. Inhaltlich ist darum dominierend die Erkenntnis um 
die Kreatürlichkeit_ .des Menschen, die Gottgewolltheit der Zweigeschlechtlichkeit, die 

1 Eine Obersicht bietet unter anderem Gerlitz Peter, Gott erwacht in Japan. Neue fern­
östliche Religionen und ihre Botschaft vom Glück. Herderbilcherel, Bd. 618. Freiburg 1977. 

1 Research Seminar on Non-Biblical Saiptures, ed. by D. S. Amalorpm,adess, Bangalore 
(National Biblical, Catechetical and Uturgical Centre) 1975; Concilium, 12. Jg., Heft 2, 
Februar 1976: Die Verwendung hinduistischer, buddhistischer und muslimischer Schriften 
im c:hristlimen Gottesdienst. Referate einer Missionstagung über ,,Helllge Schrift und 
heilige Schriften", veröffentlicht In: Ordensnachrichten (== ON), hg. im Auftrag der 
Superforenkonferenz der männlichen Ordensgemelnschaften Österreichs, Heft 103, Okt. 
1977. 

218 



Finheit des Menschengeschlechts Ursprung und Bestimmung, die Schuld als allge-
Existential des Menschen Von Anfang X und die Hoffnung auf Erlösung. jese

Fxistentialbewußtheiten waren wohl ımmer in rgendeiner Form gegeben und sin als
Schöpfungsoffenbarung hingeordnet auf die geschichtliche Offenbarung Gottest.
Die Hinführung geschichtlichen Offenbarung geschieht durch die Inte-
grierung afrikanischer Riten in die christliche Welt, ebenso du:  g verstärkte Aufmerk-
samkeit auf die Mythen und Gebete Predigt und Katechese. Die afrikanische Kirche
!{!! darum theologische eflexion hervor als eimehr durch liturgisch-
katechetische Initiativen, um auf ese eise die tradierte Sinnwelt des Volkes die
jungen Kirchen zu integrieren®.
S hl. Buch der M  m
Der Koran hat zahlreichere Ahnlichkeiten mit der christlichen Bibel als mıiıt anderen
Religionen. ennoch der Koran den Christen fast unbekannt geblieben, obwohl
nicht unabhängig von der Bibel entstanden ist, sondern mıi1t eren Kenntnis, SOgar

eren bewußtes Gegenstück, ja alc rganzung Erfüllung, Muhammad hat US-
drück i das und als echte Offenbarungen anerkannt. Leute des uches

al-kitab) erfreuen sich Juden und Christen eines privilegierten Status. In
der Praxis edoch e5e Aufwertung der Christen und ihrer Bibel wieder
gangl1g gemacht, dem die Alleingeltung des Koran klar herausgestellt und die Ver-
fälschung der anderen Offenbarungen, namentlich der christlichen, behauptet wird.
Libyen sich deswegen berufen, eın nach islamischen Grundsätzen „korri-
giertes” Evangelium in hoher Auflagenzahl 1n alle Welt zu versenden.
Die Offenbarungen, die der Koran enthält, wurden Muhammad einer übernatür-
ichen Stimme >  S einem versiegelten Himmelsbuch verkündet und Propheten
seinen üngern rezitiert. Die Einteilung 114 Suren geht nicht auf den Propheten
zurück. Der Koran enthält jedoch Il eine Teiloffenbarung, dem Propheten u55 dem
Himmelsbuch nicht alles eröffnet wurde. Das entrum islamische Weltmission
Libyen plant 3  C  — die Herausgabe einer auf dem Koran als „Schrift und Schriften
zugeordneten Konkordanz der Offenbarungsschriften v Christen, Juden, Parsi, Sikhs,
Hindus und Buddhisten.
Inhalt und ehalt des Koran betreffen das Wesen des einen Gottes, die Erschaffung
S Welt und Menschen, und Hölle, die Wertung der vor-muhammedanischen
Propheten, Existenz und Wirken von Osen  .. und guten Geistern, psalmenähnliche
Gebete, Vorschriften Gottesdienst und Gemeindeleben.
Über die Verwendung islamischer Texte 15 dem Koran der Liturgie
gibt e kaum Informationen. Gemäß der E uUum angestrebten Mannig-
faltigkeit der christlichen Liturgie ware  . eine Bereicherung der 1}  g1e durch andere
exte rten. Der grundlegende Text alles muslimische Beten ist der
Koran. Ist €  95 mM' offiziell der Liturgie ebenfalls den Koran zu verwenden?
2  {fizi heißt wohl, die Kirche hbetet diesem konkreten D auch „im Namen In
Muslimen ist dies möglich? Kı  Onnte  e: die Kirche bei der Schaffung einer christlichen
Liturgie auf diese eise einen ag leisten, der Muslime annehmbar are?

Or: Anton, arung bei den Naturv:  ern? 1977, C  C 103, 495 — 50D, dort
auch Literaturangaben; Köster Fritz, Afrikanisches Christsein, Fine religionspädagogische
erausforderung. Benziger, Zürich das Kapitel: onen der osmisch-magischen
Verbundenheit,
Das ologische Institut der Steyler Missionare in Bandundu, Zaire, bemüht sich, in
einer Sammlung (40 ände das Erzählgut zuHHochegger Her-
mann, Ethnologie, orschung und Missionspastoral, r  ‚ 90, 1976, B 204,
SiehM auf zairenisch, Lesch, in Stadt Gottes 5/76 )N 1976, Heft 30.

219

Einheit des Menschengeschlechts in Ursprung und Bestimmung, die Schuld als allge­
meines Existential des Menschen von Anfang an und die Hoffnung auf Erlösung. Diese 
ExistentialbewuBtheiten waren wohl immer in irgendeiner Form gegeben und sind als 
Schöpfungsoffenbarung hingeordnet auf die geschichtliche Offenbarung Gottes4• 

Die Hinführung zur geschichtlichen Offenbarung geschieht in Afrika durch die Inte­
grierung afrikanisdter Riten in die christliche Welt, ebenso durch verstärkte Aufmerk­
samkeit auf die Mythen und Gebete in Predigt und Katechese. Die afrikanische Kirche 
tritt darum weniger durch theologische ReB.exion hervor als vielmehr durch liturgisch­
katechetische Initiativen, um auf diese Weise die tradierte Sinnwelt des Volkes in die 
jungen Kirthen zu integrieren15• 

Das bl. Budt der Muslime 

Der Koran hat zahlreichere Ähnlichkeiten mit der christlidten Bibel als mit anderen 
Religionen. Dennom ist der Koran den Christen fast unbekannt geblieben, obwohl er 
nidtt unabhängig von der Bibel entstanden ist, sondern mit deren Kenntnis, z. T. sogar 
als deren bewußtes Gegenstück, ja als Ergänzung und Erfüllung. Muhammad hat aus­
drücklith das AT und NT als echte Offenbarungen anerkannt. Als Leute des Buches 
(Ahl al-kitab) erfreuen sich Juden und Christen sogar eines privilegierten Status. In 
der Praxis jedoch wrrd diese Aufwertung der Christen und ihrer Bibel wieder rück­
gängig gematht, indem die Alleingeltung des Koran klar herausgestellt und die Ver­
fälschung der anderen Offenbarungen, namentlith der christlidien, behauptet wird. 
Libyen fühlt sich deswegen sogar berufen, ein nach islamischen Grundsätzen „korri­
giertes" Evangelium in hoher Auflagenzahl in alle Welt zu versenden. 
Die Offenbarungen, die der Koran enthält, wurden Muhammad von einer übernatür­
lichen Stimme aus einem versiegelten Himmelsbuch verkündet und vom Propheten 
seinen Jüngern rezitiert. Die Einteilung in 114 Suren geht nicht auf den Propheten 
zurück. Der Koran enthält jedodt nur eine Teiloffenbarung, da dem Propheten aus dem 
Himmelsbuch nidtt alles eröffnet wurde. Das Zentrum für islamisdte Weltmission in 
Libyen plant nun die Herausgabe einer auf dem Koran als „Sdtrift und Schriften" 
zugeordneten Konkordanz der Offenbarungsschriften von Christen, Juden, Parsi, Sikhs, 
Hindus und Buddhisten. 
Inhalt und Gehalt des Koran betreffen das Wesen des einen Gottes, die Erschaffung 
von Welt und Menschen, Himmel und Hölle, die Wertung der vor-muhammedanischen 
Propheten, Existenz und Wirken von bösen und guten Geistern, psalmenähnliche 
Gebete, Vorschriften für Gottesdienst und Gemeindeleben. 

Ober die Verwendung islamischer Texte aus dem Koran in der christlichen Liturgie 
gibt es kaum Informationen. Gemäß der vom ß. Vatikanum angestrebten Mannig­
faltigkeit der c:hristlithen Liturgie wäre eine Bereicherung der Liturgie durch andere 
Texte zu befürworten. Der grundlegende Text für alles muslimische Beten ist der 
Koran. Ist es möglich, offiziell in der Liturgie ebenfalls den Koran zu verwenden? 
„Offiziell" heiBt wohl, die Kirche betet in diesem konkreten Fall auch „im Namen von 
Muslimen" - ist dies möglich? Könnte die Kirche bei der Schaffung einer christlichen 
Liturgie auf diese Weise einen Beitrag leisten, der für Muslime annehmbar wäre? 

'Vorbidder Anton, Offenbarung bei den Naturv81kem7 ON 1977, Heft 103, 495-505, dort 
auch Uteraturangaben; IC6ster Fritz, Afrikanisches Christsein. Eine religionspädagogische 
Herausforderung. Benziger, Ziirlch 1977, das Kapitel: Religionen der kosmisch-magischen 
Verbundenheit, 123 -181. 

11 Das ethnologlsdte Institut der Steyler Missionare in Bandundu, Zaire, bemilht sich, in 
einer umfangreichen Sammlung (40 Bände) das Erzählgut zu publizieren. Hochegger Her­
mann, Ethnologie, Feldforschung und Missionspastoral, in: ON, Heft 90, 1976, 288-294. 
Siehe Messe auf zalrenisch, G. Lesch, in: Stadt Gottes 5/76 u. ON 1976, Heft 90. 

219 



jele Gtellen des Koran sche  ınen S Absicht geeignet, Z. bpreis, Parabeln,
sittliche Mahnreden. Manche Gtellen stehen diesem Vorhaben eher entgegen etwa
die Verneinung der Dreifaltigkeit, der Inkarnation und der Erlösung, Die islamische
Tradition deutet ellen, die VvVon jenen handelt, S die Gott züurnt, ausdrücklich
gegen die en und Christen. Gegen die Christen =3“!![ Gott, weil cIe Jesus den

Gottes halten;g die Juden g. Gott, weil S1@e den Bund mıt Gott gebrochen,
der nzucht bezichtigt und Jesus verworfen haben Es gibt Koran auch eine

Sure. den Polytheismus, die klingt wıe die Lehre des Lateranum Die
islamische Tradition richtet diese Sure wieder die Christen, clie der
Dreifaltigkeit Polytheismus abgefallen sind. Wenn aıuch die Texte des Koran
selbst ese S  folgerungen nicht zulassen, sind 612e doch Von Jebendigen
Tradıtıon umgeben, die in vielen Fällen die Christen gerichtet ist

Von den uslimen her scheint somit vIe.  les die Verwendung des Koran in der
cAhristlichen rgie yA| sprechen. Abgesehen Von der Tradition entpuppt SIl auch die
Sprache des Koran als Hindernis. Soll der arabische Urtext der 1  'g1e€ gelesen
werden, oder muß bzw. darf ian auf Übersetzungen zurückgreifen? Für uslime ist
der Koran MNUr arabischen Urtext wirklich der Koran. Übersetzungen zählen nicht,
SC d  6 Muslime eine Lesung einer anderen Sprache B- als e1ne authentische
Verwendung ihrer Schrift anerkennen WUTF:  .  den. Noch eine Schwierigkeit ergibt SIı  ch.
Die Offenbarung des Koran hat echte Offenbarungen wıe cdie Torah, die Psalmen und
die Evangelien ersetzt. ommt vu der Koran innerhalb der st+H Liturgie
Wort, kann der Eindru: entstehen, daf  ß sich die Christen dem Vorrang des Koran
gebeugt haben, noch hinzukommt, Jlaß nach Ansicht der Muslimen die Christen
hre Offenbarung ohnehin ver' haben Es cieht fast SO aAUusS, ob Versuche, die
beiden Religionsgemeinschaften einander näherzubringen, cht iber den Weg der
Aufnahme Von slamischen Texten die Liturgie erfolgen könnten. etzter Ausweg
bleibt vielleicht eine christliche egese des Koran, die einem besseren Verständnis
zwischen Muslimen und Christen beitragen könnte. In diesem Punkt ussen  a WIr aber
abwarten, his VO den Muslimen cselbst eıne neu gebracht WIFT:  d, enn bisher
betrachten S1Pe das Erbe des Islam als ihr ausschließliches. würden S1e eine christliche
egese und ein Verwendung des Koran im Gottesdienst wenig cschätzen oder
übelnehmen.
Sind und bleiben Christen von den Reichtü des Koran ausgeschlossen? Nach-
richten a Gemeinden islamischen Gebieten sin! selten, weil Experimente „
Gründen der Klugheit von der stlichen, gerade geduldeten Minderheit, besser
verschwiegen werden. Manche Gemeinden beginnen die Liturgiefeier mıit einer Lesung
AuUS dem Koran. S5ie geben damit, ohne den Koran auf eine mit der Bibel ZUu

stellen, Thema der e1ler Einfacher ist eSs, wenn sich die Homilhe auf den Koran
bezieht und Themen, die dem Islam und dem Christentum gemeinsam sind, beleuchtet.
In elen Ländern eben Christen und Muslime eNng in Pakistan; dort
WAaTr'!  y 5 angebracht, Ose Begegnungen den Bedürfnissen gemischter Teilnehmer
‚Passen, e  12 den Ritus der Eheschließung oder Trauer- und Beerdigungsriten.

ıst auch nich:  P Zu unterschätzen, in ußeren Haltungen orklima
einer echten Annäherung der beiden Religionen geschaffen werden k:  önnte die
Gebetshal (Gebet mit erhobenen änden, das Sichniederwerfen) und der Gti] der
Architek; Es ist abzuwarten, ob der Dialog Christen und uslimen, wWwıe
€  T auf höchs‘ Ebene bereits gepfl wird, auf Ca Dauer eine Annäherung
zwischen der der Christe und dem Koran bringen wird.

6 M. Fitzgerald, Christliche und islamische Texte, Concilium, 12. Jg. 1976),
106 115.

220

Viele Stellen des Koran scheinen für diese Absicht geeignet, z. B. Lobpreis, Parabeln, 
sittliche Mahnreden. Manche Stellen stehen diesem Vorhaben eher entgegen - etwa 
die Verneinung der Dreifaltigkeit, der Inkarnation und der Erlösung. Die islamisdte 
Tradition deutet Stellen, die von jenen handelt, gegen die Gott zürnt, ausdrüd<lich 
gegen die Juden und Christen. Gegen die Christen zürnt Gott, weil sie Jesus für den 
Sohn Gottes halten; gegen die Juden zürnt Gott, weil sie den Bund mit Gott gebrochen, 
Maria der Unzucht bezichtigt und Jesus verworfen haben. Es gibt im Koran auch eine 
Sure gegen den Polytheismus, die ähnlich .klingt wie die Lehre des Lateranum IV. Die 
islamische Tradition richtet diese Sure wieder gegen die Christen, die wegen der 
Dreifaltigkeit zum Polytheismus abgefallen sind. Wenn aum die Texte des Koran 
selbst diese Schlußfolgerungen nicht zulassen, sind sie doch von einer lebendigen 
Tradition umgeben, die in vielen Fällen gegen die Christen gerichtet ist. 

Von den Muslimen her scheint somit vieles gegen die Verwendung des Koran in der 
christlichen Liturgie zu sprechen. Abgesehen von der Tradition entpuppt sich auch die 
Sprache des Koran als Hindernis. Soll der arabische Urtext in der Liturgie gelesen 
werden, oder muß bzw. darf man auf Obersetzungen zurückgreifen? Für Muslime ist 
der Koran nur im arabischen Urtext wirklich der Koran. Obersetzungen zählen nicht, 
so da8 Muslime eine Lesung in einer anderen Sprache nicht als eine authentische 
Verwendung ihrer hl. Schrift anerkennen würden. Noch eine Schwierigkeit ergibt sich. 
Die Offenbarung des Koran hat echte Offenbarungen wie die Torah, die Psalmen und 
die Evangelien ersetzt. Kommt nun der Koran innerhalb der christlichen Liturgie zu 
Wort, kann der Eindruck entstehen, daß sich die Christen dem Vorrang des Koran 
gebeugt haben, zumal noch hinzukommt, daß nach Ansicht der Muslimen die Christen 
ihre Offenbarung ohnehin verfälscht haben. Es sieht fast so aus, als ob Versuche, die 
beiden Religionsgemeinsdtaften einander näherzubringen, nicht über den Weg der 
Aufnahme von islamischen Texten in die Liturgie erfolgen könnten. Als letzter Ausweg 
bleibt vielleicht eine christliche Exegese des Koran, die zu einem besseren Verständnis 
zwischen Muslimen und Christen beitragen könnte. In diesem Punkt müssen wir aber 
abwarten, bis von den Muslimen selbst eine neue Deutung gebracht wird, denn bisher 
betrachten sie das Erbe des Islam als ihr aussdtlieBlidtes. So würden sie eine christlidte 
Exegese und eine Verwendung des Koran im Gottesdienst wenig schätzen oder sogar 
übelnehmen. 

Sind und bleiben Christen von den Reichtümern des Koran ausgesdtlossen? Nach­
richten aus Gemeinden in islamisdten Gebieten sind selten, weil Experimente aus 
Gründen der Klugheit von der christlichen, gerade geduldeten Minderheit, besser 
verschwiegen werden. Manche Gemeinden beginnen die Liturgiefeier mit einer Lesung 
aus dem Koran. Sie geben damit, ohne den Koran auf eine Stufe mit der Bibel zu 
stellen, das Thema der Feier an. Einfacher ist es, wenn sich die Homilie auf den Koran 
bezieht und Themen, die dem Islam und dem Christentum gemeinsam sind, beleuchtet. 
In vielen Ländern leben Christen und Muslime eng zusammen, z.B. in Pakistan; dort 
wäre es angebracht, religiöse Begegnungen den Bedürfnissen gemischter Teilnehmer 
anzupassen, etwa den Ritus der EhesdtlieBung oder Trauer~ und Beerdigungsriten. 
Es ist auch nicht zu unterschätzen, daB in rein äußeren Haltungen ein Vorklima zu 
einer echten Annäherung der beiden Religionen geschaffen werden könnte - wie die 
Gebetshaltung (Gebet mit erhobenen Händen, das Sichniederwerfen) und der Stil der 
Ardütektur'. Es ist abzuwarten, ob der Dialog zwischen Christen und Muslimen, wie 
er seit Jahren auf höchster Ebene bereits gepflegt wird, auf die Dauer eine Annäherung 
zwischen der Bibel der Christen und dem Koran bringen wird. 

• M. Fitzgerald, Christliche Uturgie und islamisdte Texte, in: Concilium, 12. Jg. (1976), 
106-115. 

220 



l'} r hl. Mal  hriften ler
Der Koran enthält die Offenbarung Gottes einem einzigen Bul  Q- Die Vielfalt der
bud! und hinduistischen Schriften ist dagegen kaum überschaubar. Der
Buddhismus ist vielerlei Hinsicht eın Teil des Hinduismus, dem sich allmählich
herausgelöst hat. Mit dem Islam hat der Buddhismus (im nters Hinduismus)
gemeinsam, C  laß PT sich wie dieser auf einen Gründer berufen Das Corpus der
buddhistischen riften kreist die Lehre des Gründers, un Gautama, der seit
SP1N! Erleuchtung NUur noch Buddha genannt Buddha selbst interließ chts
Geschriebenes, wohl sind Überlieferungen an In 7wWel Versionen auf uns gekommen,

einer  z indischen literarischen Sprache, die der von Gautama gesprochenen csehr
{  .  st) und Sanskrit (der alten Sprache der Hindus) ist en aus-

gestorben, ist e5 clie Grundlage die ursprünglichen buddhistischen Schriften
geblieben (besonders Ceylon, Burma, Thailand, Kambodscha)”.
Dem erstanı der ungeheuren Vielfalt mag eine summarische ersicht der

Schriften enlich sein Heute haben WITFr 3 hauptsächliche Ausgaben des buddhisti-
schen Kanons den Kanon, den chinesischen und den tibetischen Kanon. Der
Kanon ist die älteste, vollständige Sammlung der Schriften und bezieht sich ausschließ-
a  -Y auf das Hinayana er Theravada oder Kleines Fahrzeug). Der chinesische und
Hbetische Kanon schließen den größten Teil S1! ein, haben aber
dazu die typischen Mahayana en.
Der Pal  Lan Kanon wurde spätestens v. Chr. niedergeschrieben, also etw. 4A0C Jahre
nach Buddchas Die von der ndischen Regierung (besser Regierung Un Bihar)
besorgte Ausgabe von 1956 zahlt Bände Es gibt davon Ausgaben verschiedenen
Schriften (in Devanagari, Singhalese, Thai, Burmese, Mon und Übersetzungen
die Sprachen der eravada Länder. Die Text ociety London hat auch ein!
Ausgabe ateinischen Buchstaben besorgt. Fin Großteil davon ist auf englisch (und
andere ..  europäi:  sche Sprachen) übersetzt. Das ist auch der Grund, weshalb der eravada
Buddhismus Europa und Amerika wohl der bekannteste Buddhismus ist.
Die Übersetzungsarbeit des Chinesischen Kanons wurde Jh ] Degonnen.
eitw. gab ©S  s regelrechte Übersetzungsbüros mıit 3000 euten. Ogar chinesische
Kaiser beteiligten sich gelegentlich der Arbeit, besonders be Polieren des
chinesischen S4ils. Da die chinesische Sprache durch die chinesische Philosophie und
den Taoismus schon stark gepräagt Wafl, gestaltete sich die Übersetzungsarbeit beson-
ders schwierig ußte notwendigerweise eiıner Interpretation des Buddhis-

führen Die eute n eısten zitierte Ausgabe ist Von Japanern besorgt, die
Taisho Ausgabe; c1e L00 Bände Von je etw:; L0O00 Seiten. Bei Übersetzungen
europäische Sprachen mul [ damit rechnen, eıne qQhinesische eite ungefähr

Seiten ergibt.
Der tibetische Kanon ist heute der umfangreichste. besteht AUS dem Jur,
Sutras oder Lehrtexten, 00 (in anderen Ausgaben 108) Bänden. Dann gibt noch
den anjur, Kommentare und scholastische Traktate über alle möglichen
Gegenstände Bänden. Insgesamt aßt der tibetische S bzw.
Bände., Die tibetische Sprache ußte eigens „präpariert““ werden, INa
8-  uf eine eigene Schriftsprache, um die Sanskrit-Texte zl Ul  e  bersetzen. Dazu wurde
7uerst eın Glossar geschaffen, Mahavyutpatti, das tibetische Entsprechungen
die buddhistischen Fachausdrücke festlegte. Erst dann begann nan “! der sytemati-
schen Übersetzungsarbeit. Die Übersetzungen sin! SO BEeNaU, mMan in den meilsten
Fällen die verlorengegangenen Sanskrit-Texte daraus rekonstruieren (ejahal
Aus dieser Übersicht bDereits deutlich, daß die Schriften des Buddchismus einen
7 Hardon, Gott in den Religionen der Welt, Rex-Verlag, üÜUuzern 1967, atı 93
D Hinweise verdanke ich {Hlhelm Müller, dem Redakteur der Monumenta Serica,
Gt. Augustin den Kanon und E‘l bu Konzilien, auf

221

Die hL Schriften der Buddhisten 

Der Koran enthält die Offenbarung Gottes in einem einzigen Budt. Die Vielfalt der 
buddhistischen und hinduistisdten hl. Sdtriften ist dagegen kaum übersdtaubar. Der 
Buddhismus ist in vielerlei Hinsidtt ein Teil des Hinduismus, aus dem er sidt allmählidt 
herausgelöst hat. Mit dem Islam hat der Buddhismus (im Unterschied zum Hinduismus) 
gemeinsam, daB er sidt wie dieser auf einen Gründer berufen kann. Das Corpus der 
buddhistisdten hl. Schriften kreist um die Lehre des Gründers, um Gautama, der seit 
seiner Erleudttung nur noch Buddha genannt wird. Buddha selbst hinterließ nidtts 
Gesdtriebenes, wohl sind Oberlieferungen an ihn in zwei Versionen auf uns gekommen, 
in Pali (einer indischen literarisdten Spradte, die der von Gautama gesprodtenen sehr 
ähnlidt ist) und in Sanskrit (der alten Sprache der Hindus). Pali ist in Indien aus­
gestorben, dodt ist es die Grundlage für die ursprünglichen buddhistisdten hl. Sdtriften 
geblieben (besonders in Ceylon, Burma, Thailand, Kambodscha)7. 
Dem Verständnis der ungeheuren Vielfalt mag eine summarische Obersidtt der 
hl. Schriften dienlidt sein: Heute haben wir 3 hauptsächlidte Ausgaben des buddhisti­
sdten Kanons: den Pali Kanon, den chinesischen und den tibetischen Kanon. Der Pali 
Kanon ist die älteste, vollständige Sammlung der Schriften und bezieht sidt ausschließ­
lidt auf das Hinayana (oder Theravada oder Kleines Fahrzeug). Der chinesische und 
tibetisdte Kanon schließen den Pali Kanon zum größten Teil in sidt ein, haben aber 
dazu die typisdten Mahayana Schriften. 
Der Pali Kanon wurde spätestens 27 v. Chr. niedergeschrieben, also etwa 400 Jahre 
nach Buddhas Tod. Die von der indischen Regierung (besser Regierung von Bihar) 
besorgte Ausgabe von 1956 zählt 41 Bände. Es gibt davon Ausgaben in versdtledenen 
Sdtriften (in Devanagari, Singhalese, Thai, Burmese, Mon ••. ) und Obersetzungen in 
die Spradten der Theravada Länder. Die Pali Text Society in London hat audt eine 
Ausgabe in lateinischen Budtstaben besorgt. Ein Großteil davon ist auf englisdt (und 
andere europäisdte Sprachen) übersetzt. Das ist auch der Grund, weshalb der Theravada 
Buddhismus in Europa und Amerika wohl der bekannteste Buddhismus ist. 
Die Obersetzungsarbeit des Chinesischen Kanons wurde im 1. Jh. n. Chr. begonnen. 
Zeitweilig gab es regelrechte Obersetzungsbüros mit 3000 Leuten. Sogar dtinesisdte 
Kaiser beteiligten sidt gelegentlich bei der Arbeit, besonders beim Polieren des 
dtlnesischen Stils. Da die chinesische Sprache durch die dtinesische Philosophie und 
den Taoismus schon stark geprägt war, gestaltete sich die Obersetzungsarbeit beson­
ders schwierig und mußte notwendigerweise zu einer neuen Interpretation des Buddhis­
mus führen. Die heute am meisten zitierte Ausgabe ist von Japanern besorgt, die 
Taisho Ausgabe; sie zählt 100 Bände von je etwa 1000 Seiten. Bei Obersetzungen in 
europäische Sprachen muß man damit rechnen, daB eine chinesische Seite ungefähr 
fünf Seiten Englisdt ergibt. 
Der tibetisdte Kanon ist heute der umfangreichste. Er besteht aus dem Kanjur, d. h. 
Sutras oder Lehrtexten, in 100 (in anderen Ausgaben 108) Bänden. Dann gibt es noch 
den Tanjur, das sind Kommentare und scholastische Traktate über alle möglichen 
Gegenstände in 225 Bänden. Insgesamt umfaßt der tibetische Kanon 325 bzw. 333 
Bände. Die tibetische Sprache mußte eigens dafür „präpariert" werden, d. h. man 
schuf eine ·eigene Schriftsprache, um die Sanskrit-Texte zu übersetzen. Dazu wurde 
zuerst ein Glossar geschaffen, das Mahavyutpatti, das tibetische Entspredtungen für 
die buddhistischen Fadtausdrücke festlegte. Erst dann begann man mit der sytemati­
schen Obersetzungsarbeit. Die Obersetzungen sind so genau, daß man in den meisten 
Fällen die verlorengegangenen Sanskrit-Texte daraus rekonstruieren konnte8. 
Aus dieser Obersidtt wird bereits deutlich, da8 die hl. Schriften des Buddlüsmus einen 
7 J. Hardon, Gott in den Religionen der Welt, Rex-Verlag, luzem 1967, 91- 93. 
8 Die Hinweise verdanke im Dr. Wilhelm Müller, dem Redakteur der Monumenta Serica, 

St. Augustin bei Bonn. Ober den Pali Kanon und die 3 buddhistisdten Konzilien, auf 

221 



anderen Stelilenwert einnehmen der Koran oder die der Christen. Schon der
mfang ist größer der Koran oder die Bibel z entspricht der buddahistische
Kanon unserer den Kirchenvätern und Theologen,
den dogmatischen Texten, der Philosophie der Scholastik, der Hagiographie, den erbau-
lichen Schriften, der Moral, den Ritualien, der religiös-abergläubischen Medizin USW.
Gemeinsam mit Buddha gehören die Schriften zı den Kostbarkeiten, bei enen man
Heil  f such  er und die hoch verehrt. es Schriften, oft philosophischen
Inhalts, magische Kraft zugeschrieben, 61e onnen  o wirkkräftige Zauber
verwendet werden. Wenn die Buddhisten Schriften heilig nennen, hat das
einen anderen 5  InNn, wenn die Christen von der Schrift reden ] den Christen
ist die Schri heilig, weil vVon geoffenbart. den Buddhisten ist nicht
möglich, denn die Schriften sprechen nich:  . von Gott, und Buddcha ist gewöhn-
licher Mensch. | ist auch rständlich, die Buddhisten kaum e1ne Beziehung
ihren Schriften haben, mut Ausnahme weniger Mönche und Gelehrter. Zu bedenken
ıst noch, lafs Budcha zwischen q‘l und S V, gelebt hat, ährend die Zeitspanne
zwischen Verkündigung und Niederschrift überaus lang 15t einahe >re
Der Pali Kanon auch Tri-Pitaka (auch Tipitaka) genannt, weil + Hauptteile
(„Körbe”) aßt Die Vinaya-Pitaka (8 ande enthält die egeln die Mönche
und ist die Lehre des Buddhismus geringerer Bedeutung, 2 Die Gutta-Pitaka

Bände) ist die eigentliche Quelle die Lehre Buddhas. Auf diesen 2. Teil berufen
die Gelehrten, G cje über SMUS schreiben. Dieser Teil enthält

hamma, die Regel der Gottheit oder gesellschaftliche Verpflichtung, die Wahrheit,
Heilslehre oder einfach „den we gll Außerdem finden sich noch die Psalmen

der Brüder und Schwestern, die Hterarisch sehr wertvoll sind und oft übersetzt wurden,
aber eine ehrs darstellen. Die Abidhamma-Pitaka ist eine eher trockene und
„scholastische” Zusammenfassung der Lehre, SIe wird wenig beachtet selten
zitiert? (12 Bände)
Juden, Muslimen und Christen haben einen Offenbarungsbegriff, SOgar
eiınen sehr konkreten. eravada Buddhismus liegt eın colcher jedoch außerhalb
des Gesichtsfeldes, weil dort Gott nicht als Grundbegriff Se1Nes Glaubens aNngeNOHMUN!

Für die christliche Kirche ddhistischen andern ergibt sich die Frage, ın
elchem Verhältnis christliche Offenbarung und buddhistische Jleuchtung zueinander
stehen. buddhistische Erleuchtung vereinbart werden mit der christlichen Offen-
barung? Der Offenbarungsbegriff aut auf dem Bild des Entschleierns auf, wobei
Wahrheiten enthüllt werden, die Heil des Menschen entscheidend wichtig sind
daher „Heilswahrheit:  en ,  DL „Heilsiehre“”) Der Bu:  SMUS dagegen verwendet
Bild des Lichtes, der „Erleuchtung“. Dahinter steht die Erfahrung, ß der Mensch
bestimmte Lebenswahrheiten S sich A nicht sehen daher C  PT eines
inneren Lichtes, das erleuchtet. Mit dem Christentum kommt der Buddhismus darin
HC  D diese Wahrheiten „Heilswahrheiten csind.

Unterschied Buddhismus besteht darin, P,  A iIm Buddhismus der Mensch diese
Trheıten selbst erkennt, während 331e Christentum durch Got+t geoffenbart
werden. sowohl Buddhismus . Christentum betonen &LD  als Antwo: Men-
schen auf die „Heilswahrheiten“ e1in! bestimmte Haltung das Christentum verlangt
der Ottes- und Nächstenliebe einen konkreten Lebensstil, der Buddhismus fordert
gleichfalls das Begehen eines acht-teiligen Pfades Selbstdisziplin (rechtes DF  en,
Handeln, Lebensunterhalt), Geistessammlung (richtige Änstrengung, Achtsamkeit,
Sammlung) und Weisheit oder richtige Sicht des Lebens richtiges Verständnis, rechte

denen der K: I!!'}l festgelegt wurde, informiert olfgang umann, SMUS-
Stifter, und Systeme. Walter, ÖOlten 53 u 50° D Pali-Kanon, Entstehung

9 August oling, äl  in ON Heft 523 — 526.

222

anderen Stellenwert einnehmen als der Koran oder die Bibel der Christen. Schon der 
Umfang ist größer als der Koran oder die Bibel. In etwa entspridtt der buddhistisdte 
Kanon unserer Bibel zusammen mit den Kirchenvätern und alten Theologen, d. h. 
den dogmatischen Texten, der Philosophie der Scholastik, der Hagiographie, den erbau-:­
lichen Schriften, der Moral, den Ritualien, der religiös-abergläubischen Medizin usw. 
Gemeinsam mit Buddha gehören die Schriften zu den Kostbarkeiten, bei denen man 
Heil sucht und die man hoch verehrt. Bestimmten Schriften, oft rein philosophisdten 
Inhalts, wird magische Kraft zugeschrieben, und sie können als wirkkräftige Zauber 
verwendet werden. Wenn die Buddhisten ihre Schriften heilig nennen, so hat das 
einen anderen Sinn, als wenn die Christen von der 1-Il. Schrift reden. Bei den Christen 
ist die Schrift heilig, weil von Gott geoffenbart. Bei den Buddhisten ist das nicht 
möglich, denn die Schriften sprechen nicht von Gott, und Buddha ist nur ein gewöhn­
licher Mensch. Es ist audt verständlich, daß die Buddhisten kaum eine Beziehung zu 
ihren hl. Schriften haben, mit Ausnahme weniger Mönche und Gelehrter. Zu bedenken 
ist noch, daß Buddha zwischen 563 und 483 v. Chr. gelebt hat, während die Zeitspanne 
zwischen Verkündigung und Niederschrift überaus lang ist (beinahe 400 Jahre). 
Der Pali Kanon wird auch Tri-Pitaka (auch Tipitaka) genannt, weil er 3 Hauptteile 
(,,Körbe'1 umfaßt: 1. Die Vinaya-Pitaka (8 Bände) enthält die Regeln für die Möndte 
und ist für die Lehre des Buddhismus von geringerer Bedeutung. 2. Die Sutta-Pitaka 
(25 Bände) ist die eigentliche Quelle für die Lehre Buddhas. Auf diesen 2. Teil berufen 
sich die Gelehrten, wenn sie über Buddhismus schreiben. Dieser Teil enthält die 
Dhamma, die Regel der Gottheit oder gesellschaftliche Verpßichtung, die Wahrheit, 
die Heilslehre oder einfach „den Weg". Außerdem ßnden sich darin noch die Psalmen 
der Brüder und Schwestern, die literarisch sehr wertvoll sind und oft übersetzt wurden, 
aber keine Lehrschrift darstellen. 3. Die Abidhamma-Pitaka ist eine eher trockene und 
„scholastische" Zusammenfassung der Lehre, sie wird wenig beachtet und selten 
zitiert9 (12 Bände). 

Juden, Muslimen und Christen haben einen Offenbarungsbegriff, die Hindus sogar 
einen sehr konkreten. Im Theravada Buddhismus liegt ein soldter jedodt au8erhalb 
des Gesichtsfeldes, weil dort Gott nicht als Grundbegriff seines Glaubens angenommen 
wird. Für die christliche Kirche in buddhistischen Ländern ergibt sich die Frage, in 
welchem Verhältnis christliche Offenbarung und buddhistische Erleuchtung zueinander 
stehen. Kann buddhistisdte Erleuchtung vereinbart werden mit der christlichen Offen­
barung? Der Offenbarungsbegriff baut auf dem Bild des Entschleierns auf, wobei 
Wahrheiten enthüllt werden, die für das Heil des Menschen entscheidend wichtig sind 
(daher „Heilswahrheiten", ,,Heilslehre'1. Der Buddhismus dagegen verwendet das 
Bild des Lichtes, der „Erleudttung''. Dahinter steht die Erfahrung, daß der Mensch 
bestimmte Lebenswahrheiten von sich aus nicht sehen kann, daher bedarf er eines 
inneren Lichtes, das ihn erleuchtet. Mit dem Christentum kommt der Buddhismus darin 
zusammen, daß diese Wahrheiten „Heilswahrheiten" sind. 
Der Unterschied zum Buddhismus besteht darin, daß im Buddhismus der Mensch diese 
Wahrheiten selbst erkennt, während sie im Christentum durch Gott geoffenbart 
werden. Doch sowohl Buddhismus wie Christentum betonen als Antwort des Men­
schen auf die „Heilswahrheiten" eine bestimmte Haltung: das Christentum verlangt in 
der Gottes- und Nächstenliebe einen konkreten Lebensstil, der Buddhismus fordert 
gleichfalls das Begehen eines acht-teiligen Pfades: Selbstdisziplin (rechtes Spredten, 
Handeln, Lebensunterhalt), Geistessammlung (richtige Anstrengung, Achtsamkeit, 
Sammlung) und Weisheit oder richtige Sicht des Lebens (ridttiges Verständnis, rechte 

denen der Kanon festgelegt wurde, informiert Hans Wolfgang Schumann, Buddhismus­
Stifter, Schulen und Systeme. Walter, Olten 1976, 53-59: Der Pali-Kanon, Entstehung 
und Wesen. 

• August MoUng, In ON 1977, Heft 103, 523- 526. 

222 



edanken und gen iIm runde SCHNOMUNEN lehren beide Wege die gleiche
der zwischenmenschlichen Beziehung wıie Gerechtigkeit, Liebe, Verbot des

ens, Mordens sSsOWIle ein korrektes Verhalten Sprechen, und Handeln
Der Unterschied zwischen Erleuchtung Buddhismus und Offenbarung Christen-
il Ö  s auch schwinden, beide Vorgänge als Hinh!  Ooren  . auf das Sprechen Gottes
verstanden werden. Freilich vermeidet der Buddhismus das Wort „Gott“”, doch utiefst
wird der Offenbarung und der Erleuchtung eıne Antwort gegeben, die der Mensch
empfängt, weil s]e adu>s sich selbst cht finden Christliche Offenbarung und
buddhistische Erleuchtung werden Suchenden zuteil. Warum hat Buddha den ottes-

vermieden? Geschichtlich lebte Buddha einer Umgebung, der besonders
die brahmanischen Priester der Gottesglaube zu einem Aberglauben entartet

VarTr. Außerdem War der Gottesglaube erhaben, laß er eher die religions-
psychologische Haltung des Menschen betonte als eine Spekulation, die ohnehin nicht
weiterführen kann!9
Können buddhistische Texte der christlichen Liturgie verwendet werden? Der
Umfang der Schriften und die Sprachbarrieren sind erheblich. Die esung der Texte
im christlichen Gottesdienst hat den Sinn, Geschehen sinndeutend begleiten
und das Erinnerte lobpreisend und dankend die Gegenwart zu setzen. eine
eierliche Lesung der Art christlicher Wortgottesdienste ist im Buddhismus fact
unbekannt, Buddhistische Texte werden auch nıch:  P meditiert, wie q\A zenen des
biblischen Geschehens Christentum meditiert werden. Die Kenntnis der rituellen
Abläufe den verschiedenen buddhistischen Schulen ist ebenfails kaum vorhanden.
Allerdings könnten von Kirchen buddhistischer Umwelt durchaus buddhistische
extie ( Wortgottesdienst verwendet werden. Anstelle solche Texte ein!
„Kontrastprogramm ZUr christlichen Verkündigung heranzuziehen, ware  W Ad empfeh-
lenswerter, diese Texte nehmen, wie SIM  d, un ihnen zu lernen. Vielleicht
ist das Christentum As  Jen deshalb schwach geblieben, weil wenig VvVon der
religiösen Umwelt ern und sich csehr mıit den Schwächen der Religionen befaßt
hat Könnten WIT Christen cht gerade Buddhismus Jernen, E ın das schwei-
gende Hineinhören das Mysterium einzuüben!!?

Die l:"endes
Unterschied ZUmM Buddhismus kennt der Hinduismus eınen Offenbarungsbegriff,
vedischen Hinduismus gibt eınen Gott losgetrennt von Offenbarungen.

WIe ohannes-Prolog ist das Wort celbst Ott, Das Wissen des Gehörten wird Veda
genannt, er ıst unabhängig Von edem Bu  G- e Mitteilung des Gehörten geschieht
durch Brahman, deshalb csind die eden die Ideen Ewigen Geist. Der stoffliche
usdruck dieses Wissens oder dieser göttlichen egriffe wird srut:;0 Der eda
selbst ist jedoch alt WIe Menschheit, Pr ZUeIrs mit dem Ohr gehört spater

der Sch; niedergelegt wurden.
Es ist estzuhalten Veda ıst das gehörte Wissen der Offenbarung, un|! sruti versteht
lliE !i! die kanonische Offenbarung als ganze, wIie 612 ın Buchstaben Ausdruck gefunden
hat Die Erinnerung die Offenbarung wird smriti] gen:  £t: Gemeint ist die
TaAadıtion mit n Texten, wob:  @1 05 nich  er mög ist, kanonische und nicht-
kanonische en streng voneinander unterscheiden. eine Unterscheidung
VO Schrift und Tradition, vVon Offenbarung und menschlicher Auslegung ist wegen
der ahlreichen Überschneidungen nich  er möglich. Das Wesentliche sin}| aber cht die
Schriften, sondern der Veda, das Wissen um—m die gehörte Offenbarung.

ntony Fernando, Die christliche Offenbarung und die buddhistische in
‚ON!  um, 12 Jg. 1976), 106

11 H Waldenfels, \  LA  /  1'1l'. und Wortlosigkeit 1  Iim In: Concilium, 12. 1976),

Gedanken und Haltungen). Im Grunde genommen lehren beide Wege die gleiche 
Haltung in der zwischenmenschlichen Beziehung wie Gerechtigkeit, Liebe, Verbot des 
Stehlens, Mordens sowie ein korrektes Verhalten im Sprechen, Denken und Handeln. 
Der Unterschied zwischen Erleuchtung im Buddhismus und Offenbarung im Christen­
tum mag auch schwinden, wenn beide Vorgänge als Hinhören auf das Sprechen Gottes 
verstanden werden. Freilich vermeidet der Buddhismus das Wort „Gott", doch zutiefst 
wird in der Offenbarung und in der Erleuchtung eine Antwort gegeben, die der Mensch 
empfängt, weil er sie aus sich selbst nicht finden kann. Christliche Offenbarung und 
buddhistische Erleuchtung werden Suchenden zuteil. Warum hat Buddha den Gottes­
begriff vermieden? Geschichtlich lebte Buddha in einer Umgebung, in der besonders 
durch die brahmanischen Priester der Gottesglaube zu einem Aberglauben entartet 
war. Außerdem war für ihn der Gottesglaube so erhaben, daß er eher die religions­
psychologische Haltung des Menschen betonte als eine Spekulation, die ohnehin nicht 
weiterführen kann10. 

Können buddhistische Texte in der christlichen Liturgie verwendet werden? Der 
Umfang der hl. Schriften und die Sprachbarrieren sind erheblich. Die Lesung der Texte 
im christlichen Gottesdienst hat den Sinn, das Geschehen sinndeutend zu begleiten 
und das Erinnerte lobpreisend und dankend in die Gegenwart zu setzen. Doch eine 
feierliche Lesung in der Art christlicher Wortgottesdienste ist im Buddhismus fast 
unbekannt. Buddhistische Texte werden auch nicht meditiert, wie etwa Szenen des 
biblischen Geschehens im Christentum meditiert werden. Die Kenntnis der rituellen 
Abläufe in den verschiedenen buddhistischen Schulen ist ebenfalls kaum vorhanden. 
Allerdings könnten von Kirchen in buddhistischer Umwelt durchaus buddhistische 
Texte im Wortgottesdienst verwendet werden. Anstelle solche Texte als eine Art 
,,Kontrastprogramm" zur christlichen Verkündigung heranzuziehen, wäre es empfeh­
lenswerter, diese Texte zu nehmen, wie sie sind, um aus ihnen zu lernen. Vielleicht · 
ist das Christentum in Asien deshalb so schwach geblieben, weil es zu wenig von der 
religiösen Umwelt gelernt und sich zu sehr mit den Schwächen der Religionen befaßt 
hat. Könnten wir Christen nicht gerade vom Buddhismus lernen, uns in das schwei­
gende Hineinhören in das Mysterium einzuüben11? 

Die hL Sduiften des Hinduismus 
Im Unterschied zum Buddhismus kennt der Hinduismus einen Offenbarungsbegriff. 
Im vedischen Hinduismus gibt es keinen Gott losgetrennt von Offenbarungen. Ähnlich 
wie im Johannes-Prolog ist das Wort selbst Gott. Das Wissen des Gehörten wird Veda 
genannt, er ist unabhängig von jedem Buch. Die Mitteilung des Gehörten geschieht 
durch Brahman, deshalb sind die Veden die Ideen im Ewigen Geist. Der stoffliche 
Ausdruck dieses Wissens oder dieser göttlichen Begriffe wird sruti genannt. Der Veda 
selbst ist jedoch so alt wie die Menschheit, da er zuerst mit dem Ohr gehört und später 
in der Schrift niedergelegt wurden. 
Es ist festzuhalten: Veda ist das gehörte Wissen der Offenbarung, unter sruti versteht 
man die kanonische Offenbarung als ganze, wie sie in Buchstaben Ausdruck gefunden 
hat. Die Erinnerung an die Offenbarung wird smriti genannt: Gemeint ist die 
Tradition mit ihren hl. Texten, wobei es nicht möglich ist, kanonische und nicht­
kanonische Schriften streng voneinander zu unterscheiden. D. h. eine Unterscheidung 
von Schrift und Tradition, von Offenbarung und menschlicher Auslegung ist wegen 
der zahlreichen Oberschneidungen nicht möglich. Das Wesentliche sind aber nicht die 
Schriften, sondern der Veda, das Wissen um die gehörte Offenbarung. 
10 Antony Fernando, Die duistlldte Offenbarung und die buddhlstisdte Erleuchtung, in: 

Concllium, 12. Jg. (1976), 99 -106. 
11 Hans Waldenfels, Wort und Wortlosigkeit fm Buddhismus. In: Condllum, 12. Jg. (1976), 

89-98. 

223 



5So 1st es auch verständlich, die en ZUNäat  chst der betont mündlichen
Weitergabe Jahrhunderte tradiert wurden. Um die ahrheit cht Vel-
fälschen, wurde auf korrekte Rezitation größter Wert gelegt. Bereits Rezitation
selbst wirkt, wieder Ahnlichkeit Z0  en Wort der Logos-Theologie, durch
die des Wortes Der Vermittler des Wortes ist der Guru., Große
Sorgfalt wircl darauf verwendet, ß das Wort Gottes IT würdige Zuhörer VOT-

geben wird. Darum darf der eda HUr Von Brahmanen rezitiert und NUTr Von „Zwei-
malgeborenen studiert werden.
Die Niederschrift der grundlegenden 'eden dürfte zwischen 3000 und 1500 V,

erfolgt seın., Die Veden cin  C Texte excellence. Gie entstanden nach der Fin-
wanderung der rer cdie ndus- und Gangesebene, G1e wurden S Sehern (risis)
„geschaut“” und als das anfanglose Wort vac empfangen. Die spätere Tradition
der Vedaexegese behauptete, der 621 ohne Verfasser, weil die Offenbarung des
ewigen Wortes celber sSe1. Die Seher und Weisen haben diesem Wort ZUTr als Mittler
en

sind 4  wn eden zu unterscheiden: Die älteste Sammlung (Samhita) des Veda ıst der
Rig-Veda., Hymnen an die Götter (Lob, Anerkennung, Darlegung ihrer
Taten und Eigenschaften, Bitten und Spekulationen über den Ursprung der Dinge) Der
Rig-Veda ist das äalteste Dokument der indischen Literatur und enthält mehr
1000 Hymnen. 2. Der Rig-Veda wurde erganzt durch den GSama-Veda oder den
der Melodien. Er versieht ele Verse des Rig-Veda mit einer musikalischen Noten-
schrift. Der ajur-Veda en! Opfergebete und Sprüche, er schenkt auch den
kultischen Gegenständen Beachtung. Der Atharva-Veda wurde erst spater und ]
+eilweise als gleichwertig anerkannt. Er enthält Gebete den „Hausgebrauch”, allerlei
Beschwörungsformeln, aber auch spekulative und mystische Hymnen. In dieser Phase
der Religion werden die alltäglichen Anliegen berücksichtigt. Jede Lebensphase ist durch
die Religion geheiligt.

die Samhitas schließen csich die brahmanischen Opfertexte, die Brahmanas. Jeder
eda hat einen oder mehrere kommentierende Brahmanas. Insgesamt cind

Brahmanas. GSie nthalten Erklärungen des komplizierten Rituals der Priesterkaste,
Texte mythologischen und mystischen Inhalts, darin eingewoben S1N! Legenden über
den der Welt. E:  1Ne Reaktion auf den Ritualismus der Brahmanen finden WIr

den Aranyaka, auch „Waldbücher” für Asketen und Einsiedlerw Allerdings
ist bedenken, laß ese drei Stufen (Veden, Brahmana, Aranyaka) heute kaum mehr
Jebendig sind, der vedische Opferkult ängst aufgehört hat und die vedischen Götter
sich ım späteren Hinduismus gewandelt
Die letzten kanonisch anerkannten Texte ecind die Upanishaden, das 72  de des Veda“
(vedanta) jele Inder kennen HUr die Upanishaden, die Samhita ist ihnen unbekannt,
Man die Bedeutung der Upanishaden auf die heutige dische Spiritualität nich:  r
hoch einschätzen. Die Upanishaden befassen sich mit den Lehren der Weisen
früherer eit und dem der Erlösung den Lasten des Lebens un: mühseligen
Prüfungen eburt, Tod und Wiedergeburt. Die Upanishaden zählen insgesamt

Hauptbücher. Die en stellen eine kosmischer Offenbarung dar, während
die Upanishaden eine verinnerlichte, spirituelle Schau des Menschen offenbaren.
Die Spiritualität der Upanishaden VOTr allem in den höheren spirituellen Kre  ısen,
in den und S den önchen gepfiegt, aber den einfachen Hindu Sin!
VO allem Kamayana und Mahabharata (daraus die Bhagavad Gita), die ausSs-

wendig rezıitiert oder Von einem Priester oder Saddhu hört. Dazu kommen noch die
Puranas, Epen aus dem erwähnen waren  . noch Werke der Heiligen

den neuindischen ‚prachen, die den Charakter Schriften
erlan;
ar

So ist es auch verständlich, daß die Veden zunächst wegen der betont mündlichen 
Weitergabe durch Jahrhunderte tradiert wurden. Um die Wahrheit nicht zu ver­
fälschen, wurde auf korrekte Rezitation größter Wert gelegt. Bereits die Rezitation 
selbst wirkt, wieder in Ähnlichkeit zum göttlichen Wort der Logos-Theologie, durdi 
die Kraft des hl. Wortes. Der mündliche Vermittler des Wortes ist der Guru. Große 
Sorgfalt wird darauf verwendet, daß das Wort Gottes nur an würdige Zuhörer ver­
geben wird. Darum darf der Veda nur von Brahmanen rezitiert und nur von ,,Zwei­
malgeborenen'' studiert werden. 
Die Niederschrift der grundlegenden Veden dürfte zwischen 3000 und 1500 v. Chr. 
erfolgt sein. Die Veden sind hl. Texte par excellence. Sie entstanden nach der Ein­
wanderung der Arier in die Indus- und Gangesebene, sie wurden von Sehern (risis) 
„geschaut" und als das anfanglose hl. Wort (vac) empfangen. Die spätere Tradition 
der Vedaexegese behauptete, der Veda sei ohne Verfasser, weil er die Offenbarung des 
ewigen Wortes selber sei. Die Seher und Weisen haben diesem Wort nur als Mittler 
gedient. 

Es sind 4 Veden zu unterscheiden: 1. Die älteste Sammlung (Samhita) des V eda ist der 
Rig-Veda. Er enthält Hymnen an die Götter (Lob, Anerkennung, Darlegung ihrer 
Taten und Eigenschaften, Bitten und Spekulationen über den Ursprung der Dinge). Der 
Rig-Veda ist das älteste Dokument der indischen Literatur und enthält mehr als 
1000 Hymnen. 2. Der Rig-Veda wurde ergänzt durch den Sama-Veda oder den Veda 
der Melodien. Er versieht viele Verse des Rig-V eda mit einer musikalischen Noten­
schrift. 3. Der Yajur-Veda enthält Opfergebete und Sprüche, er schenkt auch den 
kultischen Gegenständen Beadttung. 4. Der Atharva-Veda wurde erst später und nur 
teilweise als gleidtwertig anerkannt. Er enthält Gebete für den „Hausgebraudt", allerlei 
Beschwörungsformeln, aber audt spekulative und mystisdte Hymnen. In dieser Phase 
der Religion werden die alltäglidten Anliegen berücksichtigt. Jede Lebensphase ist durch 
die Religion geheiligt. 
An die Samhitas sdtließen sich die brahmanischen Opfertexte, die Brahmanas. Jedet 
Veda hat einen oder mehrere kommentierende Brahmanas. Insgesamt sind es 
8 Brahmanas. Sie enthalten Erklärungen des komplizierten Rituals der Priesterkaste, 
Texte mythologischen und mystisdten Inhalts, darin eingewoben sind Legenden über 
den Ursprung der Welt. Eine Reaktion auf den Ritualismus der Brahmanen finden wir 
in den Aranyaka, auch „Waldbüdter'' für Asketen und Einsiedler genannt. Allerdings 
ist zu bedenken, daB diese drei Stufen (Veden, Brahmana, Aranyaka) heute kaum mehr 
lebendig sind, da der vedische Opferkult längst aufgehört hat und die vedischen Götter 
sich im späteren Hinduismus gewandelt haben. 

Die letzten als kanonisch anerkannten Texte sind die Upanishaden, das „Ende des Veda" 
(vedanta). Viele Inder kennen nur die Upanishaden, die Samhita ist ihnen unbekannt. 
Man kann die Bedeutung der Upanishaden auf die heutige indische Spiritualität nicht 
hoch genug einsdtätzen. Die Upanishaden befassen sich mit den Lehren der Weisen 
früherer Zeit und dem Mittel der Erlösung aus den Lasten des Lebens und mühseligen 
Prüfungen von Geburt, Tod und Wiedergeburt. Die Upanishaden zählen insgesamt 
14 Hauptbüdter. Die Veden stellen eine Art kosmischer Offenbarung dar, während 
die Upanishaden eine verinnerlichte, spirituelle Schau des Menschen offenbaren. 
Die Spiritualität der Upanishaden wird vor allem in den höheren spirituellen Kreisen, 
in den Ashrams und von den Mönchen gepßegt, aber für den einfachen Hindu sind es 
vor allem das Ramayana und Mahabharata (daraus die Bhagavad Gita), die er aus­
wendig rezitiert oder von einem Priester oder Saddhu hört. Dazu kommen noch die 
Puranas, Epen aus dem 12. Jh. n. Chr. Zu erwähnen wären noch die Werke der Heiligen 
in den neuindisdten Sprachen, die für ihre Nachfolger den Charakter hl. Schriften 
erlangt haben. 

224 



Es gibt eın übereinstimmendes Kriterium, wonach religiöser Text als llhl Schrift“”
anerkannt wird Jede Tradition hat ihre eigene „Theologie“ der Offenbarung und der
Heiligkeit ihrer Texte. ernum besteht darin, die hl. autoritativ senmn
muß. Der eda ist Autorität Bereich der hl. Handlungen, weil keinen mensch-
lichen Autor hat, sondern von einem transzendenten Ursprung abgeleitet ıst und weil
das Wort des Veda selbst ewig ist. ers ist das Gelbstverständnis der Schriften
1n den theistischen Schulen. Deren Ursprung wird nicht 1n einem unpersönlichen
transzendenten Prinzip oder ın einem ewigen Wort gesehen, sondern als die ffen-
barung eines persönlichen Gottes, @] 5iva, V;  1S5NU oder die Göttin. Die Texte der
neuindischen hl. Schriften sind ohl VO menschlichen Autor verfaßt, aber
dennoch llhl Schriften F weil dieser Autor ıInz von der göttlichen Gnade durchdrungen
WAar. Diese Schriften versuchen auch eine Versöhnung mıit dem Veda, hal  .  dem G1E
den Veda als allgemeine Offenbarung betrachten und die eigenen chriften als
„spezifische”, oder bedient sich einer inklusivistischen Interpretationsmethode.
Wie cstehen die I1isten ZU diesen hl Schriften, besonders wWıIe soll csich eın Christ
en dazu verhalten? Die Zeiten, in denen die Religionen als Trugwerk des Teufels
verdammt wurden, sind ängs vorbei. Besonders seit dem I1 Vatikanum ist große
Hochachtung den Religionen gegenüber eingekehrt e hl Schriften Indiens haben
seit 4000 Jahren Generationen von Menschen eprägt. Ist verkehrt, anzunehmen, Q
die Schriften dieses Landes ihren Ursprung ın Gott haben? Können WIT die er
Indiens nicht gleichsetzen muıt den Erleuchteten des Buddhismus? Es ıst unbestritten,
d  g die Schriften Indiens echte ..  reli  giöse Erfahrungen vermitteln und deshalb ım
christlichen Gottesdienst assimiliert werden onnen.  .. Wieder scheint, wIıe bereits in
anderen Religionen gezeilgt wurde, der bessere Weg darin bestehen, indische Texte
1n die liturgischen Gebete aufzunehmen (S  engebet, eucharistisches ochgebe
Wortgottesdienst . ), als Texte nach e1nNes Kontrastprogramms nebeneinander
zu stellen. Indien ıst wohl das einzige Land der Erde, dem auf diesem Gebiet echte

bb Swami AbshiktanandaPionierleistungen vollbracht wurden: Monchanin,
Le Seaux), Bede Griffiths, Francis arya, Raymondo Panikkar, Antoine sind

..  M  änner, die t+eils auf t+heol Gebiet, t+eils durch ihren persönlichen Lebensstil eıne
Symbiose VO Christentum und Hinduismus eingegangen sind. Christliche Nonnen
und Mönche leben nach dem Vorbild indischer Heiliger abgeschiedenen Gegenden
als Einsiedier und en nach dem Vorbild der Hindu-Mönche 1974 wurde angalore
e1n Seminar abgehalten, das die Tatsache der hl. Schriften ın Indien anerkannt und
Wege gesucht at, S  (} die christliche Liturgie durch die ndischen hl Schriften zu

bereichern!?.

Die christliche Bibel ist ängs clas Buch für die Völker geworden. Zur eit sind mehr
als Übersetzungen 1M Gange, davon cind 56 Prozent Erstübersetzungen. Prozent
aller Übersetzungen geschehen ka und As  1en. In len Ländern schießen Bibel-
kreise Qus dem Boden Es ist unvermeidlich, die Kenntnis der Bibel auch die
Theologie in den einzelnen Ländern biblischer acht. Aus den Bibelkreisen sind
bereits wichtige Anstöße ZUT Erneuerung der rche gekommen. Ein Dialog mit den
Religionen ist erst möglich, das nnerste der Religionen, die Schriften,
bekannt sind

Amalorpavadess, Hg., Research Seminar On Non Bibl Scriptures. Bangalore 1975,
Bettina Bäüäumer, ie igen Schriften des Hinduismus, in 1977, Heft 103,

527 — D41; Mariasusai Dhavamony, Die Einstellung des en Gottesdienstes den
gen Schriften des uismus, Concilium, 12. Jg. (1976), 76 — 83; Hardon,
45 — 60,

Es gibt kein übereinstimmendes Kriterium, wonach ein religiöser Text als „hl. Schrift" 
anerkannt wird. Jede Tradition hat ihre eigene „Theologie" der Offenbarung und der 
Heiligkeit ihrer Texte. Ein Kriterium besteht darin, daß die hl. Schrift autoritc1tiv sein 
muß. Der Veda ist Autorität im Bereich der hl. Handlungen, weil er keinen mensch­
lichen Autor hat, sondern von einem transzendenten Ursprung abgeleitet ist und weil 
das Wort des Veda selbst ewig ist. Anders ist das Selbstverständnis der hl. Schriften 
in den theistischen Schulen. Deren Ursprung wird nicht in einem unpersönlichen 

:_1 transzendenten Prinzip oder in einem ewigen Wort gesehen, sondern als die Offen­
barung eines persönlichen Gottes, sei es Siva, Visnu oder die Göttin. Die Texte der 
neuindischen hl. Schriften sind wohl von einem menschlichen Autor verfaßt, aber 
dennoch „hl. Schriften", weil dieser Autor ganz von der göttlichen Gnade durchdrungen 
war. Diese Schriften versuchen auch eine Versöhnung mit dem Veda, indem sie z. B. 
den V eda als allgemeine Offenbarung betrachten und die eigenen Schriften als 
,,spezifische", oder man bedient sich einer inklusivistischen Interpretationsmethode. 

Wie stehen die Christen zu diesen hl. Schriften, besonders wie soll sich ein Christ in 
Indien dazu verhalten? Die Zeiten, in denen die Religionen als Trugwer.k des Teufels 
verdammt wurden, sind längst vorbei. Besonders seit dem II. Vatikanum ist große 
Hochachtung den Religionen gegenüber eingekehrt. Die hl. Schriften Indiens haben 
seit 4000 Jahren Generationen von Menschen geprägt. Ist es verkehrt, anzunehmen, daß 
die Schriften dieses Landes ihren Ursprung in Gott haben7 Können wir die Seher 
Indiens nicht gleichsetzen mit den Erleuchteten des Buddhismus? Es ist unbestritten, 
daß die hl. Schriften Indiens echte religiöse Erfahrungen vermitteln und de~halb im 
christlichen Gottesdienst assimiliert werden können. Wieder scheint, wie bereits in 
anderen Religionen gezeigt wurde, der bessere Weg darin zu bestehen, indische Texte 
in die liturgischen Gebete aufzunehmen (Stundengebet, eucharistisches Hochgebet ... 
Wortgottesdienst ... ), als Texte nach Art eines Kontrastprogramms nebeneinander 
zu stellen. Indien ist wohl das einzige Land der Erde, in dem auf diesem Gebiet echte 
Pionierleistungen vollbracht wurden: Abbe Monchanin, Swami Abshiktananda 
(P. Le Seaux), Bede Griffiths, Francis Acharya, Raymondo Panikkar, P. Antoine sind 
Männer, die teils auf theol. Gebiet, teils durch ihren persönlichen Lebensstil eine 
Symbiose von Christentum und Hinduismus eingegangen sind. Christliche Nonnen 
und Mönche leben nach dem Vorbild indischer Heiliger in abgeschiedenen Gegenden 
als Einsiedler und leben nach dem Vorbild der Hindu-Mönche. 1974 wurde in Bangalore 
ein Seminar abgehalten, das die Tatsache der hl. Schriften in Indien anerkannt und 
Wege gesucht hat, um die christliche Liturgie durch die indischen hl. Schriften zu 
bereichern 12• 

Die christliche Bibel ist längst das Buch für die Völker geworden. Zur Zeit sind mehr 
als 630 Obersetzungen im Gange, davon sind 56 Prozent Erstübersetzungen. 90 Prozent 
aller Obersetzungen geschehen in Afrika und Asien. In allen Ländern schießen Bibel­
kreise aus dem Boden. Es ist unvermeidlich, daß die Kenntnis der Bibel auch die 
Theologie in den einzelnen Ländern biblischer macht. Aus den Bibelkreisen sind 
bereits wichtige Anstöße zur Erneuerung der Kirche gekommen. Ein Dialog mit den 
Religionen ist erst möglich, wenn das Innerste der Religionen, die hl. Schriften, 
bekannt sind. 

11 D. 5. AmalorpaTJadess, Hg., Researdt Seminar on Non Biblical Scriptures. Bangalore 1975. 
- Bettina Bäumer, Die Heiligen Sdtriften des Hinduismus, in ON, 1977, Heft 103, 
527 - 541; Mariasusai DhaTJamony, Die Einstellung des christlidten Gottesdienstes zu den 
heiligen Schriften des Hinduismus, in Condlium, 12. Jg. {1976), 76-83; ]. Hardon, 
45-60. 

11 225 


